BARROCO
Mestizajes

" Didlogo







Imagen Portada: Detalle Iglesia de la Comparia. Arequipa Pert.

Contraportada: Triunfo de la iglesia, Melchor Pérez Holguin,
Iglesia de San Lorenzo de Potosi, 1706, Bolivia.

Edicién y publicacion:
Fundacion Vision Cultural

Produccion General:
Norma Campos Vera

Disefio Grafico:
Fatima Gutiérrez

ISBN: 978-99974-63-29-6

Deposito Legal: 4-1-4183-16

Copyright © Fundacion Vision Cultural
fundacion@visioncultural.org

Todos los derechos reservados

La Paz, Bolivia, 2017



Mestizajes
“"Didlogo

VIIT ENCUENTRO INTERNACIONAL
SOBRE BARROCO

EDICION:
FUNDACION VISION CULTURAL
UNIVERSIDAD NUESTRA SENORA DE LA PAZ



VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Mestizajes
“"Didlogo

ORGANIZACION

BOLIVIA
Norma Campos Vera
Fundacion Vision Cultural

Jorge Paz Navajas
Universidad Nuestra Sefiora de La Paz

PERU

Alberto Briceiio
Universidad Catolica Santa Maria

German Chavez Contreras
Rector Universidad Catélica San Pablo

Fiorella Quintanilla
Directora del Centro de las Artes de la UCSP

AGRADECIMIENTOS

Norma Barbacci
World Monuments Fund

Julio Paredes Nufiez
Carlos Rodriguez
Yemy Aleman
Isabel Olivarez

Marisol Velasco



11

13

17

23

29

39

49

59

69

77

87

97

111

121

CONTENIDO

PREFACIO

Norma Campos Vera
DIRECTORA DEL VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Jorge Paz Navajas
RECTOR DE LA UNIVERSIDAD NUESTRA SENORA DE LA PAZ

PONENCIAS

MESTIZAJES EN DIALOGO
RICARDO ESTABRIDIS CARDENAS / PERU

PARTICIPACION DE LOS SECTORES POPULARES
EN LA CARACTERIZACION DEL BARROCO AMERICANO
RAMON GUTIERREZ / ARGENTINA

EL BESURO, LA LENGUA FRANCA EN LAS MISIONES DE CHIQUITOS
ALCIDES PAREJAS MORENO / BOLIVIA

“LO INDIGENA” EN EL ARTE COLONIAL:
;EXPRESION INCONSCIENTE O IMAGEN MANIPULADA?
HIROSHIGE OKADA / JAPON

LAS REPRESENTACIONES FIGURATIVAS EN LA ORNAMENTACION
DE LA ARQUITECTURA BARROCA DEL VIRREINATO PERUANO
ROBERTO SAMANEZ ARGUMEDO / PERU

ARQUITECTURA BARROCA POPULAR EN LA REGION PUEBLA-TLAXCALA
EXPRESION DEL MESTIZAJE
JOSE ANTONIO TERAN BONILLA / MEXICO

EL CORREDOR MADERERO CONTINUO EN LOS CENTROS URBANOS
DE LA AUDIENCIA DE CHARCAS
VICTOR HUGO LIMPIAS ORTIZ / BOLIVIA

(AD MODUM NOSTRUM? ALGUNAS CUESTIONES SOBRE LA IGLESIA
DE LA COMPANI{A EN AREQUIPA Y EL CONCEPTO DE MESTIZAJE ARTISTICO
SLENKA BOTELLO - JAVIER CUESTA / MEXICO

EL MESTIZAJE CULTURAL EN LA ARQUITECTURA DE LAS MISIONES
DE CHIQUITOS Y MOJOS
ECKART KUHNE / SUIZA

BENE FVNDATA EST DOMVS DOMINI...
ANALOGIAS Y DIVERSIDADES EN TRES ARTESONADOS CUSQUENOQOS
DIANA CASTILLO CERF / PERU

EL BARROCO AREQUIPENO COMO GERMEN DE LA ARQUITECTURA
NACIONALISTA AMERICANA EN LA PRIMERA MITAD DEL SIGLO XX
GONZALO RIOS VIZCARRA / PERU

EL “BARROCO MESTIZO”: ;PRODUCTO O PROYECTO?
RICARDO GONZALEZ / ARGENTINA

MUNDOS ENCONTRADOS: TESTIMONIOS DE INTERCAMBIOS
ARTISTICOS ENTRE EUROPA, ASIA Y AMERICA EN LA ERA DEL BARROCO
MARGARITA VILA DA VILA / BOLIVIA



133 LAS FUENTES GRABADAS DE LA TRINIDAD
CRESCENTINA EN EL ARTE COLONIAL
ALMERINDO OJEDA DI NINNO / ESTADOS UNIDOS

145 OBJETOS FORANEOS EN IMAGENES PROPIAS.
ENTRECRUZAMIENTOS Y APROPIACIONES EN LA PINTURA
DIECIOCHESCA NEOGRANADINA
OLGA ISABEL ACOSTA LUNA / COLOMBIA

157 1ASTINIEBLAS DEL CORAZON.
RECORRIDOS DE LAS REPRESENTACIONES DEL CORAZON
DE LA EUROPA MEDIEVAL A LA VENEZUELA BARROCA
EMANUELE AMODIO / VENEZUELAITALIA

171 ICONOGRAFIAS LOCALES EN LAS PINTURAS MURALES
DE LA RUTA DE LA PLATA
PAOLA CORTI - FERNANDO GUZMAN - MAGDALENA PEREIRA / CHILE

177 APOSTOLADO ZURBARANESCO EN POMATA
MARTIN ISIDORO - CLELIA DOMONI / ARGENTINA

185 LA REPRESENTACION MESTIZA DE LOS CUERPOS
AGUSTINA MAZZINI URIBURU / ARGENTINA

197 GRANADAS EN EL ALTIPLANO.
UN PROBLEMA ICONOGRAFICO EN LOS MUROS
DEL SANTUARIO DE COPACABANA DE ANDAMARCA, BOLIVIA
CAMILA MARDONES BRAVO / CHILE

205 1A SERIE DE SAN PEDRO ALCANTARA EN EL MUSEO
DE ARTE COLONIAL DE SAN FRANCISCO
LORENA VILLABLANCA KONG / CHILE

211 DIALOGOS CULTURALES EN EL ARTE DE LA AMERICA PORTUGUESA
LAS FUENTES DEL REPERTORIO DECORATIVO DE LOS ESPACIOS
RELIGIOSOS JESUITICOS Y LOS INVENTARIOS DE LOS BIENES DE LA COMPANIA
RENATA MARIA DE ALMEIDA MARTINS / BRASIL

221 BERNARDO DE LEGARDA: HACEDOR DE PASIONES.
SOBRE EL EROTISMO ESCULTORICO DEL BARROCO
ANDREA PANTOJA BARCO / COLOMBIA

22 9 VISUALIZANDO LA CONVERSION Y LA ADORACION
A TRAVES DE LOS MAGOS SUR ANDINOS
CATHERINE E. BURDICK / CHILE

237 LA CUSTODIA COMO SENA DE IDENTIDAD:
LA PLATERIA EN QUITO DURANTE EL SIGLO XVIII
ANDRES DE LEO /MEXICO

24’ 7 ICONOGRAFIA DE LA VIRGEN DEL ROSARIO EN LA REAL AUDIENCIA
DE QUITO. ADOPCION, MESTIZAJE E INFLUENCIAS
VERONICA MUNOZ ROJAS / ECUADOR

255 EL CUERPO COMO SISTEMA: LA SERIE DE MARTIRES DE LA IGLESIA
DE SANTO DOMINGO DE TUNJA, SIGLO XVIII
CARLOS ROJAS COCOMA / COLOMBIA

265 IDOLATRAS Y HEREJES VASALLOS DE DEMONIO:
LA REPRESENTACION DEL ENEMIGO EN EL VIRREINATO DEL PERU
LUCILA IGLESIAS / ARGENTINA

2 75 LA ESCUELA DEL COLLAO AL OCCIDENTE DEL TITICACA
MARTIN ISIDORO Y CLELIA DOMONI / ARGENTINA



285

295

305

315

325

331

343

353

361

371

383

391

399

403

409

VIRGENES Y WAKAS: MECANISMOS DE LA REPRESENTACION
EN LAS IMAGENES DE CULTO COLONIALES
MARIA ALBA BOVISIO - MARTA PENHOS / ARGENTINA

IMAGEN Y REPRESENTACION, EN LOS CONFINES DEL IMPERIO ESPANOL:
LA IMAGINERIA POPULAR EN CHILE
JUAN MANUEL MARTINEZ / CHILE

“LOS DIOSES MEXICANOS” EN LA SECONDA PARTE DELLE IMAGINI

DE GLI DEI INDIANI (1615) DE LORENZO PIGNORIA COMO UNA IMAGEN
DEL MESTIZAJE CULTURAL

EWA KUBIAK - KATARZYNA SZOBLIK / POLONIA

“MESTIZO”... (HASTA DONDE Y DESDE CUANDQ?
LOS SENTIDOS DEL TERMINO Y SU USO EN LA HISTORIA DEL ARTE
CARLA GARCIA - MARTA PENHOS / ARGENTINA

MELCHOR PEREZ HOLGUIN, UN ARTISTA MESTIZO:
JUN MITO HISTORIOGRAFICO O UNA REALIDAD ARTISTICA?
RAFAEL LEFI / FRANCIA

LA DIFUSION DE MODELOS EN LA PINTURA DEVOCIONAL
DEL BARROCO EN EL VIRREINATO DEL PERU
JESUS PORRES / ESPANA

EL CULTO A LA VIRGEN DE ITATI y a NA. SRA. DE LUJAN:
INDIOS Y NEGROS EN LA CONSTRUCCION DE TRADICIONES
DE MILAGROS MARIANOS EN EL RIO DE LA PLATA COLONIAL
PATRICIA A. FOGELMAN / ARGENTINA

TEJIDOS PLUMARIOS DE LA EPOCA COLONIAL. ENCUENTROS
E INTERCAMBIOS CULTURALES EN LAS MISIONES JESUITICAS DE MAYNAS
FRIEDERIKE SOPHIE BERLEKAMP /ALEMANIA

CUZCO: MAMACHA DEL CARMEN DE PAUCARTAMBO.
UNA FIESTA BARROCA MESTIZA
ELIZABETH KUON ARCE / PERU

ESTUDIO ARQUEOASTRONOMICO DE LOS TEMPLOS ANDINOS
DE ARICA Y PARINACOTA, CHILE

ALEJANDRO GANGUI / ARGENTINA

ANGEL GUILLEN / CHILE - MAGDALENA PEREIRA /CHILE

LA (RE-)CONSTRUCCION DE ESPACIOS SAGRADOS. LOS PROYECTOS
HIEROTOPICOS DE ISLA DEL SOL/COPACABANA, CARABUCO Y LA PLATA
ASTRID WINDUS / ALEMANIA - ANDRES EICHMANN OEHRLI / BOLIVIA

LA IMAGEN DE LA VIRGEN DE GUADALUPE POR DOS MIRADAS:

EL PINTOR MIGUEL CABRERA'Y EL ARZOBISPO FRANCISCO ANTONIO
DE LORENZANA - NUEVA ESPANHA, SIGLO XVIII

JULIANA BEATRIZ ALMEIDA DE SOUZA / BRASIL

LA COCINA BARROCO MESTIZA DE AREQUIPA
ALONSO RUIZ ROSAS / PERU

MAIZ, CHUNO Y PAPAS: (DIS)GUSTO ADQUIRIDO Y LA RETORICA
DE LA DIFERENCIA EN LA AUDIENCIA DE CHARCAS
MONICA VALLIN / ESTADOS UNIDOS

ANEXOS: ACTIVIDAD ARTISTICA



PREFACIO

Norma Campos Vera
Directora del VIII Encuentro Internacional sobre Barroco

|1 Barroco en sus multiples variantes ha marcado un campo cultural muy amplio en Europa y América. Sus

contrastes han generado una produccién que hoy en dia es motivo de estudio, de revalorizacion, de identidad
y de interculturalidad. Se manifiesta en el hacer, sentir y decir. M4s alla de ser un estilo, es un modo de vida que ha
marcado transformaciones profundas, especialmente en los siglos XVII y XVIII con repercusion a la actualidad. Pre-
senta peculiaridades que llegaron a impulsar y generar fendmenos histéricos y tendencias estilisticas y culturales, que
incluyen obras de arte, arquitectura, textos, musica, vestuario, gestualidad, etc.

Es asi que cuando nos referimos a Barroco, nos referimos a una riqueza cultural expresada en distintos elementos y
procesos, que en la contemporaneidad queda no sélo como patrimonio cultural, sino que se vive a través de las expre-
siones del folklore, la musica, la gastronomia, etc.

El proceso de la historia muestra que las identidades se redisefian constantemente y coexisten, y es lo que el Barroco
asume a través de codigos, representaciones, peculiaridades e individualidades.

Los mestizajes marcan didlogos, contrastes, procesos permanentes de creatividad, mezclas, superposiciones e inte-
rrelaciones permanentes, que han generado producciones en las mas variadas disciplinas y aspectos de la actividad
humana.

Mestizajes en didlogo, nos lleva a un camino de reflexion sobre procesos quizas incomprendidos desde dpticas como
la politica, pero es a partir del Barroco que se comprende la construccion de codigos y simbolos, propiciando obras
originales en cada territorio, gran parte realizadas por artistas y maestros del lugar, y que hoy dia forman parte del
acervo cultural de los paises, constituyéndose en importantes elementos identitarios.

Es precisamente los mestizajes en didlogo que han dado lugar al desarrollo del IX Encuentro Internacional sobre
Barroco, realizado en la ciudad de Arequipa-Peru, el aio 2015, oportunidad en la que decenas de especialistas proce-
dentes de distintos paises de Europa, Asia y América han contribuido con investigaciones recientes que se plasman en
esta publicacién y que esperamos sea una contribucion a la investigacion y la historia en general.

El Encuentro sobre el Barroco, tiene el objetivo de contribuir a la puesta en valor de la riqueza del patrimonio cultural
material e inmaterial de los siglos XVII y XVIII, con proyecciones al siglo XXI, que se constituye en acervo cultural
de comunidades rurales y de ciudades, a través de diferentes expresiones arquitectonicas, artisticas, literarias, musica,
teatro y practicas sociales, que dan lugar a formas y transformaciones que fortalecen los imaginarios y las culturas.



Jorge Paz Navajas
Rector de la Universidad Nuestra Sefiora de La Paz

Hace ya mucho tiempo que los Encuentros Internacionales sobre el Barroco se han consolidado como un refe-
rente imprescindible en relacion con la produccion artistica de los siglos XVII y XVIII en América, sin excluir
otros 4mbitos geograficos. La Universidad Nuestra Sefiora de La Paz siempre ha acompanado la realizacién de estas
actividades, empezando por la que se llevo a cabo en Santa Cruz de la Sierra en el afio 2002.

Afortunadamente, los mestizajes constituyen un tema que ha atraido la atencion de un gran nimero de investigado-
res. En ocasiones pudo ser utilizado como bandera politica e ideoldgica. En la arena politica se los ha considerado
un elemento positivo y, alternativamente, se los ha pretendido rechazar como anti-valor que debia ser superado. En
el 4mbito académico se ha discutido su validez como nocién apropiada para la antropologia y también como sub-
categoria dentro del Barroco. Estos cuestionamientos vienen de larga data. En el mismo auditorio de la Universidad
Nuestra Sefiora de La Paz tuvo lugar un debate de gran interés, precisamente sobre este ultimo aspecto, en el afo
2005, en el marco del III Encuentro sobre el Barroco. Esta discusion no fue nunca ociosa, porque trajo en cada caso
nuevas perspectivas que permiten enriquecer las nociones antropoldgicas y artisticas que se encuentran en la base de
tal categoria. Indudablemente estamos hoy ante un universo de conocimientos mucho mayor que el de hace apenas
un decenio, sobre una multitud de aspectos de las artes pldsticas, la literatura, la musica, el teatro y otras expresiones
que se desarrollaron en el periodo barroco. Por eso mismo es de agradecer el tipo especifico de avance que, mds que
el aumento de datos, proporciona una mayor capacidad de navegaciéon en ese universo. Es un tipo de aporte que
requiere un vigor especulativo que a menudo no es fruto de un genio sino del trabajo conjunto de expertos como el
que ahora felizmente se congrega para estas jornadas de trabajo.

Por supuesto que atn queda, en el &mbito de los estudios monograficos, muchas areas que cubrir. Todavia no se ha
rastreado, por dar solamente un ejemplo, el variado aporte de la poblacién americana de origen del extremo Oriente
durante el periodo colonial. Esta poblacion, contribuyé en los procesos de mestizaje, pero de momento son muy esca-
sos los estudios a ella referidos. Y como este hay un abanico muy amplio de tematicas cuyo abordaje también requiere
de perspectivas novedosas.

Todo ello hace posible, en el fondo, una mejor comprension no solo de nuestro pasado, sino de nosotros mismos.
Porque la mirada arrogante, que observa con suficiencia o con desdén a quienes nos han precedido, presenta una
penosa disfuncion: la que le impide reconocerse a si misma, tanto en lo mejor como en lo peor de las sociedades que
han vivido y convivido en estas tierras. En cambio, lo que nos retine en este encuentro es la modesta confianza de que
podemos aprender del pasado, también del arte y del “arte de vivir” que se cultivo en el periodo barroco.

Uno de los elementos que forman parte de ese arte de vivir lo tenemos en las expresiones teatrales. Me detengo en
ello no por casualidad, sino para resaltar el trabajo que disfrutamos en la puesta en escena de materiales que, muy re-
cientemente, encontré en Potosi uno de los profesores de la Casa Superior de Estudios que represento, el Dr. Andrés
Eichmann Oehrli, y que publicé junto con Ignacio Arellano en la prestigiosa editorial Iberoamericana.

Mi gratitud para la Universidad Catolica Santa Maria, para la Universidad Catoélica San Pablo, para Norma Campos
de Vision Cultural, y para los expositores que con su participacion se hacen viables estos encuentros que disfrutamos
cada dos afnos, motivo por el cual para mi institucion es un orgullo compartir los afanes que hacen posible su realiza-
cién, como lo es toda iniciativa que nos permitimos coadyuvar para el avance del conocimiento.

11

Qe



MESTIZAJES EN DIALOGO

RICARDO ESTABRIDIS CARDENAS / PERU

n el marco del VIII Encuentro Internacional Sobre

Barroco: Mestizajes en Didlogo, hablaremos sobre

el Barroco y el Mestizaje, un breve resumen
evolutivo.

Se han realizado a lo largo del siglo XX y en los lustros
que van del siglo actual, varios congresos y encuentros
internacionales en relacion al barroco en general, el que
abarca diversas expresiones culturales, sobre las cuales aun
hay mucho que decir, intercambiar ideas y opiniones, so-
bre todo en nuestra América.

Como mencionaramos en el III Congreso Internacio-
nal del Barroco Iberoamericano de Sevilla en el 2001, el
barroco europeo aun es tema de discusion entre los histo-
riadores y tedricos del arte en base a que resulta un proble-
ma de unidad por la variedad de formas de expresion que
trajo consigo en los siglos XVII y XVIII.

En un primer momento con la semilla colocada en el
Concilio de Trento en las ultimas décadas del siglo XVI,
como un arte fruto de la Contrarreforma, que fue evolucio-
nando como medio de propaganda religiosa para cimentar
nuevamente el poder de la Iglesia en el mundo en el siglo
XVII, pero que ademsds fue medio de afianzamiento bur-
gués en los paises protestantes, cimiento de un absolutis-
mo real en algunas monarquias y bandera de evangeliza-
cion y defensa de la fe en otras. Intereses diferentes dieron
por resultado expresiones formales diferentes, que solo
han podido hermanarse por la intencionalidad retérica.

Creemos que uno de los mejores ejemplos de la proble-
matica producida por la delimitacion de una produccién
artistica bajo un sello estilistico, lo encontramos en el lla-

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

mado estilo barroco, este estilo globalizado de los siglos
XVII - XVIII.

Por todo ello la vision y caracterizacion del barroco ya
no puede ser Unicamente la del formalismo de Wolfflin.
Bialostocki ha profundizado sobre el tema y ante la plura-
lidad de problemas nos dice:

“.. por un lado se debe subrayar la rica variedad del arte del siglo
XVII, y por otro lado el hecho de que el cardcter retérico comuin
de sus creadores y de todas sus obras es propio de un arte que no
fue creado ni para Dios ni para alcanzar una perfeccion ideal y
objetiva, sino sobre todo para ejercer su efecto sobre los hombres,

ilustrdndoles, cautivdndoles y conmoviéndoles”.

En Iberoamérica el llamado arte barroco, si bien parte
inicialmente de modelos o referencias europeas, en el si-
glo XVIII igualmente se ponen de manifiesto en él caracte-
res formales diferentes, no sélo con el Viejo Mundo, sino
también entre centros importantes de produccion como
Lima, Cusco, Quito o Potosi, llamados, en lo que a las ar-
tes plasticas se refiere, generosamente escuelas, concepto
tan amplio y relativo que han usado los estudiosos para
destacar principalmente diferencias formales y ciertas par-
ticularidades en sus discursos persuasivos.

Creemos que si bien en Hispanoamérica no hubo li-
bertad absoluta en cuanto a las expresiones arquitectoni-
cas y pldsticas en general, supervisadas por la Iglesia y el
poder politico, hacia finales del siglo XVII y sobre todo en
el siglo XVIII, se desarrollaran en mayor porcentaje otras
expresiones formales, donde el artista fue modificando

13

Yo



lo aprendido y lo transformé a un “modo” o sentir més
personal, como fruto de su creatividad y surgieron obras
nuevas en un contexto diferente.

Como bien anoté Ramon Gutierrez en su ponencia
“Repensando el Barroco Americano”, para este Congreso
en Sevilla:

“Despojada esta contrarreforma de sus emblemas bélicos y supera-
das las campaiias de extirpacion de idolatrias, en América alcanza-
rdn mayor gravitacién y preeminencia los mecanismos del cambio,
es decir las estrategias que permiten obtener los frutos de la persua-
sién para el mensaje religioso”. “Lo que pasa de Espaiia a América
no es pues la hipétesis contrarreformista del conflicto con el lutera-
nismo sino la profundizacion de la evangelizacion, utilizando para

ello los nuevos instrumentos de persuasion”.

Ademids, no se puede negar que tanto en un reino
como en una colonia, el arte fue usado por el poder, ya sea
eclesiastico o laico, para controlar y persuadir a las masas
y que la libertad del artista, en cierta medida, siempre es-
tuvo sujeta a los deseos del encargante; por tanto, creemos
que el arte en el Virreinato del Pert, sobre todo en esta
etapa, no debe verse como un arte provincial sino como
una manifestaciéon diferente producida en una sociedad
diferente.

El término mestizo, segin el diccionario de la Real
Academia de la Lengua es considerado como el fruto de
la mezcla de razas y también como resultado de mezcla
de culturas. Desde el punto de vista biolégico es perfecta-
mente aceptable, no hay discusién, pero desde el punto de
vista cultural ha habido muchos problemas en el mundo
y no nos referimos solamente a América Hispana, sino
también a Europa. A lo largo de la historia la aculturaciéon
también se llevé a cabo en pueblos sometidos en el viejo
mundo y quizés el caso de Espafia es un buen ejemplo, an-
tes del descubrimiento de América. Solo por citar alguno,
lo moro no estd ausente en el llamado arte morisco.

El presente Encuentro Internacional del Barroco ha
sido denominado Mestizajes en didlogo y para enfocarnos
en la generalidad que nos convoca, se hace necesario re-
cordar brevemente la problemadtica que el término encie-
rra en América, desde las primeras décadas del siglo pasa-
do cuando el arquitecto argentino Angel Guido lo utilizo
para referirse a la arquitectura planiforme sur peruana,
prendiendo la mecha de una gran controversia entre los
estudiosos, no solo de aquella generacion, sino también
de las posteriores, hasta iniciado el siglo XXI.

Como bien anot6 el P. Antonio San Cristobal en su
ponencia “Reinterpretacion de la arquitectura planifor-
me”, en aquel congreso en Sevilla del 2001 mencionado,
esta denominacion del término mestizo respondia a las
preocupaciones socioldgicas y politicas de los intelectuales

14

Yo

de aquellos afios, que trataban de demostrar la particulari-
dad de las expresiones de la cultura americana en relacién
a Europa, entendiéndolo como una fusion de los esque-
mas arquitectdnicos espafioles con las expresiones decora-
tivas, culturalmente vinculadas a la cosmovision indigena.

Algunos historidgrafos de una primera generacion se
dedicaron a criticar ardorosamente el término mestizo,
pero no introdujeron un concepto distinto al planteado
por Guido, solo se dedicaron a polemizar y desvalorizarlo
como arte popular, provinciano y marginal.

Una segunda generacién de historiadores e historio-
grafos puso especial énfasis en la invariabilidad de los
esquemas arquitectdnicos de la arquitectura espafiola ini-
cial en América durante el ultimo tercio del siglo XVII y
todo el XVIII. La perduracién en la arquitectura mestiza
de elementos arquitectonicos renacentistas y manieristas
en la arquitectura lo afirmaba Teresa Gisbert, sin consi-
derar como anoto el desaparecido estudioso Antonio San
Cristébal, que son diferentes en Apurimac, Arequipa el
Collao y zonas altas bolivianas.

Plantea San Cristobal que quedaria por comprobar si
el presunto arcaismo afectaba por igual a los artesanos pla-
niformes de todos estos centros arquitecténicos, ya que
difieren notablemente.

En las polémicas de aquella época se planteé el an4lisis
de la arquitectura planiforme como una simple actividad
decorativa. Por entonces enunciaba Teresa Gisbert:

“no hay duda que lo tinico que interesé a los canteros y arquitectos
de esta parte de América fue la decoracién, casi con cardcter de

exclusividad. Aqui es donde radica la originalidad de este estilo”.

Los europeizantes al referirse a la arquitectura mestiza
mencionaban que conviene adelantar de una vez que la
definicion de arquitectura mestiza no propone ninguna
alternativa de cambio en los esquemas arquitectonicos
transmitidos de Europa y solo se refiere a una modalidad
decorativa.

El arquitecto Graziano Gasparini en 1972, en su li-
bro América, Barroco y Arquitectura, se centra en el espa-
cio como valor esencial de la arquitectura y no admite la
existencia de una arquitectura barroca hispanoamericana.
Desde este punto de vista tendriamos que negar que hubo
una pluralidad de tendencias en la misma Europa, lo que
todos sabemos constituye una de las caracteristicas esen-
ciales del barroco ya que se aplica a la pintura, escultura y
arquitectura. Las particularidades de la arquitectura barro-
ca italiana no se aplican en otros lugares de Europa.

Tanto Gasparini como su seguidor mas destacado
[Imar Lucks, quien publicé en 1973 un libro basado en
su tesis doctoral: Tipologia de la escultura decorativa hispdni-
ca en la arquitectura andina del siglo XVIII, expresaron que

MESTIZAJES EN DIALOGO



las restricciones de la Iglesia no permitian al artista indio
ningin impulso creativo genuino, sin considerar que si
esto sucedié en los primeros ciento cincuenta ailos de la
conquista, después todo cambid, sobre todo en las zonas
mas rurales.

Desde el punto de vista del mestizaje cultural los euro-
peizantes afirmaban que si se considera que el estilo es la
expresion de una cultura, la definicion de estilo mestizo
sugiere la existencia de una cultura mestiza, distinta de la
cultura occidental y de la cultura andinista, lo que no es
aceptable seguin ellos, ya que la cultura de dominacién
occidental impidié durante el periodo colonial la afir-
macion de una cultura mestiza, a pesar de producirse el
mestizaje bioldgico y el complejo proceso de aculturacion,
llamado también mestizaje cultural.

Ante estos tajantes enunciados, San Cristobal manifes-
té con dureza que Gasparini no habia realizado el menor
estudio sobre la cultura peruana y que no tenia sobre ella
un solo conocimiento historico, cultural o arquitecténico.

El surgimiento tardio de la arquitectura planiforme
andina, no fue precisamente producto de una imitacién
de los modelos europeos espafioles, sino una verdadera
creacion auténoma de nuevas estructuras arquitectonicas;
y ello implica por extension, que durante el siglo XVIII
habia surgido una cultura indigena en las tierras altas sur
peruanas no quechuas, que no fue ni la cultura espafola,
ni la continuacion preservada de la cultura incaica pre-
hispanica.

Se plantea que: no se trata de la reaparicion tardia,
pura y simple de alguna cultura indigena pre-hispanica,
no es tampoco la fusién hispano-indigena o alguna for-
ma de mestizaje cultural que han venido interpretando
los historiadores desde la tesis de “estilo mestizo” de An-
gel Guido; mucho menos consiste en la incomprension
y deformacién de los esquemas barroco europeos o en la
interpretacion popular de los modelos estaticos asincroni-
cos por estatismo cultural.

San Cristobal amplio horizontes de investigacion cuan-
do enuncio: “Lo interpretamos como la vivencia creadora
de la cultura andina virreinal en territorios no quechuas
que reinterpretd y propuso nuevas alternativas originales
de cambio, tanto en cuanto a los esquemas arquitecténi-
cos de las portadas planiformes, como en las expresiones
decorativas”.

Afirma que en dichas interpretaciones hubo omision
de andlisis arquitecténicos y estructurales estrictos sobre
la arquitectura planiforme. El plantea que la decoracion
arquitectonica planiforme arequipeiio - collavina y de
Apurimac - Chumbivilcas - Coporaque, es ante todo ar-
quitectura, en sentido estricto, ya que posee sus propios y
especificos esquemas arquitectonicos; por tanto, no se re-
duce a una simple expresién decorativa.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Desde esta 6ptica nos faltaria una vision minuciosa y
analitica para realizar una correcta interpretacién arqui-
tectonica.

Enfatizé que, los disefios de las portadas planiformes
en cuanto esquemas arquitecténicos, fueron trazados y
tallados por los artesanos indigenas, que no los recibie-
ron ni del periodo renacentista, ni de las arquitecturas
europeas. Asi lo hizo por ejemplo en el libro publicado
en 1997 donde abre otro derrotero o camino a seguir a
los estudiosos del arte mestizo americano, en lo referen-
te a la arquitectura. En el libro denominado: Arquitectura
planiforme y textilogrdfica virreinal de Arequipa, el reconocido
investigador convoca al celo de los estudiosos arequipe-
flos para que investiguen en los protocolos notariales, en
busca de documentos que ayuden a dar mayor futuro a
su tesis.

En un enfoque de andlisis mucho mas amplio se men-
ciona una pluralidad de culturas andinas virreinales. En
lo referente a la arquitectura en Cusco, es menester des-
tacar la habilidad de los canteros cusquefios que sabian
trabajar la piedra desde sus antepasados quechuas y que
gracias a ello se logro esa arquitectura no planiforme en
Cusco, pero de gran precision.

La modalidad de la arquitectura planiforme corres-
ponde a nacionalidades indigenas no quechuas, las que
habian sido dominadas por los Incas.

Podemos aceptar nuevas propuestas, pero no podemos
negar que en el proceso de aculturacion americano siem-
pre hay que considerar como base un sistema constructi-
vo y planteamientos arquitecténicos occidentales que los
precedieron, los que fueron transformados con el tiem-
po dando por resultado nuevas formas. Nuestro barroco
tendra siempre componentes europeos pero jamas podra
explicarse desde la optica europeizante, ya que responde a
otros contextos sociales y culturales.

San Cristobal propone en sus estudios de que se trata
de la reactualizacion innovadora de las categorias estilisti-
cas ancestrales, realizada en una situacion cultural total-
mente diferente de la pre-hispanica, la que incorporo la
expresion de relieve planiforme, tal como propuso en su
libro sobre la arquitectura planiforme y textilografica de
Arequipa mencionado.

Todavia hay mucho camino por andar, aprovechando
los diversos saberes cientificos multidisciplinarios, para
responder a la interrogante jqué proceso de dindmica cul-
tural condujo al surgimiento de la cultura andina virreinal
con su arquitectura planiforme?

Pero no es este el unico aspecto a considerar en el ba-
rroco americano después de la casi centuria y media ini-
cial, existen otras expresiones artisticas sobre las cuales ya
estos encuentros han sumado aportes y didlogos fructife-
ros. En especial el estudio de: Las fuentes de nuestra di-

15

Yo



versidad cultural, el tema del Manierismo y su transicion
al barroco, Entre cielos e infiernos, el tema de La Fiesta, el
de La Imagen del poder y por ultimo el de Rutas y migra-
ciones del Barroco realizado en Arica - Chile.

En otros aspectos por ejemplo podemos considerar,
para entender nuestro barroco, la presencia de lo ludico
por su manifiesta convocatoria plastica. Ya desde las ul-
timas décadas del siglo XVII, como bien anoté6 Ramén
Gutierrez, la participacion de las etnias, los gremios y las
cofradias en las expresiones culturales ponia de manifies-
to una posibilidad de protagonismo en la vida urbana co-
lonial. La intervencién elocuente en las fiestas religiosas o
civiles mediante la presencia de retablos efimeros o arcos
de triunfo se complementaba con el desfile masivo de los
miembros de gremio o cofradia y la exhibicion de sus es-
tandartes o la construccion de castillos de fuegos artificia-
les. La importancia de esta presencia ludica marcaba el
ascenso de estos sectores marginales de la sociedad que,
de esta forma, obtenian un reconocimiento que era im-
pensable en el primer siglo y medio de la conquista. Solo
por citar un ejemplo las pinturas de la Serie del Corpus
en el Arzobispado del Cusco ponen lo dicho en evidencia.

Asi como existieron diferentes expresiones cultura-
les barrocas en Europa igualmente sucedié en América,
donde el barroco no se expresé de una manera Unica y
excluyente. Ello estaba condicionado en parte por la pre-
dileccion de materiales y recursos expresivos y Gutierrez
nos da un buen ejemplo cuando compara los maravillosos
azulejos que revisten las fachadas de la ciudad de Puebla
con los de la capital mexicana y en el Pert tendriamos cla-
ras diferencias en las expresiones arquitectdnicas de otras
regiones con respecto a aquella llamada planiforme o tex-
tilografica en el sur andino.

Todavia no se ha dicho la dltima palabra ni se han
perfilado completamente posiciones antagdnicas, aunque
consideramos que todos estos Encuentros o Congresos

16

Yo

internacionales sobre el tema del Barroco, van lanzando
luces con nuevas investigaciones y sobre todo ampliando
horizontes de estudio en el campo general de la cultura ba-
rroca americana de los siglos XVII y XVIII y para algunos
su supervivencia hasta la actualidad en el marco de otros
contextos.

Ya en Encuentros anteriores, en el 2004 por ejemplo,
leemos que se han sumado al panorama del barroco mes-
tizo en el Peru, ponencias como la de José de Mesa y José
Correa Orbegoso, que planteaban un “Barroco mestizo en
la costa norte del Pert, en la Iglesia de Santiago de Hua-
man de Trujillo, presentada en el II Encuentro Internacio-
nal denominado Barroco y fuentes de la diversidad.

Nos acompanan ilustres colegas de dieciséis paises, de
casi América toda: Estados Unidos, México, Colombia,
Venezuela, Ecuador, Peru, Brasil, Argentina, Bolivia y
Chile, y del viejo mundo Espafia, Francia, Alemania, Sui-
za, Polonia y de Asia el Japon.

Las tematicas en didlogo han sido enmarcadas en me-
sas que llevan por denominaciones: Historia e Historio-
grafia, Arte e Historia, Arte y Mestizaje, Arquitectura y
Mestizaje, Arte y Arqueoastronomia, Influencias y visua-
lizaciones en el arte, Antropologia y Fiesta asi como tam-
bién Letras, Musica y Mestizajes. Como vemos los campos
tematicos son multidisciplinarios e incluso no dejan de
lado un tema denominado: “El barroco mestizo en la co-
mida arequipefa” de Alonso Ruiz Rosas.

Deseo concluir, expresando mi agradecimiento a los
organizadores de este VIII Encuentro Internacional so-
bre Barroco, La Fundacion Vision Cultural, La Universi-
dad Catolica Santa Maria y la Universidad Catolica San
Pablo de Arequipa, por haber tenido la gentileza de in-
vitarme a esta inauguracién y a todos los representantes
de paises hermanos que hoy se congregan en esta bella
ciudad, orgullo del Peru. Muchos éxitos en Mestizajes
en Dialogo!

MESTIZAJES EN DIALOGO



PARTICIPACION DE LOS SECTORES POPULARES
EN LA CARACTERIZACION
DEL BARROCO AMERICANO

RAMON GUTIERREZ / ARGENTINA

ACERCA DE LOS OFICIOS ARTESANALES
EN LA SEGUNDA MITAD DEL SIGLO XVIII

diferencia de Europa, donde el barroco fue impul-

sado por las Monarquias expresando la magnifi-

encia de los poderes de la realeza, en América se-

rian los sectores populares, bajo el mecenazgo de la Iglesia,
quienes impulsarian esta vertiente cultural.

Para entender esta singularidad es preciso aceptar que
lo barroco no radica esencialmente en la lectura de las
formas como ha sido tradicional identificarlo en ciertas
corrientes de la historia del arte, sino fundamentalmente
en la relacion de esas formas con los protagonistas y desti-
natarios de las mismas.

Los valores implicitos en la capacidad de sensibilizar,
conmover, transmitir mensajes y persuadir implican una
cuidadosa forma de comunicacién que se sustentaban no
meramente en las formas materiales sino en un ambiente
y clima especifico.

Asi el espacio escenografico con sus colores, texturas,
humos y olores generaban con el trasfondo musical, los
resplandores de los espejos o de la mica unas realidades
complejas destinadas a envolver a los participantes del rito
y convencer de la plenitud del mensaje. La forma material
de la arquitectura, los retablos, las pinturas murales o de
caballete y la imagineria eran de esta manera elementos
instrumentales para una funciéon de necesaria participa-
cién y definitiva persuasion. Los sectores populares de la
América indigena y criolla fueron los destinatarios privi-
legiados y los protagonistas centrales de este proceso cul-
tural y artistico.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Sin embargo, el despotismo ilustrado de los Borbones
en Espana organizé una sistematica destruccion de las ta-
reas gremiales y apunto a la descalificacion profesional de
los artesanos, desde mediados del siglo XVIII, a raiz de la
creacion de las Academias. Esta circunstancia se instala
en el concierto de un pensamiento social generalizado y
puede verificarse en las multiples Reales Cédulas que la
misma Corona se encuentra en la necesidad de sancionar
para Espafia y América aclarando que los oficios deriva-
dos del ejercicio de las manos no son degradantes y que
quienes los ejercen pueden ocupar funciones publicas.

Con el pretexto de la “ilustracion de los artesanos”
y apoyados en los textos que escribiera Rubin de Celis y
editara Rodriguez de Campomanes, las exigencias de los
académicos tendieron en definitiva no solamente a capa-
citar a los artesanos, sino también a destruir sus formas de
produccion. En el caso de la arquitectura esta disciplina
abandonaba el mundo de las “Ciencias matemdticas” para
ingresar al de las “Bellas Artes” que suponia privilegiar los
conocimientos teoricos y el dibujo frente al dominio de
los oficios practicos de la construccion.

Un conflicto, que tardaria mas de un siglo en resol-
verse, marco en América un proceso hondo de destruc-
cién de los mecanismos de produccion de las artes y la
arquitectura que habian de alguna manera sintetizado las
experiencias de las culturas prehispanicas y los saberes me-
dioevales de los espafioles de la conquista.

En el largo proceso de dos siglos los americanos habian
fortalecido estos mecanismos de transmision del aprendi-
zaje de maestros a aprendices y potenciado la articulacion
de los mismos con los grados de parentesco y la pertenen-

17

Yo



cia a entidades gremiales y asistenciales. Esto fue posible
con el cambio sustancial de mentalidad que impulso el
desarrollo del Barroco en América y que dio sin dudas los
mejores frutos de sus expresiones artisticas. La magnitud
y calidad de las obras barrocas americanas, fruto de un
proceso de integracidn social y cultural sefalaron la culmi-
nacion de una nueva modernidad americana.

EL BARROCO AMERICANO ENTRA EN ESCENA
A FINES DEL XVII

El Barroco constituye uno de los momentos culmi-
nantes de la cultura iberoamericana ya que expresa una
primera etapa de sintesis luego de un prolongado proceso
de transculturacion derivado de la transferencia europea
a América.

Una vision excesivamente eurocéntrica ha analizado la
resultante artistica iberoamericana como un subproducto
provincial y secundario de las “cabezas de serie” que se
gestaban mas en Europa que en la peninsula ibérica. Sin
embargo, penetrando en lo que Foster ha dado en llamar
“la cultura de conquista”, es evidente que estamos ante
un proceso complejo que incluye la seleccién y sintesis de
lo que se transfiere; el rechazo, la modificacion o la adap-
tacion de lo transferido y ademas, muy especialmente, la
creacion de nuevas respuestas para problemas inéditos.

En este marco, podemos entender la generacion de
programas arquitectdnicos e iconograficos destinados a la
evangelizacion de millares de indigenas, la generacion de
un “modelo” urbano, tanto teérico (Ordenanzas de Po-
blacién de 1573) cuanto factico (el damero) y desde ya,
unas formas de ocupacién territorial que desarticularon
los antiguos sistemas indigenas.

Tiene particular importancia, para el tema que vamos
a analizar, el desarraigo de buena parte de la poblacién
rural indigena desde fines del siglo XVI, cuando la etapa
de la conquista bélica dio paso a la reestructuraciéon del
espacio productivo y a nuevas formas de tenencia de la tie-
rra. El sistema reduccional, criterio que intentd “reducir a
policia”, es decir a control, a vida urbana, a “polis”, a las
comunidades indigenas tenia dos finalidades esenciales:
concentrar a la poblacion para evangelizarla y perfeccio-
nar el cobro de tributos. A la vez, generar la disponibili-
dad de nuevas tierras para distribuir entre los encomende-
ros y hacendados.

Esta estrategia, aplicada de México al Peru significaria
entre fines del siglo XVI y primeras décadas del XVII, un
verdadero cataclismo para las comunidades indigenas que
sufrieron el peor de los castigos: el “desarraigo”. Recién a
fines del siglo XVII se estabilizé la situacion de los indios
“forasteros”, es decir de los migrantes, con la finalidad de

cobrarles tributos en cualquier lugar que residieran. Mien-
tras tanto, los servicios en encomiendas, las mitas mine-
ras, el yanaconazgo y multiples formas de servicios perso-
nales (juridicamente prohibidos) se unian a la nostalgia
por la tierra propia y los sitios sagrados de la comunidad.

En ese contexto podemos entender cémo ciertas pro-
puestas del Barroco en cuanto a la valoracién del territorio
y el paisaje, la extraversion del culto al espacio externo y
la jerarquizacion de los rituales colectivos fueron recibidos
por los indigenas urbanizados con notable entusiasmo en
tanto expresaban una visién del mundo que se aproxima-
ba a aquellos valores ancestrales que se habian desdibu-
jado tras dos siglos de conquista. La cultura del Barroco
introdujo, en efecto, algunos elementos que se correspon-
dian con claridad al modo de pensamiento indigena. Uno
de ellos fue sin dudas el de la sacralizacion de las activida-
des humanas. El mundo indigena siempre vislumbro que
todo tenia un sentido religioso y que era preciso satisfacer
determinados rituales para acceder a determinadas formas
de respuesta. En esto, la integracion del pensamiento Ba-
rroco con las creencias indigenas fue plena.

Las montaias donde vivian los dioses andinos (apus)
eran ahora sacralizadas y cruces u oratorios las coronaban
a la usanza de las antiguas piramides. El culto retomaba
su sentido ritual y procesional y se realizaba nuevamente
al aire libre. Mas aun, las iglesias se esforzaban por llevar
a su fachada los altares que tenian adentro, en un intento
de proyectarse hacia el exterior. Luego de haber tardado
casi medio siglo en superar el temor al espacio cerrado,
los indigenas venian a recuperar el disfrute de los espacios
sacros al aire libre, complementado por los dmbitos inter-
nos de los templos.

La integracién de estas cosmovisiones no era lineal. El
hombre occidental seguia preocupado con construir la his-
toria, mientras que el indigena buscaba el cotidiano equi-
librio que le asegurara la sobrevivencia. Si las dindmicas y
los tiempos eran diferentes, lo siguen siendo en nuestros
dias. Lo que es evidente es que hubo cédigos comunes de
comunicacion en algo que deberiamos profundizar con
los mecanismos de culturas casi exclusivamente parlantes.
Palabras, gestos, simbolos formaban un basamento cultu-
ral comun para una sociedad estratificada habitualmente
por razones de raza y linaje antes que por conocimientos
o talentos.

Esto explica la notable integracion cultural en las artes,
la presencia cada vez mas notoria del mundo natural y
de las conceptualizaciones indigenas, aun en los lugares
donde el control civil o eclesiastico podria presuponerse
mas rigido. La integracion presupuso aceptar los codigos
del Barroco catolico, pero también grandes margenes de
libertad para interpretarlos en la clave de sus propias con-
vicciones culturales. En esto, la perpetuacion de la memo-

18 PARTICIPACION DE LOS SECTORES POPULARES EN LA CARACTERIZACION DEL BARROCO AMERICANO

Yo



ria es notable como veremos en las ciudades superpuestas
donde se “recuerdan” y referencian los antiguos sitios y
espacios.

Otro de los factores esenciales de esta integracion cul-
tural, es justamente la ritualizacion y el sentido ludico que
imprime el Barroco a la vida cotidiana de la ciudad colo-
nial. En Lima, a mediados del siglo XVII casi un tercio de
los dias del afio tenia una razon de ser festiva, atendiendo
preferentemente a los santos patrones y a devociones de
las diversas parroquias y cofradias que aseguraban el éxito
y convocatoria a sus responsables.

PARTICIPACION, COMUNICACION
Y PERSUASION

Uno de los objetivos centrales del barroco era motivar
a los receptores del mensaje de la fidelidad del mismo y de
la necesidad de una actuacion acorde con ello. El mensaje
cristiano tiende a tefiir todos los actos de la vida, como
ya hemos dicho, pero requiere ademas una creciente do-
sis de sorpresa y misterio, de capacidad de conmover y
convencer y finalmente, de lecturas y rituales codificados.
En muchos casos se ha sefialado el proceso sincrético de
antiguas creencias indigenas con lecturas cristianas. Este
fenomeno entra dentro de la “mestizacion” cultural y sin
dudas que en ello tuvieron peculiar importancia los meca-
nismos pedagdgicos de la evangelizacion.

Pero también aqui es necesario reflexionar sobre las
formas de relacion cultural entre culturas donantes y re-
ceptoras. Sin dudas que la superposicion de los templos
cristianos sobre antiguas “huacas” o adoratorios indigenas
significaba, como se ha leido, un hecho de fuerza de la
cultura dominante sobre cultura dominada. Pero también
podemos percibir en este gesto un reconocimiento al ca-
racter de un lugar sacral, a la permanencia de un sitio de
culto y ello es lo que va a aflorar con nitidez durante el
periodo Barroco.

Los itinerarios procesionales, la conformacién de ca-
lles sacrales que hilvanaban en las grandes fiestas de Se-
mana Santa y el Corpus los momentos paradigmaticos
del didlogo entre las parroquias de los espaioles y crio-
llos con las de los indigenas, conformaban los elementos
vertebradores de la geografia urbana en esta nueva clave
barroca de vivir la ciudad. Los altares callejeros, las cruces,
las estaciones de via crucis, los oratorios a las salidas de
los caminos (como las antiguas apachetas indigenas) son
hitos urbanos que jalonan circuitos y recorridos cuyas refe-
rencias son compartidas por el conjunto de los habitantes
de la ciudad y cuya nomenclatura urbana las recoge hasta
nuestro dias, aunque hayan desaparecido fisicamente los
elementos que las justificaban.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

El ejercicio de la persuasién se prolongaba obviamente
en el interior del templo, donde el indigena habia termi-
nado apoderdndose del espacio a través de un proceso de
dominio total de su caja muraria mediante la utilizacion
de la pintura mural, la yeseria o un denso equipamien-
to. Aqui es donde podemos ver la creciente presencia de
la sensibilidad indigena en estas manifestaciones del arte
americano, no solamente por la presencia de elementos
formales de la fauna o la flora local, sino muy particular-
mente por la manera de modificar el espacio envolvente.

Desde las yeserias y el azulejo en México hasta la pin-
tura mural de la region andina es verificable una manera
de aprehender y dominar el espacio interior mediante la
decoracién y el color. No se trata de un tnico programa,
por el contrario, nos es posible verificar momentos diver-
sos. Por ejemplo, en la pintura mural andina la utilizacién
de grandes superficies semejando cuadros colocados sobre
murales simulando telas de damasco o guadamecies (que
se colocaban habitualmente en iglesias espafolas pero
eran muy caros en Ameérica) darian paso luego a pinturas
de lienzo y frisos decorativistas en zocalos y cenefas. Poste-
riormente, estos lienzos tendrian menos importancia que
las vistosas y costosas marquerias (algunas valian diez ve-
ces mas que el cuadro) que adornaban, con grandes series
didacticas, los interiores mientras la pintura mural cubria
las bovedas o artesonados de los templos.

Pero ademas de todas estas instalaciones fijas que in-
cluian retablos, pulpitos, ambones e imagineria diversa,
podemos contabilizar todo un equipamiento movil de
“andas”, altares portatiles y otras construcciones efimeras
que acompanaban las solemnidades de los santos patro-
nos, las fiestas mayores o los velorios con sus tumulos y
piras funerarias.

La persuasion actuaba desde la razon y el sentimiento.
La razén para entender las claves simbolicas, los progra-
mas iconograficos, la jerarquizaciéon de lo trascendente y
divino frente a lo cotidiano y finito. La apelacién a los
sentimientos se proyectaba desde un arte capaz de con-
mover, de lograr revivir las circunstancias del mensaje cris-
tiano, de introducir al espectador como parte activa del
mismo. Ese papel protagonico del presunto observador
se logra, no solamente por la instalacién del sujeto en el
centro del mensaje, sino también por la efectividad de la
propia escenografia en que se desarrolla la accion. Asi los
retablos son considerados como “maquinas” de persuadir,
con un mensaje explicito de las jerarquias celestiales, de
agrupamiento de los santos e imagenes de conformidad a
la ortodoxia, aunque esto de la ortodoxia en América fue
también bastante relativo como lo demuestran las repre-
sentaciones humanizadas de la Trinidad.

El conmover a los sentidos, el envolver en un ambito
espacial irreal, pero al mismo tiempo claramente compren-

19

Yo



sible, donde convergen las representaciones de un ritual
teatralizado, la musica, los olores de perfumes e inciensos
junto a los propios de la colectividad humana, el cantico
coral y participativo, el llanto y la risa, todo ello persuade
de participar de una circunstancia trascendente que apar-
ta de las duras condiciones de la vida colonial. Pero no
todo fue un tema de sentimientos sino también una sutil
elaboracion de conocimientos y una notable capacidad
creativa, donde podemos encontrar, como en Santo To-
mas de Chumbivilcas (Cusco, Peru) la representacion de
un Cristo que es solamente una oquedad en el muro, por
donde penetra un rayo de luz que simboliza abstractamen-
te la presencia de la divinidad.

LOS ARTESANOS PROTAGONISTAS ESENCIALES
DEL MUNDO BARROCO

El punto central de la insercion del Barroco en la vida
cotidiana americana se debe a la participacion, fundamen-
talmente de las comunidades indigenas, mestizas, criollas
y aun de esclavos en esta nueva realidad social, calificada
sobre todo en el medio urbano. Si los siglos XVI y XVII
se habian caracterizado no solamente por sus procesos de
dominacion sino también de exclusion de la poblacién
indigena, configurando aquellas respuestas urbanas de las
“dos republicas” donde los espaioles vivian en el centro y
los indigenas en las periferias, la nueva realidad del uso de
la ciudad barroca marcé el fin de la segregacion espacial.
Las vias procesionales articulaban una serie de espacios
urbanos sacralizados y los mercados formales e informales
iban invadiendo el espacio ptblico, mientras los indige-
nas retomaban sus habitos de vida al aire libre.

El abandono por parte de los espafioles de los trabajos
“de las manos”, dej6 la tarea artesanal a cargo de los in-
dios, mestizos y las “castas” que pronto introdujeron sus
habilidades para los oficios al mismo tiempo que incluye-
ron sus propios repertorios formales e icdnicos. Esta cir-
cunstancia de retomar las antiguas tradiciones familiares
indigenas del aprendizaje de oficios —que se emparentaba
obviamente con la organizacion medieval europea- signi-
ficaria una forma de participacién importantisima. Sera
frecuente que Obispos, Qidores y autoridades civiles co-
loniales tengan que acudir a estos artesanos, que muchas
veces no saben ni dibujar ni siquiera leer, para resolver
los problemas técnicos de sus templos y edificios, porque,
lo que si sabian era el construir. Esto les daria un sélido
prestigio y un ascenso social que hizo que ya, desde fines
del siglo XVII, hubiera tiendas de artesanos indigenas vy
criollos en los portales de las plazas mayores de las ciu-
dades americanas, algo absolutamente impensado varias
décadas atris.

De la misma manera, este efecto de la jerarquizacion
del oficio por las “castas” arrastra al conjunto familiar y
social, pues el mecanismo de aprendizaje se realizaba fun-
damentalmente en el seno de la familia y sus “allegados”.
Esta vision de la familia extensa articula entonces dos ele-
mentos sustanciales del tejido social colonial: el ntcleo
indigena de parentesco y la accion laboral canalizada a
través del gremio.

Los gremios, donde hubo sin dudas diferencias entre
los propios grupos de artesanos espafoles e indigenas que
a veces tenfan organizaciones distintas, tal como lo exi-
gian los espanoles de México en el primer tercio del siglo
XVIII, marcaron otra forma de presencia activa de los es-
tratos populares en la vida urbana colonial. A través del
gremio se canalizaban las modalidades de participacion
ciudadana en las fiestas grandes, haciendo sus altares que,
frecuentemente, estaban en competencia con los de los
otros gremios o inclusive con los que el propio gremio ha-
bia realizado el afo anterior. Los gremios participaban or-
ganicamente en las procesiones con sus trajes, pendones,
banderas y estandartes mostrando orgullosamente el sen-
tido de pertenencia. Si esto sucedia en aquellas ocasiones
en que la fiesta era del conjunto de la ciudad, podemos
intuir lo que significaba la presencia cuando el gremio era
el protagonista central del acontecimiento ludico.

Aqui es preciso incorporar el tercer componente de
este cambio social de la vida urbana colonial, que se re-
fleja en las cofradias, que aglutinan a personas para la
devocion de una determinada figura del santoral. Estas
cofradias acomparian el proceso de realizaciéon de los tem-
plos y suelen ser responsables de la construccion y mante-
nimiento de sus capillas o altares especificos. Cada gremio
tiene su Santo Patrono, asi el de los carpinteros sera san
José, el de los pintores sera san Lucas, el de los canteros
san Mateo y el de los plateros san Eloy. Los gremios se ha-
ran cargo pues de la construccion de capilla o retablo en
algtin templo parroquial y festejaran en el mismo la fiesta
anual del patrono.

Fue asi que la construccion de retablos efimeros, el en-
galanamiento de la plaza y atrio, los regocijos, musica y co-
midas solian correr por cuenta de la cofradia y del gremio
mostrando claramente la convocatoria desde ese espacio
—que ya no es necesariamente de la periferia- a toda la co-
munidad. La cofradia que vertebra la relacion de los gru-
pos populares con la actividad de la Iglesia, tiene a la vez
otro componente social importantisimo ya que manifiesta
la forma de asistencia mas directa. La cofradia se ocupa de
ayudar a las viudas y los hijos de un cofrade desaparecido,
como el gremio acompana a los familiares de artesanos fa-
llecidos para concluir los trabajos pendientes, para vender
sus herramientas entre los socios, etc. Esta circunstancia
se complementa con la presencia de las Ordenes Terceras

20 PARTICIPACION DE LOS SECTORES POPULARES EN LA CARACTERIZACION DEL BARROCO AMERICANO

Yo



formada por laicos que realizan sus propios templos jun-
to a los conventos mds importantes y colaboran con el
mantenimiento del culto. Fueron muy importantes en el
Brasil, pero las hay en México, Pert1 y otros paises.

El grupo de parentesco indigena (Ayllu en la region
andina o Callpulli en México) vinculado a la tarea laboral
del gremio y éste articulado a la tarea religiosa y asistencial
de la cofradia, conforman una solida urdimbre que duran-
te el siglo XVIII marcara el crecimiento de estos grupos
sociales dentro de la vida colonial.

Puede alguien plantear que todo esto pudo hacerse sin
el proceso de la cultura barroca, pero ello hubiese sido
muy dificil ya que las formas de manifestacion de estos
grupos sociales, protagonistas centrales del mundo barro-
co, no hubieran tenido la posibilidad de participacion y
exteriorizacion que alcanzan en este momento. Por otra
parte la Iglesia, gran mecenas y comitente de las artes, po-
dia no haber requerido la plena participacion de estos ta-
lleres indigenas y criollos que se multiplicaron en todo el
continente. Hemos localizado familias de canteros traba-
jando por periodos mayores de 150 aios en algunas regio-
nes, hay contratos de pintores para hacer 400 cuadros en
tres meses, lo que evidencia el tamaio que debian tener
los talleres de aprendices y oficiales para atender pedidos
de esta envergadura. Los testimonios de la vida urbana del
siglo XVIII nos presentan a la fiesta como un centro dina-
mico de la actividad social y un elemento catalizador de
un proceso de integracién de las artes y de la participaciéon
del conjunto de la sociedad.

Persuasion del mensaje cristiano y formas activas de
participacién constituyen el ntcleo conceptual del Ba-
rroco americano, un momento historico que posibilito la
integracion de diversos sectores sociales en un programa
artistico y cultural comun.

EL BARROCO FUE LA EXPRESION DE LOS
TIEMPOS DE LA MODERNIDAD EN AMERICA

El replantear la historiografia sobre el Barroco ameri-
cano, lejos de llevarnos a la vision encadenada vy finalista
de un supuesto “provincialismo” en las artes, nos ubica
frente a una realidad incontrastable: el Barroco fue un
momento de plena “modernidad” americana muy supe-
rior a lo que nos depararia la aventura neoclasicista de la
Academia hacia fines del XVIII y comienzos del XIX.

Nuestra modernidad se expresaria en los profundos
cambios sociales y culturales que el Barroco posibilitd en
la sociedad americana, en las obras de arquitectura que
superan cuantitativa y no pocas veces cualitativamente lo
que se produce en Espaiia, en la creacion de una estructu-
ra de produccion artesanal con escuelas regionales de no-

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

table presencia. Pero sobre todo se expresa en las posibili-
dades de participacion y ascenso social que el movimiento
genero. Todo ello sera dejado de lado por la imposicion
de los nuevos canones del “buen gusto” que la Academia
ejercio imperativamente sin llegar siquiera a aproximarse
a los niveles de calidad de las manifestaciones barrocas.

La supuesta modernidad el “despotismo ilustrado”
fue percibida en América como un elemento de ruptu-
ra del proceso de integracion social y cultural que tuvo,
en definitiva, mas de despotismo que de ilustracion. Sin
dudas que era distinto el programa de desarrollo para la
metropoli que para la colonia, pero los funcionarios ultra-
marinos se empefiaron en aplicarnos a los americanos re-
medios para enfermedades que no teniamos y acentuaron
las que efectivamente padeciamos.

Los controles de las Academias y la corona sobre la
produccion arquitectonica del continente derivaron en
un fracaso estrepitoso. Ningtin proyecto enviado desde
América fue aprobado en la Academia madrilefia, ningiin
proyecto enviado por la Academia madrilefa fue concre-
tado en América. Mas de treinta afios de frustraciones ja-
lonan entre desencuentro. Asi, las mejores obras de la ar-
quitectura neogranadina del artesano y maestro de obras
Fray Domingo Petrés, como la Catedral y el Observatorio
astronomico de Bogotd, fueron hechos clandestinamente
sin autorizacion de la academia metropolitana

La expulsion de los jesuitas marcd, quizds mas en Es-
pafia y sus dominios que en Portugal, el fin de una instan-
cia que habia mostrado la posibilidad de desarrollo del
mundo indigena a través de las artes y del afianzamiento
de algunos de sus rasgos culturales. Este ensayo social, eco-
némico y cultural de las misiones del Paraguay, que ya se
extendia a Moxos y Chiquitos, era una demostracién pal-
pable del nuevo camino que el Barroco potenciaba.

Posteriormente a fines del siglo XVIII, la supresion
de los Gremios y las cofradias marco el proceso de desin-
tegracion. Asi se ratificaban las medidas metropolitanas
de prohibicion del ejercicio profesional a los maestros de
obras no examinados por la Academia, se exigia el titu-
lo de académico para ejercer las funciones municipales y
disefiar las obras publicas y finalmente se prohibian los
retablos de madera y se obligaba a hacerlos de marmol o
estuco para desalentar las manifestaciones barrocas. Pin-
tura y escultura declaradas profesiones liberales se entron-
caban con la vision artistica, pero dejaban desamparados
de defensa gremial a los artistas, a la vez que desarticulaba
los antiguos sistemas de aprendizaje del oficio.

Con el proyecto metropolitano de Carlos IlI, la posibi-
lidad de la modernidad barroca americana quedo trunca.
El reemplazo pocas veces superd a lo que se habia perdido.
El “despotismo ilustrado” termind en la llamada indepen-
dencia y aun hoy los americanos seguimos siendo en bue-

21

Yo



na parte barrocos, como lo testimonian nuestras exitosas
literaturas donde lo real se convierte en mégico.

Continuamos también con ese sentido entre festivo y
tragico de la vida, donde ya persuadidos seguimos nostal-
gica e insistentemente, en tiempos de creciente exclusion
social, exigiendo la participacion que alguna vez, aunque
sea muy parcialmente, logramos tener en aquellos tiempos
de nuestra modernidad barroca.

BIBLIOGRAFIA

AAVV. (2001), Barroco Iberoamericano. Territorio, Arte, Espacio y Sociedad.
Universidad Pablo de Olavide, Ediciones Giralda, Sevilla. 2

Tomos.

AAVV. (2002), Barroco Andino. Memoria del I Encuentro Internacio-

nal, Viceministerio de Cultura de Bolivia, La Paz.

AAVV. (2004), Barroco y fuentes de la diversidad cultural. Memoria del 11

Encuentro Internacional, La Paz.

Bailey, G. A. (2010), The Andean hybrid baroque: convergent cultures in the
churchs of colonial Peru, University of Notre Dame Press. Notre
Dame.

Bonet Correa, A. (Ed.). (2001), Atlas Mundial de la Arquitectura Barroca,
UNESCO, Electa, Madrid.

Diaz, M. (1982), La arquitectura de los jesuitas en Nueva Espaiia, Instituto
de Investigaciones Estéticas., UNAM. México DF.

Gasparini, G. (1972), América, Barroco y Arquitectura, Armitano Arte.
Caracas.

Gutiérrez, R. (1983), Arquitectura y urbanismo en Iberoamérica, Catedra,

Madrid.

Gutiérrez, R. (1994), “Modernidad europea o modernidad apropiada,
la crisis del barroco al neoclasicismo”, En Arte, Historia e iden-
tidad en América. Visiones comparativas. (Coordinador Gustavo
Curiel), XVII Coloquio Internacional de Historia del arte. Ins-
tituto de Investigaciones Estéticas. UNAM. México D.F.

Es ahora tiempo de recuperar el sentido del trabajo de
las manos, fomentando las destrezas y la creatividad. Esto es
no solamente el dar un oficio y contribuir al desarrollo eco-
nomico y social sino, sobre todo, fomentar la dignidad de
la persona y sus valores insustituibles en el fortalecimiento
de la comunidad. En definitiva es reconocer que el trabajo
constituye no solamente una forma de testimonio indivi-
dual sino que trasciende al bien comtn y nos personaliza.

Gutiérrez, R. (Coordinador). (1997), Barroco Iberoamericano, de los Andes

a las pampas, Lunwerg. Barcelona.

KELEMEN, P. (1951), Baroque and rococé in Latin America, Mac Millan,
New York. 2 Tomos.

Marco Dorta, E. (1973), Arte en América y Filipinas. Ars Hispaniae-Plus
Ultra. Madrid.

Minguez Cornelles, V. (2012), la fiesta barroca en los Virreinatos america-
nos (1560-1808), Universitat Jaume I, Castellon.

Morales Folguera, J. M. (1991), Cultura simbdlica y arte efimero en la Nue-
va Espaiia. Consejeria de Cultura de la Junta de Andalucia,
Sevilla.

San Cristdbal, A. (1999), Teoria sobre la historia de la arquitectura virreinal
peruana. Facultad de Arquitectura de la Universidad Nacional
de Ingenieria, Lima.

Sebastidan Lopez, S. (1990), El barroco Iberoamericano: mensaje iconogrdfi-
co, Encuentro, Madrid.

Vinuales, G. M. (Editor), (1992), Iberoamérica siglos XVI al X VIII: tradi-
ciones, utopias y novedad cristiana, Encuentro. Madrid.

Vinuales, G.M. (2004), El espacio urbano en el Cusco Colonial: uso y organi-
zacioén de las estructuras simbélicas, Epigrafe Editores S.A., Lima.

Wethey, H. (1949), Colonial architecture and sculpture in Peru, Harvard
University Press. Cambridge.

22 PARTICIPACION DE LOS SECTORES POPULARES EN LA CARACTERIZACION DEL BARROCO AMERICANO

Yo



e

EL BESURO, LA LENGUA FRANCA
EN LAS MISIONES DE CHIQUITOS

ALCIDES PAREJAS MORENO / BOLIVIA

INTRODUCCION

| siglo XV y los albores del XVI constituyen el por-

tico de la Edad Moderna, y en estos afios se produ-

jeron dos hechos de gran trascendencia que condi-
cionaron desde entonces la historia de la humanidad: la
invencion de la imprenta, vehiculo incomparable para la
propagacion de las ideas, y el descubrimiento de América,
que, entre otras cosas, abrio al Evangelio las puertas de un
nuevo continente.

La evangelizacién del continente americano es un pro-
ceso que tiene como agentes a hombres —clero secular y
regular- que estaban estrenando la modernidad, pero que
en muchos aspectos todavia estaban anclados en el me-
dioevo. Estos agentes enfrentaron una enorme cantidad
de problemas y tuvieron que hacer camino al andar, como
ocurrié en otras latitudes. “En la India, el jesuita P. Nobili
ansioso de lograr conversiones entre los brahmanes juzgd
oportuno adoptar una actitud tolerante frente a usos y
costumbres que no le parecian ligados de modo insepara-
ble a la religién pagana. En China los misioneros jesuitas
siguieron una parecida metodologia apostolica y trataron
de adaptar el Cristianismo a las peculiaridades culturales
de aquel pueblo, con el fin de facilitar la penetracion del
evangelio. Las principales concesiones giraron en torno
al nombre para designar a Dios y la tolerancia para que

! Orlandis, José. Historia breve del Cristianismo. Rialp. Madrid, 1999, p. 143.

2

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

los catolicos siguieran rindiendo honores tradicionales a
Confucio y a los antepasados. Estas licencias parecieron
excesivas a otros misioneros y la larga controversia que se
entabld, termino con la prohibicion pontificia de admitir
los famosos ritos, pese a las desventajas que ello habria de
reportar al apostolado misional”".

La evangelizacion se planteaba como un trabajo titani-
co que solo era realizable en funcion de la gloria de Dios.
El celo apostolico llevé en un primer momento a la idea
de una siembra indiscriminada; pareciera que lo unico
importante era bautizar y ganar adeptos, aunque estos no
se enteraran de lo que se trataba. “Fueron diversos los pa-
receres que se plantearon entre los religiosos en cuanto
al modo de realizar la evangelizacion. Indudablemente
eran muchas las dificultades para desarrollar tal labor: por
ejemplo, existia el problema del idioma, y el mds grave el
de las caracteristicas de la cosmovision indigena, desde la
cual era muy complejo el entendimiento de la doctrina
cristiana”?.

El proceso de cambio que se dio desde el primer mo-
mento que los europeos llegaron a tierras americanas fue
profundamente dramatico y traumdtico: los cambios eran
radicales, pues se estaba buscando crear un hombre nuevo
en una nueva sociedad. En este proceso, sin lugar a dudas
jugd un papel protagdnico la Iglesia y el uso de las lenguas
nativas ha sido fundamental. Al respecto, Esteva Fabregat

De la Puente, José. La administracién colonial. En: Historia comiin de Iberoamérica. EDAF Ensayo. Madrid, 2000, p. 119.

23

Yo



dice que “el nahuatl de México y el quechua de los An-
des se convirtieron en idiomas francos, hasta el extremo
de que su expansién geogréfica llegd a ser mayor que en
tiempos prehispanicos. Esta situacién pronto se rectifico,
cuando se llegd a la conclusion de que mientras debian
aprender idiomas indigenas para relacionarse con los
adultos de la primera generacion o contemporineos de
los misioneros y eclesidsticos que se ocupaban de evangeli-
zar a los nativos, al mismo tiempo las generaciones infan-
tiles fueron educadas en castellano. Y asi fue como a partir
de las primeras generaciones, sobre todo de los urbanos,
la cultura espafiola entré en las cogniciones semanticas in-
digenas, y lo hacia acompanada de una educacion escolar
que sembraba conocimientos de oficios, tecnologia, moral
y costumbres”?.

Mientras esto ocurria en México central y en el terri-
torio del antiguo Imperio Incaico, el panorama cambiaba
en la periferia, donde se presentaba una verdadera torre
de Babel en la que fue necesario imponer un idioma para
facilitar la comunicacion. De este problema se excluye el
Paraguay donde muy temprano los franciscanos Luis de
Bolanos y Alonso de San Buenaventura predicaban en
guarani. Es m4s, el P. Bolafios fue el primero en escribir
en guarani “doctrina, confesionario y sermones”; “...en su
empresa lingiiistica fue ayudado, sobre todo en el periodo
1582-85, por dos misioneros criollos, Fr. Juan de San Ber-
nardo y Fr. Gabriel de la Anunciacién. Nacidos en tierra
paraguaya y aunque no fueron ni indios ni mestizos, te-
nian la lengua guarani como lengua materna, fenémeno
muy propio del Paraguay”*.

Cuando los jesuitas llegaron a los llanos de Moxos y
a Chiquitos se encontraron con un panorama lingiiistico
muy variado. Algunos de estos primeros misioneros -tal el
caso del P. José¢ de Arce- habian recibido entrenamiento
misionero en Juli, donde, como es natural, se instruia a
los frailes en el conocimiento del quechua y el aymara. Asi,
pues, cuando llegaron a las tierras bajas del Oriente bo-
liviano se encontraron en las mismas condiciones de los
primeros en llegar al Nuevo Mundo, con la diferencia de
que ahora el tiempo apremiaba. Como siempre, se hizo ca-
mino al andar y se aplico una formula que dio magnificos
resultados: establecer una lengua franca; la moxa o moxena
en Moxos vy la chiquita o besiiro en Chiquitos. Al respecto
Hoffmann comenta: “La solucién ingeniosa que encontra-
ron fue la creacién de un idioma general, una especie de

coiné. Los integrantes de otras tribus minoritarias reuni-
das en una reduccion con chiquitanos, debian aprender el
chiquito, idioma oficial, utilizado por el cura en la iglesia,
el maestro en la escuela y las autoridades indias del pueblo
en sus disposiciones. En el barrio podian seguir hablan-
do su propio idioma, pero en el trabajo, cuando estaban
reunidos con los chiquitanos o frente a las autoridades,
debian hablar el chiquito. Los chicos aprendian rapido el
nuevo idioma, como Knogler refiere, y, en muchos casos,
el idioma nativo se olvidd ya en la segunda generacion™.

Tanto en Moxos como en Chiquitos en tiempos sor-
prendentemente cortos se escribieron vocabularios y la
doctrina cristiana en esas lenguas francas. Esto resulta ver-
daderamente sorprendente y me ha provocado algunos
cuestionamientos que hoy planteo como tales y que vale
la pena investigar en profundidad. Estas reflexiones estan
basadas fundamentalmente en el caso de Chiquitos, pero
que bien pueden ser extendidas al de Moxos.

EL PADRE JOSE DE ARCE Y EL BESURO

Los protagonistas hispanos del proceso evangelizador
de Chiquitos nacieron y se formaron en la segunda mitad
del siglo XVII. Aunque es una época en la que se habia
empezado a hacer patente la decadencia politico-adminis-
trativa de Espafa, seguian las manifestaciones del Barro-
co, incluso hasta entrado el siglo XVIII. Estos protagonis-
tas, hombres de su época, vivian en medio del mundo y lo
vivian intensamente; el barroquismo de estos hombres se
plasmé en una intensa vida espiritual que iba de la mano
de una busqueda sostenida de una cada vez mayor y me-
jor formacion para conseguir los objetivos y un deseo de
servicio a la labor apostolica que va mas alla de la simple
vocacion.

Los hombres que como el Padre Arce trabajaron en
Chiquitos eran hombres del Barroco, que, por una pro-
funda y apasionada vocacion, despejaban de sus vidas la
parte oscura del claroscuro barroco. Hombres del Barroco
que enarbolaron la bandera de la defensa de la fe que se
traducia en un trabajo intenso y creativo que se materia-
lizaba en la realizacién de la utopia chiquitana, uno de los
mas interesantes experimentos que se dieron en Améri-
ca. Hombres del Barroco que habian recibido una solida
formacion humana vy espiritual, y que usaban todos los

3 Esteba Fabregat, Claudio. Mestizaje y aculturacion. En: Historia general de América Latina. Vol. I1. Editorial UNESCO,/Editorial Trotta. Paris, 2000,

p. 338.

1979, p. 61.

24

Yo

Ortiz, Diego. Los catecismos y la evangelizacion. En: La evangelizacién en el Paraguay. Cuatro siglos de historia. Ediciones Loyola. Asuncion del Paraguay,

Hoffmann, Werner. Las misiones jesuiticas entre los chiquitanos. Fundacion para la Educacion, la Ciencia y la Cultura. Buenos Aires, 1979, p. 58.

EL BESURO, LA LENGUA FRANCA EN LAS MISIONES DE CHIQUITOS



instrumentos ortodoxos que ofrecia el mundo, porque vi-
vian en medio del mundo. Hombres del Barroco con una
tremenda inquietud interior que los llevaba a buscar lo
“nuevo”, lo “nunca visto”; asi, por ejemplo, a través del
arte en general y de la musica en particular tratan de “to-
car” a Dios.

José Francisco de Arce y Rojas naci¢ en Santa Cruz de
la Palma (Canarias) el 8 de noviembre de 1651. Hizo sus
estudios basicos en su ciudad natal. Llegado el momento,
paso a Sevilla a estudiar leyes en el Colegio de San Herme-
negildo. Pero antes de terminar estos estudios académicos,
decidi6é entrar en la Compaiia de Jesus. Con el objeto
de seguir los estudios eclesidsticos se traslado a Vallado-
lid e ingreso al Colegio de San Ambrosio, donde destacé
“por su oratoria facil y altos valores humanos”®. El joven
Arce engroso las filas de los hijos de Loyola, pero antes
de terminar los estudios filosoficos decidié convertirse en
misionero e hizo la solicitud correspondiente para trasla-
darse al Paraguay, licencia que le fue concedida en 1672.
“En la Compaiia de Jests los candidatos al ministerio mi-
sionero en las Indias, tanto occidentales como orientales,
debian escribir una carta de solicitud al Preposito Gene-
ral, el unico que poseia la facultad para elegir o enviar
misioneros a ultramar. En el caso de Espafa los religiosos
podian escribir directamente a los Provinciales, quienes
gozaban de la facultad de seleccion y nombramiento ofi-
cial de las expediciones, sin perjuicio de las atribuciones
propias del Preposito General””. Un afo mas tarde em-
barcaba una numerosa expedicion formada por 30 misio-
neros (siete sacerdotes y 23 estudiantes) y tres hermanos
coadjutores, que estaban encabezados por los P.P. Diego
Altamirano y Simon Méndez. José de Arce estaba entre
los estudiantes; tenfa 22 afios y como dice la reseiia del
embarque, era “blanco, de pelo castafo, un lunar en el
carrillo derecho”.

La expedicion embarcé en Sevilla el 15 de diciembre
de 1673 y llegd a Buenos Aires el 15 de marzo de 1674 y
el joven Arce se dirigio a Cérdoba. Habiendo terminado
en Valladolid los estudios de filosofia, la teologia que le
faltaba la cursé en Cordoba; asimismo, estudio lenguas
y culturas indigenas, que seran de vital importancia para
su formacién. Permanecio en esta ciudad de 1674 a 1689.

1990, pp. 22-23.

Son 15 afios oscuros “donde es dificil encontrar noticias
suyas reflejadas en la documentacion jesuitica de la época.
La tal cosa radica en que no realizo cosa alguna de tipo ex-
traordinario digna de figurar en los anales de su provincia,
o que sirviera de reclamo, como después lo sera... De esta
etapa oscura nos dice Francisco Javier Charlevoix que ha-
biendo reconocido en ¢l su Provincial ‘un talento especial
para el ptlpito, lo destiné a la predicacion, a pesar de sus
ruegos y solicitudes de ser empleado en las mas penosas
misiones’. También sabemos que en Cordoba ejercid la
docencia. Las Cartas Anuas de 1689-1690 al pergefiarnos
la figura del futuro fundador de la misién chiquitana lo
hace con estas breves palabras: ‘El tercero fue José de Arce,
sujeto de mucha actividad, virtud y letras, maestro que fue
de Filosofia de un curso de Provincia que se leyé en este
Colegio a cuyo cargo estd la universidad de todas estas
provincias’. Se trata, por tanto de 15 afios oscuros en
cuanto a falta de informacién, pero resultan fundamen-
tales para terminar de moldear la personalidad de este jo-
ven misionero (“talento especial para el pulpito”, deseoso
“de ser empleado en las mas penosas misiones”, “sujeto
de mucha actividad, virtud y letras”) y ponerlo en con-
tacto con la realidad americana, pero sobre todo -como
bien dice Tormo Sanz- “alli también debio aprender los
rudimentos de una nueva teologia que no conocieron ni
San Agustin ni Santo Tomads: las lenguas indigenas y sus
culturas, sin cuyos conocimientos no era posible trasmitir
a los indios las verdades reveladas”'®. En algin momento
de estos largos afios el padre Arce visitaria Juli para recibir
entrenamiento en lenguas nativas.

Fundacion de Chiquitos

Terminada su formacion religiosa y misionera, el P.
Arce solicité ir a tierra de mision. Fue destinado a tierra
de patagones, pero solicitd un cambio de destino: prefirid
un territorio de la Audiencia de Charcas en la que habi-
tan los indomitos chiriguanos que estaban constantemente
hostigando las fundaciones hispanas. Junto a los P.P. To-
mas de Domvidas, Antonio Ibdfiez, Juan Bautista Zea y
Francisco Bazan intervino en la fundacion del Colegio de

Perez Garcia, Jaime. Fastos biogrdficos de La Palma II. Servicio de Publicaciones de la Caja General de Ahorro de Canarias. Santa Cruz de la Palma,

En: Tormo Sanz, Leandro. El canario José Arce y los origenes de las misiones de Chiquitos. IV Coloquio de Historia Canario-Americana (1980). Edicio-

nes del Excelentisimo Cabildo Insular de Gran Canaria. Tomo I, 1982, p. 369.

8 1Ibid. p. 376.

7 TIbid. pp. 375-376.
10

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Letras Anuas en que se trata de lo obrado en tiempo en que fue Provincial de esta Provincia el P. Gregorio Orosco. 1689-1692. Archivo Romano S.I. Paracuaria,

num. 9, fols. 269-270. En: Tormo Sanz, Leandro: Op.cit. pp. 381-390.

25

Yo



Tarija, que se encargaria de los indios chiriguanos. Entre
1689 y 1690 inici6 su trabajo entre estos indios, lo que
supuso ponerlo en contacto con la Gobernaciéon de Santa
Cruz de la Sierra, a cuyo distrito pertenecia el territorio
en el que habitaba esta etnia'’. Mientras tanto, el gober-
nador de Santa Cruz de la Sierra, Agustin de Arce y de
la Concha, con el objeto de solucionar el problema de la
provincia Chiquitos que se habia convertido en tierra para
proveer de braceros a los traficantes de mano de obra, re-
currio a la Compania de Jesus. Pronto el P. Arce tomd
conocimiento de este ofrecimiento. “Cuando el Padre
provincial Gregorio Orozco visitd el Colegio de Tarija el
P. Arce le hablo del ofrecimiento del gobernador. A pesar
de la falta de misioneros que se registraba en las misio-
nes guaranies, Orozco acepto el proyecto de los Arce, pero
puso una condicién: como el territorio de los chiquitos era
demasiado apartado del resto de la Provincia Paracuaria
de la Compaiiia, debia buscarse una via de comunicacién
con las misiones guaranies. El Provincial prometio enviar
gente al Paraguay por via fluvial y Arce recibio la orden
de explorar el curso alto del rio Paraguay y de buscar un
camino transitable, al menos en época seca, hacia el rio” 2.

El P. Arce llegd a Santa Cruz de la Sierra en los ultimos
meses de 1691. Su llegada causo alarma entre la poblacion
crucefa, pues la entrada de los jesuitas en Chiquitos su-
ponia el fin de un lucrativo negocio. “Es increible -dice
Dobrizhoffer- como se empefiaron en perturbar las re-
ducciones comenzadas por el P. José de Arce y sus colegas
para los chiquitos y otras naciones, o al menos en impedir
su proceso en el temor de que escasearian los indios que
ellos pudieran cautivar y vender”". En el tltimo tercio de
1691, tal como lo habia planificado el Provincial Orozco,
se preparaban dos expediciones -una desde Asuncién del
Paraguay y otra de Santa Cruz de la Sierra- con el proposi-
to de establecer una comunicacién fluvial entre Chiquitos
y Paraguay. Fracasaron en su objetivo, sin embargo signifi-
c6 el establecimiento de los jesuitas en Chiquitos.

A pesar de las lluvias tempraneras y la oposicion de los
crucefios, el 2 de septiembre de 1691 salia de Santa Cruz
de la Sierra acompanado del hermano Antonio de Rivas
y dos guias indigenas, presumiblemente chiriguanos. Se
adentraron hacia el noreste hasta ponerse en contacto con
el primer pueblo chiquito, los pifioca. La llegada de Arce fue

11

por demas oportuna: los indios padecian los azotes de una
peste y encontraron cierto alivio en la presencia del misio-
nero y le pidieron que se quedara entre ellos. El P. Arce
quiso ver en este pedido como la voluntad manifiesta de
Dios para hacer una fundacién: era el 31 de diciembre de
1691. De esta forma, con la fundacion de San Francisco
Xavier, el P. José de Arce daba inicio a las misiones de Chi-
quitos, de las que seria su primer Superior de 1691 a 1693.

Pocos meses permanecio el fundador en San Francis-
co Xavier. En abril de 1692 le dieron un nuevo destino:
Nuestra Sefiora de la Presentacion de Guapay, una mision
de chiriguanos. El P. Arce dejé San Xavier en manos del P.
Diego Centeno, a quien encargd el traslado de la reduc-
cion a un lugar mas adecuado. Por otra parte, el P. Juan
Bautista de Zea fue nombrado como nuevo Superior de
Chiquitos™.

Produccién bibliografica

Fundamentalmente hombre de accion, ha dejado algu-
nas obras que reflejaban su gran celo apostélico, y ese “vi-
vir en medio del mundo” del Barroco. Se tiene noticia de
un Vocabulario de la lengua chiquita y una Doctrina cristiana
en lengua chiquita. Ambas obras circularon por las misiones
en forma manuscrita y debieron ser de las primeras escri-
tas en esa lengua. Pareciera que es licito sostener la hipo-
tesis de que estas dos obras -tanto el vocabulario como el
catecismo- precedieran en el tiempo a las redactadas por
los P.P. Felipe Sudrez y Francisco de Herbas®.

De acuerdo a Constancio Eguia, citado por Tormo
Sanz (14) la Relacién historial de los indios chiquitos fue escri-
ta por el P. Juan Patricio Fernandez sobre la base de unos
apuntes dejados por el P. Arce. Finalmente, escribié una
Brewve relacién del viaje que hicieron por el rio Paraguay arriba

cinco padres y un hermano el aiio de 1703 por orden de nuestro
Padre General'.

EL BESURO

Tradicionalmente se ha afirmado que la lengua chi-
quita o bestiro, asi por ejemplo Métraux, es “una lengua

Hoffmann, Werner. Las misiones jesuiticas entre los chiquitos. Fundacion para la Educacion, la Ciencia y la Cultura. Buenos Aires, 1979, pp. 155-156.

12 Dobrizhoffer, Pedro. Historia de los abipones. Resistencia, 1967-70. Tomo III, p. 373.

13

Universidad Gregoriana. Roma, 2000, p. 359-360.
Tormo Sanz, Leandro, Op.cit. p. 376.

B bid, pp. 375-376.
16

14

Tomich4 Chapurd, Roberto. Op.cit.

26

Yo

Tomicha Charupa, Roberto. La Primera evangelizacién en las reducciones de Chiquitos, Bolivia (1691-1767). Protagonistas y metodologia misional. Pontificia

EL BESURO, LA LENGUA FRANCA EN LAS MISIONES DE CHIQUITOS



aislada” y que fue adoptada por los indigenas que fueron
congregados en las reducciones jesuiticas’’. En una recien-
te publicacion, Molina y Albo dicen que “la lengua chiqui-
tana es la que los colonizadores jesuitas impusieron para
ensefar la doctrina cristiana, al conjunto de mas de 40
etnias que encontraron en esta regién, con raices lingtiis-
ticas diferentes como la arawak, chapacura, otukes, gua-
rani... La lengua chiquitana no ha podido ser clasificada
por los especialistas debido a muchas peculiaridades que
la hacen considerar entre las pocas lenguas ‘aisladas’ de
América”'8,

Veamos a continuacion lo que la bibliografia nos dice
sobre el tema.

1 Cuando el P. José de Arce entré en la provincia de Chiquitos
lo hizo acompanado de un hermano espafiol y dos indios
chiriguanos. Antes de llegar a Santa Cruz de la Sierra el P.
Arce habia estado en Juli y posteriormente habia solicitado
entrar en tierra de chiriguanos, cuando sorpresivamente fue
mandado para hacerse cargo de Chiquitos. Por todos estos
antecedentes y por la documentacién existente se llega a la
conclusion que ni el P. Arce ni sus acompafiantes conocian
las lenguas que se hablaban en Chiquitos.

2 De acuerdo a Hevés", la familia lingtiistica chiquitana se di-
vide en cuatro subgrupos, seguin sus respectivos dialectos:

¢ Dialecto tao. Era hablado por las siguientes tribus: arupareca,
bazoroca, booca, boro, pequica, piococa, puntagica, quibiquica, ta-

flopica, tabiica, tao, tubacica, xuberesa y ramanuca.

¢ Dialecto pifioco. Era hablado por las siguientes tribus: guapa-
ca, motaquica, piococa (se trata de un grupo que habita en San
Xavier, que no hay que confundir con los de San Ignacio y
Santa Ana, que hablan el tao), pogisoca, quimeca, quitagica,

taumoca y zemuquicad.

¢ Dialecto manasi. Era hablado por las siguientes tribus. Cuci-
ca, manasi (manacica), quimomeca, sibaca, tapacuraca, yiritua y

yurucareca.

¢ Dialecto peioqui. Era hablado por una sola tribu que se asen-
t6 en la mision de San José.

3 Se tiene noticia de que en los inicios de las misiones de Chi-
quitos circularon, en forma manuscrita, un Vocabulario de la
lengua chiquita y una Doctrina cristiana en lengua chiquita, que,
como se ha dicho anteriormente, debieron ser las primeras
en esa lengua. Tomich4 sugiere que el P. Arce tuvo contacto
con la lengua chiquita antes de llegar por primera vez a San-
ta Cruz de la Sierra, a través de indios chiriguanos?. Se trata
de una hipétesis un tanto dificil de sostener, pues pareciera
licito preguntarse cual es el nexo para que estos indigenas,
cuya etnia mantenia una relacion conflictiva con la goberna-
cién esté en contacto con los chiquitanos y sepan su lengua.

4 Ante la dificultad que planteaba la comunicacion, el padre

Arce recurri6 a la creacion de una “lengua franca” en base
al gorgotoqui, pero que en este caso toma también elementos
de las otras lenguas. Swadesh afirma que “en la mayoria de
los casos el vocabulario se toma principalmente de un solo

idioma, aunque siempre con cierta mezcla de otros”?.

5 EIDP. José de Arce permanecié poco mas de un aio en Chi-

quitos y fue tiempo suficiente para escribir un vocabulario
y una doctrina cristiana, al mismo tiempo que organizaba el
pueblo que habia fundado el 31 de diciembre de 1691 y se
ganaba la confianza de los indios que acudieron ante la no-
ticia que este misionero habia aliviado a un grupo de cierta
enfermedad.

6 En poco tiempo se impone la lengua “chiquitana, chiquita o
esiiro” en las recientemente formadas misiones de Chiquitos.
b

7 Se trata de una lengua compleja. Al respecto el P. Patricio
Ferndndez decia lo siguiente: “Lo que toca a su idioma y len-
guaje es tan dificil, que para saberla y entenderla no bastan
muchos afios... cada rancheria usa un lenguaje diferentisimo
y dificil y mucho mas que todos el de los Chiquitos... La
verbos es increible. No hay paciencia para haber de decir
con diferentes verbos y conjugaciones: yo amo, yo amo a
Pedro, yo lo amo, yo me amo, yo la amo, yo le amo, por
esto amo, con tal incongruencia en las conjugaciones, que
poco aprovecha saber conjugar un verbo para poder hacer lo
mismo con otro”?%. Otro documento, a raiz de una visita del
P. Camano, decia: “Tanto son los laberintos, por asi decir
de su lengua, tanta la amplitud, tanta la dificultad. Antes de

17 Métraux, Alfred. Tribes of Easter Bolivia and the Madeira Headwaters. En: STEWARD, Julian H.: Handbook of South American Indians. Smithsonian

Institution. Vol. 3. Washington D.C., 1948, p. 381.
18

Molina Barrios, Ramiro y Albo, Xavier. Atlas de idiomas y pertenencia a pueblos indigenas y originarios de Bolivia. Plural. La Paz, 2012, p. 81.

Y En: Steward, Julian H. Handbook of South American Indians. Smithsonian Institution. Vol. 3. Washington D.C., 1948, p. 383.

20

1 Ibid. p. 14.
22

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Galeote Tormo, Jests. Manitaza auqui besiiro. Gramdtica moderna de la lengua chiquitana y vocabulario bdsico. S.e. Santa Cruz, 1993, pp 13-14.

Swadesh, Mauricio. El lenguaje y la vida humana. Fondo de Cultura Econémica. México, 1984, p. 303.

27

Yo



coger en mis manos extractos bien copiosos que me ha dado
-se refiere al P. Camafo-, creia que no habia en el mundo
lengua mas amplia y mas dificil que la tamanaca. Me retracto
de buen grado después de compararla con la lengua chiquita
respecto de la cual aquella no conserva para mi la figura de

"3 “La noticia de esta dificultad -dice Tomicha- ha-

antes
bia trascendido las fronteras chiquitanas, llegando incluso a
oidos de grandes lingiiistas, como era el caso del flamenco
Ignacio Chomé, quien, atin en camino hacia las misiones
americanas, no dudo de calificar a la lengua chiquita como
‘barbara en extremo’. Sin embargo, una vez en las reduccio-
nes, el mismo Chomé, dotado de talento especial para las
lenguas, sefialaba -al cabo de algunos aitos de permanencia
en Chiquitos— a propdsito de la lengua chiquita que ‘toma-
da en su punto de vista y con arte metddico’ era ‘una de las

mas faciles que hay”%*.

En la actualidad uno de los mejores conocedores del
besiiro es Jesus Galeote Tormo OFM, que durante muchos
anos ha permanecido como parroco en la antigua mision de
San Javier, desde donde atendia San Antonio de Lomerio.
En 1993 publico una gramatica y un vocabulario bésico en
el que seala las siguientes caracteristicas de esta lengua®:

1 Se trata de una lengua “dificil, compleja en su artificio y
amplia en sus variaciones”.

2 Tiene una pronunciacion “clara y suave, aunque algo nasal y
gutural”.

3 Los besiiro parlantes “no reduplican nunca las consonantes
ni las unen entre si, lo que hace que el hablar discurra facil-
mente”.

4 Una de sus principales singularidades es “la existencia de
dos formas de hablar que las denominamos ‘hablar masculi-

J

no’ y ‘hablar femenino’”.

5 “El nombre sustantivo chiquitano no tiene casos, pero uni-
do a los posesivos se hace mas variado por la diferencia de
las particulas pronominales que se les anteponen”.

6 “En la primera persona del plural existe “el numero llamado
‘inclusivo’ o ‘excluyente’, ni mas ni menos que como en la
lengua de los incas”.

7 “Ciertas relaciones gramaticales se indican con preposicio-
. ”»
nes y adverbios antepuestos”.

“El adjetivo predicativo se conjuga”.
“Existe el articulo determinado”.

10 “Hay distincion de sexo en las terceras personas del verbo”.

5 Galeote Tormo, Jesus. Op. cit., p. 14.

* Tomicha Charup4, Roberto. Op. cit., p. 155.

2 Tormo Sanz, Leandro. Op. cit., p. 376.

26

T Galeote Tormo, Jests. Op. cit., p. 17.

28

Yo

11 “Multitud de afijos precisan como modo y aspectos la forma
verbal”.

12 En contraste con esta gramatica tan complicada, la nume-
racion es muy pobre, pues “no se distingue sino la unidad,

algunos, pocos y muchos”.

A MANERA DE CONCLUSION

En la actualidad los chiquitos conforman uno de los
grupos étnicos mas numerosos del Oriente boliviano®.
Las consideraciones que sobre el besiiro hemos hecho en
esta ponencia nos han llevado a hacer los siguientes plan-
teamientos que deberan dilucidar los especialistas:

1 ;Eslalengua chiquita o besiiro que por primera vez el P. Arce
tradujo al lenguaje escrito, una lengua real o es una cons-
truccion que hace a partir de una imperiosa necesidad mi-
sionera’

2 ;En qué medida esta lengua franca responde a una o a varias
de las lenguas que se hablaban en la antigua provincia chi-
quitana!’

3 Las lenguas que se hablaban en la zona donde se establecié
la mision eran las siguientes: punisacas, boococas, tubasicas,
paicones, puizocas, quimenecas, nampecas, paunacas, cusicas y
tapacuras. Si s6lo respondiera a una de estas lenguas, dificul-
taria su aprendizaje al resto de las etnias; en cambio si fuera
producto del aporte de varias o de todas, la comunicacion se
hace mas facil y efectiva entre los indigenas de la region pero
la dificultaria enormemente para los afuerinos, cosa que es-
taba de acuerdo con la politica aislacionista de la Compania
de Jesus para estas misiones.

4 Este mismo fenomeno puede haberse dado con anteriori-
dad en las misiones de Moxos; su éxito lleva a implementar-
la en Chiquitos.

5 La construccion del chiquito o besiiro se realiza en los prime-
ros aios del periodo jesuitico. A partir del momento en que
se convirtié en la lengua franca de Chiquitos sufrié los cam-
bios de todo elemento cultural. Asi, pues, la lengua actual
que hablan los chiquitanos, especialmente los de San Ignacio
de Lomerio, es la construccion creada a partir del P. José
de Arce. Galeote afirma que los habitantes de la regién de
Lomerio -al sur del pueblo de Concepcién- se reconocen
descendientes de siete grupos indigenas. Por otra parte, dice
que “la lengua chiquitana que hablan los diferentes grupos
es la misma, y solamente se observan algunas pequenas va-

riantes, dependiendo del grupo de procedencia”?.

Molina y Albo calculan 195.624 personas. Molina Barrios, Ramiro y Albo, Xavier. Op. cit., p. 81.

EL BESURO, LA LENGUA FRANCA EN LAS MISIONES DE CHIQUITOS



‘W T

“LO INDIGENA" EN EL ARTE COLONIAL:
¢EXPRESION INCONSCIENTE O IMAGEN MANIPULADA?

HIROSHIGE OKADA / JAPON

1 2 de mayo de 1610 llegd a Cuzco la noticia de

que Ignacio de Loyola fue declarado beato, y a

continuaciéon se celebraron unas fiestas conme-
morativas en las que participaron numerosos indios. Se-
gun una noticia de la época, “...por ser tan extraordina-
ria... no se han hecho en esta ciudad desde su fundacion
fiestas que igualen a estas”!.

Vistiéndose de trajes antiguos a lo inca, los participan-
tes indigenas salieron en procesién, realizando un gran
especticulo. Como una festividad publica en Cuzco, se
destaca la del Corpus Cristi de la época del obispo Mo-
llinedo en la segunda mitad del siglo XVII, cuya escena
esta representada en la serie pictdrica mayoritariamente
conservada en el Museo del Arzobispado de Cuzco. Ahi
observamos las figuras de los caciques en indumentaria
inca. Antecediendo a esta famosa festividad, la celebra-
cion del beato Ignacio les dio la oportunidad de ostentar
en publico varias representaciones referentes a su identi-
dad cultural.

;Con qué intencion, entonces, fueron producidas vy
emitidas estas representaciones de “lo inca” o de “lo in-
digena”? Y, ;Por quienes y de qué modo fueron recibidas
esas representaciones’

“Lo indigena” en el arte colonial se ha considerado en
el estudio de historia del arte, por lo general, como algo
que se basa en una imaginacién o sensibilidad “colectiva”

U Relacion 1610, fol. 1.
2

que supera lo individual. Los estudios recientes, sin em-
bargo, estin aportando nuevos conocimientos sobre una
intervencién mds personal de la élite indigena en la cul-
tura trasplantada desde Europa, lo cual es una clave para
entender el proceso complicado de formacion de fendme-
nos calificados como “fusion” o “mestizaje” de la cultura.
La festividad de 1610 presenta varios hechos que merecen
la atencion al reconsiderar este tema de “lo indigena” en
el arte.

Para empezar, examinemos brevemente en qué contex-
to apareci6 el término de “lo indigena” en los discursos
de la historia de arte latinoamericano. Después de sefalar
una contradiccion en ese proceso, consideraremos como
se han formado las representaciones de “lo indigena” en
los Andes coloniales, refiriéndonos a ejemplos tales como
la indumentaria en las festividades y la iconografia del es-
cudo de armas.

EL CONCEPTO DE “LO INDIGENA”

Vamos a ver primero el origen del término “lo indige-
”» , . . ,
na”. Este término se hizo comun en el contexto del argu-
mento del “mestizaje” en el arte latinoamericano?. La per-
sona clave fue Angel Guido, arquitecto argentino, quien
publicé un libro titulado Redescubrimiento de América en

En cuanto a la historiografia del arte colonial latinoamericano, hay algunos importantes intentos de reflexion. Bailey 2010: 15-43 (“The Great

Debate. Andean Hybrid Baroque and Latin American Art History”); Alcala, 2010.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

29

Yo



el arte en 1944. La esencia de su teoria estd resumida en
el primer capitulo titulado “América frente a Europa en
el arte”. Mostrando una vista general sobre la historia de
arte latinoamericano, Guido desarrolla un argumento so-
bre “la reconquista” del arte por “la grandeza en el Indio
de América”. La “suerte de agonia del arte indio”, segin
el arquitecto, “a pesar de la inclemente esclavitud conoci-
da, supervivio subterraneamente,” y reaparecié en el siglo
XVIII como “arte insurrectamente americano””.

En otro articulo, Guido esquematiza esta teoria, apli-
cando el término de “arte mestizo”. Para el tedrico argen-
tino, el arte latinoamericano fue un “imbricamiento feliz
entre lo indio y lo espafiol,” y explica el proceso de su
formacion en la forma de ecuacion: “arte espafiol + arte
indigena americano = arte criollo o mestizo”. “Lo indio”
o “lo indigena” fue para Guido una categoria para marcar
un sujeto de expresion artistica que se distingue claramen-
te de algo espafiol.

Lo que le inspir6 a Guido en la teorizacién de tal idea
fue la disciplina moderna de la historia del arte que por
entonces se desarrollaba en los paises germano parlantes.
Como buen estudiante de esta disciplina, Guido “redes-
cubrié” la originalidad del arte colonial en el “hondo es-
piritu de rebelién” de los indigenas, y define el sujeto de
este “espiritu” por el término de la “voluntad de forma”
(o Kunstwollen), citando el nombre de Worringer’. Gracias
a esta logica que supone la imaginacién esencialmente
colectiva y a la vez inconsciente de los indigenas, Guido
esquematizé el valor del “arte mestizo” diferenciado del
arte espanol.

Una logica parecida esta repetida en uno de los pri-
meros ensayos de Mesa y Gisbert, “Lo indigena en el
arte hispanoamericano” (1971). Mesa y Gisbert, quienes
ejercieron una influencia decisiva en el desarrollo del
argumento del “arte mestizo”, afirman aqui que el arte
colonial del siglo XVIII lo produjo el indio, pero “como
conjunto social y no como individuo” y ahi aparece expre-
sada la “sensibilidad indigena”, que es una “sensibilidad
americana determinada por el aporte indigena®. La teoria
del “arte mestizo” suponia, en el fondo, la expresion in-
consciente de “lo indigena” por un sujeto que supera al
intento personal.

;.La sociedad indigena, no obstante, formaba realmen-
te un sujeto de expresion artistica como suponian Guido

> Guido 1944, pp. 30-33.

* Guido 1938, pp. 476-489.

5> Guido 1938, p. 492.

Mesa y Gisbert 1971, especialmente pp. 36-37.
T Okada, 2006.

30

Yo

y otros! Sobra decir que dentro de la comunidad indigena
también existia la diferencia tanto en clase social como
en posicion politica y cultural. Obviamente, en las postu-
ras hacia la cultura europea trasplantada también habria
grandes diferencias. En realidad, el concepto de “lo in-
digena”, que constituyé el fundamento para reclamar el
valor original del arte colonial, se basaba ironicamente en
la teoria europea moderna de la historia del arte, mas que
las realidades historicas.

De hecho, el intento de vincular algunos motivos deco-
rativos de las iglesias coloniales tales como los monos, lo-
ros, y sirenas, con la imaginacién indigena o prehispanica,
que se convirtié en el tépico mas polémico en la discusiéon
del arte mestizo, no ha llegado nunca a un consenso entre
los expertos. Yo, por mi parte, en un articulo antes publi-
cado he senalado el hecho de que estos motivos, al parecer
indigenas, corresponden mds bien a representaciones del
exotismo del Nuevo Mundo producidas en Europa’.

Entonces, jcomo podemos precisar la forma de inter-
vencion por parte de los indigenas en las actividades ar-
tisticas, teniendo en cuenta una cierta artificialidad del
concepto de “lo indigena” producido por los discursos de
la historia del arte en el siglo XX?® Si existen imagenes de
“lo indigena” debidas a los mismos indigenas en algun
contexto histdrico, van a ser una materia muy interesante
desde nuestro punto de vista. Y justamente, celebracio-
nes como las fiestas del Beato Ignacio ofrecieron un lugar
ideal para la ejecucion de las representaciones de identi-
dad, mientras los ejemplos tempranos de los escudos de
armas de los nobles indigenas marcaron el origen icono-
grafico de tales representaciones. Ahora daremos un vista-
zo a estas categorias de arte consideradas en general como
algo periféricas.

EL ORIGEN DE LA REPRESENTACION
ICONOGRAFICA DEL INCA

El escudo de armas fue una practica iconografica que
los indigenas adoptaron justo después de la conquista. La
nobleza indigena que se unié a los conquistadores recla-
mo al rey de Espafia el reconocimiento de sus privilegios,
y como prueba de la buena admisién de tal reclamo se le
concedi6 un escudo.

El reciente trabajo de Rappaport, ademas, plantea la discusion sobre la ambigiiedad del “mestizo” como categoria racial en si. Véase Rapapport 2014.

“LO INDIGENA” EN EL ARTE COLONIAL...



Fig. 1 Escudo de Martin Cortés Moctezuma Nezahualtecolotzin.
(Cédula expedida en 1536), Archivo Ducal de Alba, Madrid.

En este movimiento, México, se adelantd a Peru. Tan
solo a tres anos de la caida de Tenochtitlan, Martin Cor-
tés Moctezuma Nezahualtecolotzin, décimo hijo de Moc-
tezuma I, paso por Espafa visitdindola tres veces’. Martin
Nezahualtecolotzin recibio la educacion de un cristiano,
contrajo nupcias con una espaiola y en su tercera visita
realizada en 1536 con motivo de “besar las manos del
rey” consiguio la prueba de sus privilegios como noble'
(Fig. 1).

Este escudo, que lleva las letras iniciales del nombre
del rey y del principe de Espafia y las inscripciones que
confiesan la fe, obedece a la férmula habitual del escudo
europeo. (Fig. 2) Pero en el escudo concedido algo mas
tarde, en 1546, precisamente a otro principe azteca, Diego
Tehuetzquititzin, estd representado el motivo aparente-
mente azteca del cactus sobre el agua'l.

LR i it sy G

Fig. 2 Escudo de Diego Tehuetzquititzin.
(Cédula expedida en 1546), Archivo Ducal de Alba, Madrid.

R L e

Los indigenas andinos también consiguieron sus escu-
dos. El personaje mas destacado fue Paullu Topa Inca, a
quien le concedié Carlos V su escudo en 1545, justo des-
pués de su bautismo'?.

Como es bien sabido, Paullu Topa fue una persona
clave de la época. Siendo un hijo de Huaina Cépac, se alio
con Pizarro en el importante momento de la conquista
del inca. Segtn la cédula real, cuya copia se conserva en el
Archivo de Indias, el escudo de Paullu, exactamente el de
“don Cristobal” Paullu Topa Inca, estaba “hecho dos par-
tes, que en la una de ellas esté un Aguila negra rampante
en campo de oro, y a los lados dos yelmos verdes, y en la
otra parte de abaxo un tigre de un color, y encima de el
una borla colorada que solia tener por corona atabalida su
hermano, y a los lados del dicho tigre dos culebras corona-
das de oro y campo azul, y por orla unas letras que digan

La Crénica mexicdyotl por Tezozomoc es un testimonio importante sobre la vida de Martin Nezahualtecolotzin y de otros principes aztecas (Tezozo-

moc 1975: 151). Ver también: Lopez de Meneses 60; Martinez Garnica 2009, pp. 96-104.

11

Archivo Ducal de Alba, Carpeta 238, leg. 2, doc. 50, fol. 1r. La transcripcion de este documento se encuentra en Paz y Melia 1892, pp. 267-268.
Ver también, Castafieda de la Paz y Luque-Talavan 2010, pp. 290-292. La exposicion recién celebrada en LACMA ha prestado debida atencion a
los escudos de armas de la nobleza indigena (Los Angeles 2011, especialmente el articulo de Dominguez Torres). En cuanto a la funcion del escudo
de los indigenas en el amplio contexto colonial, ver Haskett 1996.

Archivo Ducal de Alba, Carpeta 238, leg. 2, doc. 18; Paz y Melia 1892, p. 257.

¢

Cristobal Vaca de Castro, en la carta al emperador fechado el 24 de noviembre de 1542, se refiere al bautismo de Paullu Inca, diciendo que “a
Paulo, yndio prencipal, hijo de Guainacaua, tomaré presto christiano...” (Levillier 1921-26: tomo 1. 72). Sobre la vida de Paullu, ver Dunbar 1937.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 31

Yo



Fig. 3 El escudo supuestamente concedido a Gonzalo Uchu Hualpa
y Felipe Tupa Yupanqui, S. XVII?, Archivo General de Indias, Sevilla.

Fig.

4 Escudo de Felipe Guacarapaucara, Cacique de Jauja.

(Cédula expedida en 1564), Archivo Ducal de Alba, Madrid.

32

Yo

Archivo General de Indias, México 2346, fol. 245.
Escobari de Querejazu 2001, pp. 113-136.

Ave Maria, ...e por divisa una Aguila negra rampante con
sus tras colas e dependencias de foleages de azul, y oro”".
La iconografia aqui documentada tiene los elementos en
comun con un dibujo de escudo (Fig. 3) conservado en
el Archivo de Indias como el de Gonzalo Uchu Hualpa y
Felipe Tupa Yupanqui, también hijos de Huaina Capac'.

Otro ejemplo temprano del escudo en los Andes es
el del cacique de Jauja, también un aliado importante de
Pizarro® (Fig. 4). Aqui estin representados los motivos
como un uncu y cabezas cortadas de indigenas.

Se considera que por lo general estos escudos fueron
disefiados por los mismos solicitantes indigenas. Un error
que se encuentra en la cédula real dada al cacique de Jauja
es un revelador. Como seiala Ménica Dominguez Torres,
el autor espaiol de la cédula describe aquel uncu como un
“adarga cuadrada jaquelada de plata y negro”'®. Este ejem-
plo muestra que la corte espaiola admitia el disefio del
escudo solicitado por los indigenas, sin entender a veces
exactamente lo qué representaba.

Los nobles indigenas tanto en México como en los An-
des, a pesar de las diferencias en su trasfondo historico
hasta el momento de la conquista, empezaron a la vez a
procurar obtener los escudos, y a inventar o reinventar
los motivos referentes a sus identidades. Esta coincidencia
entre ambos seria un resultado logico de las experiencias
comunes que sufrieron a lo largo de la negociacion inter-
cultural con los espafioles bajo el dominio colonial. En-
tonces, ;qué sentido tuvieron, o qué papel desempenaron,
estas representaciones de identidades “étnicas” o “indige-
nas” de los vencidos en el lugar de negociacién con los
poderosos que aparecieron desde fuera de sus mundos!?

La celebracion de la beatificacion de Ignacio de Loyola
en el Cuzco de 1610, que se destaca por su mayor interven-
cién de los indigenas, arroja luz sobre este problema. En
estas fiestas, los participantes de la procesion se pusieron
la indumentaria antigua con algunos accesorios decorati-
vos tradicionales como la maskapaicha, que se usaba como
elemento iconografico en los escudos de armas de Paullu
Topa y del cacique de Jauja. El espacio de las fiestas donde
se enfrentaron cara a cara los que hicieron y emitieron
aquellas representaciones de identidad y los espectadores
que gozaban de estas mismas pone de relieve la funcién
simbolica que cargaban esas representaciones. Vamos a
ver codmo se presentaron las representaciones de identidad

en el Cuzco de 1610.

Archivo Ducal de Alba, Carpeta 238, leg. 1 no. 45; Paz y Melia, pp. 272-273; Cuneo-Vidal 1977, pp. 77-79.

Dominguez Torres 2011, pp. 102-103.

“LO INDIGENA” EN EL ARTE COLONIAL...



REPRESENTACIONES DEL INCA
EN EL ESPACIO DE FIESTAS

En cuanto a la festividad, un folleto que se imprimié
en el mismo afio de su celebracién ofrece una descripcién
bastante detallada'”. Aunque el folleto no lleva el nombre
del autor'®, parece casi obvio que lo redactara un espafiol
que tenia algin cargo en la gobernacion de las colonias, si
tenemos en cuenta la situacion historica de la época. En
todo caso, como veremos después, se observan claramente
las miradas de los espafioles que se divertian viendo los
espectaculos presentados por los indigenas.

El folleto narra primero las fiestas de los espafoles, en
las que se celebraron especticulos habituales tales como
las cafias y los toros, y se montaron castillos efimeros. A
continuacion, los “naturales animados” por los espafio-
les, segtin cuenta el texto, participaron en las fiestas'. El
numero de los participantes indigenas ascendié a treinta
mil. Los descendientes del inca desempefaron el papel
principal, y en la festividad se introdujeron varios elemen-
tos referentes a ellos.

Los espectaculos empezaron con las procesiones de los
indigenas de ocho parroquias de indios dentro y fuera de
la ciudad de Cuzco. Coincidiendo con la procesion de la
parroquia del Hospital, la cofradia de Jesus, que estaba en
la Compania, sacd una imagen de “nifio Jests en habito
de Inga”, una iconografia muy particular en los Andes que
conocemos a través de algunas noticias tanto documenta-
les como pictoricas (Fig. 5)%.

La procesion de la parroquia de San Sebastian aparecio
encabezada por los cuatro guerreros indios con las “(h)as-
tas de plumeria”, ostentando los escudos de armas de los
caciques incas. Segtin el texto, los escudos representaban
“la borla del Inga, y dos culebras con un castillo”, motivos
comunes con el de Paullu Topa Inca arriba referido.

Después de las procesiones de las parroquias, siguio
otra fiesta en la que se celebro la procesiéon de “onze Ingas
deste Reyno”. Los incas vinieron “en sus literas, las mas
cubiertas de plumas de diversas colores”, y “vestidos al tra-
ge inca de cumbis”.? En la plaza, saludaron al corregidor y
otros caballeros espanoles que les esperaban alli. Siguien-
do a los reyes incas, llego a la plaza la infanteria de mas de

festividad. Cahill y Bradley 2000, pp. 115-123.

19" Relacién 1610, fol.4.
20

2 Relacién 1610, fol.5.
22 Cahill y Bradley 2000, p. 119.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Relacién 1610, fol.4. Sobre la iconografia de esta imagen, ver Mujica 2004.

Fig. 5 El Nifio que lleva la corona imperial de inca, probablemente S. XVIII,
Coleccion privada.

mil indios dirigida por el “capitan de todos”, don Alonso
Topa Atauchi.

Las representaciones del inca aparecieron, por tanto,
muy abiertamente en el Cuzco de 1610. Pero, ;Cuil era
el motivo?

Una simple interpretacion seria atribuirlo a una ma-
nifestacion de la “propia” cultura por los conquistados.
David Cabhill, quien estudio esta festividad, por ejemplo,
afirma que la imagen del Nifo Jesus vestido de inca arriba
referida seria una reminiscencia de alguna deidad antigua,
quizd la de Inti?2. Es posible, ciertamente, que existiera al-
guna idea sincretista que intentara a mantener la religion

Relacién 1610. Una parte del texto de este folleto estd reproducido en Romero 1923. David Cahill desarrolla una discusion detallada sobre esta

Un nombre que aparece en el titulo del folleto, “Don Fernando de Vera y Padilla”, parece corresponder al del promotor de la festividad.

33

Yo



autdctona unida al cristianismo, porque obviamente los
indigenas vivian por entonces en una época de cambio ra-
dical en cuanto a sus creencias religiosas. Pero a lo que hay
que prestar atencion al mismo tiempo es al ambiente en
el que se representaron tales espectaculos; efectivamente
el valor singular de la Relacién consiste en su detallada des-
cripcién de los espectadores que asistian a estos espectacu-
los, la cual no siempre es muy habitual entre documentos
de esta indole.

La Relacién que documenta los espectiaculos menciona
repetidamente a “la plaza que estava llena de Espaioles”.
En cuanto a la procesion de “once incas”, dice que fue
la “fiesta que dio mas gusto a los Espafioles”?’. Aparente-
mente, serian cosas que reconocerian los mismos indige-
nas; el texto de la Relacién hace notar que los incas sobre
literas, al pasar la plaza, “hazian su cortesia al Corregidor y
demas caualleros inclinado ... la cabeza” **. Por otra parte,
“respondian el Corregidor y demas cavalleros quitando las
gorras”?,

Todos estos especticulos suponen aparentemente las
miradas de los espaioles. La celebracion de los indigenas
“animados” por los espafioles seguin dice la Relacién, por
tanto, formaba parte de la negociacién con los especta-
dores culturalmente ajenos. Este esquema parecerd mas
significativo, si tenemos en cuenta quiénes fueron los diri-
gentes de la celebracion.

Fue don Alonso Topa Atauchi quien encabezd la in-
fanteria de mil indios que siguio la procesién de los once
incas. Es el inico nombre individual que se indica entre
los participantes indigenas en el folleto de la festividad.
Esto, sin embargo, no es de extrafar porque Alonso Topa
fue un hijo de Paullu Topa Inca, la persona mas destacada
en el Cuzco después de la conquista, segtin hemos referi-
do?. Como es logico, la ¢lite indigena que se involucraba
en la negociacion con los espafoles desempeii¢ a la vez

un papel dirigente en la celebracién de tan importante
festividad®’.

B Relacién 1610, fol.4.
2 Relacién 1610, fol.5.
2 Relacion 1610, fol.5.

6 En cuanto a Alonso Topa Atauchi, ver Dunbar 1949, pp. 45-77.
27

Los primeros afios del siglo XVII en los que se celebrd
esta festividad fue, por otra parte, un periodo significativo
para esos nobles incas. Persona clave es Melchor Carlos
Inca, el nieto heredero de Paullu Topa y un sobrino de
Topa Atauchi. Melchor Inca viajé a Espafia en 1602. El
objetivo fue suplicar al rey una gran recompensa por to-
das las hazafias de su familia a partir de Paullu Topa. El
rey lo admitio, y en 1604 le concedié una anualidad de
gran suma, ademds del honorifico titulo de caballero de
Santiago. Pero el nieto de Paullu Topa, en su lugar, aban-
dono todo lo que tenia en el Peru, y vivié para siempre en
Espana?®®,

Ademis, segtin el testimonio del Inca Garcilaso, que
también vivia en Espaia, en 1603 llegé alli una carta de
los nobles incas de Cuzco en la que pedian al rey algu-
nos privilegios como la exencién de tributos. Fue Melchor
quien concedié ayuda a esta peticion. Resulta de interés
que a la carta de los nobles de Cuzco le acompanasen los
retratos de reyes incas y su genealogia desde Manco Capac
a Paullu Topa®?. Los descendientes incas entendian que
las imagenes referentes a la historia del inca les servirian
de probanza al solicitar los privilegios como nobles. Las
experiencias tales como las negociaciones para la otorga-
cién de los escudos deberian de ser buena ocasion para
aprenderlo. La élite indigena cuzquefa, sobre todo los
miembros del linaje de Paullu Topa, en tanto que “reyes”
de los “naturales”, estaban dispuestos para aprovechar las
representaciones de “lo inca” o de “lo indigena” como
un medio de negociaciéon con los dominadores que per-
tenecen a otra cultura distinta. Las fiestas de 1610 deben
situarse en estas circunstancias.

Frente a los espectadores culturalmente ajenos, los des-
cendientes incas presentaron sucesivamente las imdgenes
del inca, pero en forma admisible y agradable para los es-
pafioles. Se trataba de un proceso para formar la imagen,
digamos, de “si mismo como otro”, o “si mismo como
algo exodtico”.

La intima relacion entre la Compaiiia y los incas de Cuzco, que se simboliza mediante el matrimonio entre Martin Garcia Ofiez de Loyola, sobrino-

nieto del santo, y Beatriz Coya, hija de Sayri Ttpac, seria otra razén de la intervencion de la élite indigena en esta festividad de 1610. Efectivamen-

te, el cronista jesuita Antonio de Vega escribe acerca del impacto de este matrimonio a Carlos Inca, hijo de Paullu: “Quedaron los indios desde

entonces muy devotos y aficionados a los nuestros vy, especialmente, los Incas, y entre éstos, con mas particularidad, muy agradecidos D. Carlos

Inca, padre de Don Melchor Inca, vecino encomendero de esta ciudad, que vive hoy dia, los demas incas desterrados por el reyno.” (Vega 1948

[Ms. ¢.1600], p. 22).
28 Garcilaso de la Vega 1963 [1617], I1. pp. 384-385 (Lib. 9, Cap. 40).

2 Garcilaso de la Vega 1963 [1617], IL. p. 384. Ver también, Marco Dorta 1975: especialmente 75; Buntinx y Wuffarden 1991, pp. 152-155. Buntinx
y Wuffarden muy justamente seiiala el rol importante que desempeqi6 el Inca Garcilaso en la formacion de la iconografia incaica.

34

Yo

“LO INDIGENA” EN EL ARTE COLONIAL...



Pero, ;jpor qué la indumentaria y su imagen tuvieron
un significado tan destacado en las representaciones de
identidad? Sobra decir, por supuesto, que la indumentaria
lleva una clara funcion simboélica en cualquier sociedad ci-
vilizada. Pero un hecho importante que llama la atencion
es que esta “iconizacion” de la indumentaria inca ocurrié
al mismo tiempo que el cambio en la costumbre de vestir
en la vida real por parte de los nobles incas. En un testi-
monio que dejo Melchor Carlos Inca en el proceso de su
peticion, comenta asi:

“... luego que el dicho paullo topa ynga ser cristiano se bistio en abi-
to espaiiol y hizieron lo mismo algunos yndios sus deudos caciques

principales...”*°

Asi, después del bautismo, Paullu Topa Inca abando-
no su habito tradicional, y justamente en este momento
Carlos V le concedi¢ el escudo que representd el motivo
de “una borla colorada que solia tener por corona”, es
decir, la maskapaycha. La iconizacion de la indumentaria
inca fue otra cara de moneda de la neutralizacién de la
funcién politica que esta indumentaria antigua habia ejer-
cido antes de la conquista. Por lo cual, los gobernantes
espafoles podrian admitir la ostentacion publica tanto de
la indumentaria antigua en si misma como de sus iconos.

Pero si es asi, jesta redefinicion de la indumentaria
inca que ocurrid en el proceso de negociacion con los
espanoles aportaria alguna alteracion en sus apariencias’
Antes de terminar, vamos a examinar algunos detalles de
la iconografia.

LA MANIPULACION
DE LAS REPRESENTACIONES

En la Relacién de la festividad, se encuentran algunas
referencias a los detalles de la indumentaria de los parti-
cipantes de los espectaculos. Un cacique, por ejemplo, se
vestia de “seda de colores... y en los hombros de los leones
de plata, y en el calzado otros dos”'. Esta indumentaria
nos recuerda las figuras de los caciques pintadas en los
cuadros de la conocida serie pictorica con escenas del Cor-
pus cuzqueno de la segunda mitad del siglo XVII (Fig. 6).
Como senala Carolyn Dean, a pesar de su aparente insis-
tencia en algunos elementos tradicionales como la maska-
paycha, los accesorios en los hombros y calzados muestran

30 BNE, Mss/20193: £.148r; MacCormack 2004, pp. 103.
1 Relacion1610, fol.6.

32 Dean 1999, pp. 126-127.

33 Sebesta 1994, pp. 123.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 6 Procesion de la Parroquia de San Sebastian, detalle,
Segunda mitad del S. XVII, Museo del Arzobispo, Cuzco.

una clara asimilacion al arte europeo®. El folleto de la fes-
tividad del Cuzco muestra que tal indumentaria ecléctica
se habia formado ya en 1610. Pero, ;de donde exactamente
procedieron esos nuevos elementos?

El origen se remonta a la antigliedad clasica. La ar-
madura y los calzados con accesorios de mascarén son
frecuentes en estatuas como las de Marte (Fig. 7). Estas
botas algo especiales son llamadas “dress parede boot”*.
Las obras con tales detalles se conocian ampliamente en la
época renacentista a través tanto de grabados como de los
retratos de principes plasmados “a la clasica” (Fig. 8). No
obstante, jcomo accedieron los nobles cuzquefios a esos
modelos? Y, ;por qué intentaron introducir tales elemen-
tos en su indumentaria?

Lo que hay que recordar en este contexto es el hecho
de que los nobles incas que dirigieron las fiestas de Cuzco

35

Yo



Fig. 7 Marte, detalle, Musei Capitolini, Roma.

A e
—

s | e g D = ety e e i

_E_' = B ] Ty B m— e
-__1__ .. e bl & eblin! Sl e e = g m———

Fig. 8 Marte, Jacob Bos, serie “Speculum Romanae Magnificentiae”, 1562.

Fig. 9 “Le Duc de Guise, Roy Ameriquain”,

Charles Perrault, Festiva ad capita annulumque decursio, a rege
Ludovico XIV principibus, summisque aulee proceribus edita
anno M. DC. LXIl, 1670.

36 “LO INDIGENA” EN EL ARTE COLONIAL...
)



estaban ligados directamente a los que pasaron a Espafia,
como Melchor Carlos Inca y el Inca Garcilaso. El Inca Gar-
cilaso es especialmente importante, porque este erudito te-
nia amplio conocimiento sobre la antigiiedad europea. En
su famoso libro, Garcilaso llama a Cuzco “otro Roma”, y
compara a los romanos con los indigenas andinos, llaman-
do a los primeros “antiguos gentiles” y a los ultimos “nue-
vos gentiles”**, Su conocimiento llegaba hasta la iconogra-
fia de la mitologia antigua. Refiriéndose a los curacas antes
de la conquista que se vestian con piel de puma como ves-
tido de ceremonia, el historiador mestizo describe: “(ellos)
venian ni mas ni menos que pintan a Hércules”®. Asi en
Garcilaso, no sélo fue frecuente la referencia a la antigiie-
dad clasica, sino también obvia la intencién de compararla
con la historia incaica. La intencion de esta comparacién
parece obvia.

Sobra decir que los incas vivian en la gentilidad. La
comparacion con los romanos, que también eran gentiles,
deberia parecer a los descendientes incas una retérica jus-
tificadora de este hecho. La introduccion de los motivos
romanos en la indumentaria inca la podemos entender
como visualizacion de esta retorica*®. Aunque no podemos
afirmar si el propio Garcilaso intervino en esta manipula-
ciéon de la indumentaria, parece cierto que una persona
como él, que entendia profundamente la cultura europea
y a la vez podia manejarla deliberadamente, desempefiara
un papel esencial en ese proceso.

Esta imagen de los “indigenas romanizados”, por otra
parte, tiene relacién con un contexto algo inesperado. Se
trata de la imagen de “América” representada en las festi-
vidades, en este caso, europeas (Fig. 9). El “Rey de Amé-
rica” aqui representado en la armadura romana, a la vez,
se pone un tocado de plumas muy exagerado, digamos,
muy “americano”. En el pie se observa aquel “dress para-
de boot”, en este caso con la decoracion del dragon.

Esta curiosa coincidencia de la imagen del “rey de
América” a la antigua presentada en Europa y la del Inca
“romanizado” inventada en el Cuzco colonial podria ser
un revelador de un paralelismo que se encontraria en el

3 Garcilaso de la Vega 1963, 11. 3, pp. 123, 218.
35 Garcilaso 1963: 11, p. 219.

proceso de la formacién de las imagenes del otro y de “si
mismo” en las llamadas contact zones. Ahi se observan tan-
to el deseo de los “descubridores” o dominadores que fa-
cilmente proyectaron sus ideales sobre la imagen del otro,
como la imaginacién de los “descubiertos” o vencidos que
asimilaron, o aprovecharon deliberadamente, el deseo de
los que les dominaron desde fuera. Los nobles indigenas,
como los miembros del linaje de Paullu Topa Inca, desem-
penaron un papel decisivo en este proceso.

CONCLUSION

Al empezar la discusion de hoy, hemos sefialado que
en los discursos de la historia del arte en el siglo XX, el
concepto de “lo indigena” funcioné como un término
para reclamar la originalidad del arte colonial. Para los
tedlogos del “arte mestizo” como Angel Guido, la expre-
sion inconsciente de “lo indigena” fue una senal de su
esencial ajenidad a “lo espaiol”. Este es un extremo de la
discusion del “arte mestizo”.

Sin embargo, la forma de ser de “lo indigena” ha
sido mas complicada de lo que pensibamos, porque,
como hemos visto, ya en la época inmediatamente pos-
terior a la conquista, algunos indigenas de la élite, se
involucraron intencionalmente en la construccion de
las representaciones referentes a sus nuevas identidades
adaptadas al nuevo régimen, reconociendo su propia aje-
nidad como descendientes de los reyes de “los naturales”
recién descubiertos por los espafioles. Los nobles indi-
genas del siglo XVI manipulaban deliberadamente estas
nuevas representaciones de su identidad como “el otro”.
Las miradas con un tono de exotismo de los espafoles
también se reflejaron en la construccién de estas nuevas
representaciones.

Nuestro diglogo en cuanto al “mestizaje” de la cultura
quizd deba tener en cuenta, pues, la complejidad de la
manipulaciéon de las representaciones de la identidad que
se idearon en el proceso de negociaciones interculturales.

3¢ Una discusion parecida la plantea Dean en cuanto a la celebracion del Corpus Christi en Cuzco. Ver Dean 1999, p. 111.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

37

Yo



BIBLIOGRAFIA

Alcald, Luisa Elena (2010), “Where do we go from here!” Themes and
Comments on the Historiography of Colonial art in Latin
America. In Art in Spain and the Hispanic World: Essays in Honor
of Jonathan Brown, edited by Sarah Schroth. London: Paul Hol-
berton Publishing.

Alvarado Tezozomoc, Fernando (1975), Crénica mexicdyotl. México:
Universidad Nacional Autonoma de México.

Bailey, Gauvin Alexander (2010), Andean Hybrid Baroque: Convergent
Cultures in the Churches of Colonial Peru. Notre Dame [Indiana]:
University of Notre Dame Press.

BNE, Mss/20193. Ascendencia de Juan Carlos Inga. ¢.1626. Madrid:

Biblioteca Nacional de Espaia.

Bradley, Peter T.; David Cabhill (2000), Habsburg Peru: Images, Imagina-
tion and Memory. Liverpool: Liverpool University Press.

Buntinx, G.; Luis Eduardo Wuffarden (1991), Incas y reyes espafioles
en la pintura colonial peruana: La estela de Garcilaso. Mdrgenes

8: 151-210.

Castaneda de la Paz, Maria; Miguel Luque-Talavan (2010), Privileges of
the “Others”: The Coats of Arms Granted to Indigenous Con-
quistadors. In The International Emblem: From Incunabula to the
Internet. Selected Proceedings from the Eighth International Conferen-
ce of the Society for Emblem Studies, 28th July-1st August, Winchester
College 2008, editado por Simon McKeown. Newcastle-upon-
Tyne: Cambridge Scholars Publishing. pp. 283-316.

CuneoVidal, Romulo (1977), Guerras de los tiltimos incas peruanos. Edi-
ted by Ignacio Prado Pastor. Vol. 3, Obras completas.

Dean, Carolyn (1999), Inka Bodies and the Body of Christ: Corpus Christi
in Colonial Cuzco, Peru. Durham: Duke University Press.

Dominguez Torres, Ménica (2011), Emblazoning Identity: Indigenous
Heraldry in Colonial Mexico and Peru. En Exh.Cat.: Contested
Visions in the Spanish Colonial World, editado por Ilona Katzew.
Los Angeles: Los Angels County Museum of Art. pp. 97-115.

Dunbar Temple, Ella. (1937), La descendencia de Huayna Cépac. Revis-
ta Histérica 11 (1): 11(3): pp. 284-323, 13: pp. 31-77.

Dunbar Temple, E. (1949), Un linaje incaico durante la dominaciéon
espafiola: Los Sahuaraura. Revista Histérica 18, pp. 45-77.

Escobari de Querejazu, Laura (2001), Caciques, yanaconas y extravagan-
tes. La sociedad colonial en Charcas s. XVI-XVIII. Lima: Instituto
Francés de Estudios Andinos.

Garcilaso de la Vega, Inca (1963), Comentarios reales de los Incas. Vol.
2-3, Biblioteca de autores esparioles. Madrid: Atlas. Original edi-
tion, 1617.

Guido, Angel (1938), El estilo mestizo o criollo en el arte de la colo-
nia. In Actas del 11 Congreso Internacional de Histéria de América.
Buenos Aires: Academina Nacional de Historia, pp. 474-494.

(1944), Redescubrimiento de América en el arte. Buenos Aires Li-
breria y editorial El Ateneo.

Haskett, Robert (1996), Paper shields: The Ideology of Coats of Arms in
Colonial Mexican Primordial Titles. Ethnohistory 43, pp. 99-126.

38

Yo

(2005), Visions of Paradise. Primordial Titles and Mesoamerican

History in Cuernavaca. Norman: University of Oklahoma Press.

Levillier, Roberto, ed. 1921-26. Gobernantes del Perii: Cartas y papeles,
siglo XVI: Documentos del Archivo de Indias. 14 vols. Madrid.

Los Angeles (2011), Exh.Cat: Contested Visions in the Spanish Colonial
World, editado por Ilona Katzew. Los Angels County Museum
of Art.

MacCormack, Sabine (2004), Inca o espafiol? Las identidades de Pau-
1lu Topa Inca. Boletin de arqueologia PUCP 8, pp. 99-109.

Marco Dorta, Enrique (1975), Las pinturas que envi6 y trajo a Espana
don Francisco de Toledo. Historia y Cultura 9, pp. 67-78.

Martinez Garnica, Armando (2009), La incorporacion juridica del ven-
cido. La nobleza aborigen de la Nueva Espafia. In Modernidad
iberoamericana: cultura, politica y cambio social, editado por Fran-

cisco Colom Gonzalez. Madrid: Iberoamericana.

Mesa, José de; Teresa Gisbert (1971), Lo indigena en el arte hispanoa-
mericano. Boletin del Centro de Investigaciones Histéricas y Estéti-

cas, pp- 32-38.

Mujica Pinilla, Ramén (2004), El “Nifio Jests Inca” y los jesuitas en el
Cusco Virreinal. En Exh.Cat.: Perii indigena y virreinal. Barcelo-

na: Museu Nacional d’Art de Cataluna, pp. 102-106.

Okada, Hiroshige (2006), Inverted Exoticism? Monkeys, Parrots, and
Mermaids in Andean Colonial Art. En Exh.Cat.: The Virgin,
Saints, and Angels: Latin American Paintings 1600-1825 from the
Thoma Collection, editado por Suzanne Stratton-Pruitt. Stan-
ford: Iris & Gerald Cantor Center for Visual Arts, Stanford
University. 67-79.

(2011), “Golden Compasses” on the Shores of Lake Titicaca:
The Appropriation of European Visual Culture and the Patro-

nage of Art by an Indigenous Cacique in the Colonial Andes.
Memories of the Graduate School of Letters, Osaka University 51:
87-110.

Paz y Melia, Antonio (1892), Nobiliario de conquistadores de Indias. Ma-
drid: Sociedad de Bibliofilos Espafioles.

Rappaport, Joanne (2014), The Disappearing Mestizo: Configuring Diffe-
rence in the Colonial New Kingdom of Granada. Durham: Duke
University Press.

Relacion (1610), Relacion de las fiestas que en la ciudad de Cuzco se hicie-
ron por la beatificacion del bienaventurado padre Ignacio de Loyola,
fundador de la Compariia de Jesiis, a pedimiento de Don Fernando de

Vera y Padilla. 1610. Lima.

Romero, Castro (1923), Festividades del tiempo heroico del Cuzco.
Inca: Revista trimestral de estudios antropolégicos 1, pp. 447-454.

Vega, Antonio de (1948), [Ms. c.1600]. Historia o enarracion de las co-
sas sucedidas en este colegio del Cuzco destos Reinos del Peru
desde su fundacion hasta hoy Primero de Noviembre Dia de
Todos Santos afo de 1600. In Historia del Colegio y Universidad
del Cuzco, editado por Ruben Vargas Ugarte. Lima: Libreria
“Studium”.

“LO INDIGENA” EN EL ARTE COLONIAL...



LAS REPRESENTACIONES FIGURATIVAS
EN LA ORNAMENTACION DE LA ARQUITECTURA
BARROCA DEL VIRREINATO PERUANO

ROBERTO SAMANEZ ARGUMEDO / PERU

LA RELACION ENTRE ESCULTURA
Y ARQUITECTURA

| arte de crear imagenes esculpidas en Grecia y pos-
teriormente en el Imperio romano alcanzé su mayor
esplendor en la antigiiedad clasica, desde entonces
embellecio los edificios, surgiendo otra expresion estrecha-
mentevinculadaalaarquitectura, como esla tallaen relieve.

El simbolismo y el tratamiento ornamental de los relie-
ves, los hacia portadores de mensajes y contenidos de va-
lor estético que determinaron que se conviertan en com-
plementos indispensables de los edificios religiosos o de
caracter civico. En el siglo XV con el Renacimiento surgio
una innovacién con la ejecucion de relieves en perspecti-
va. Se atribuye a Donatello la técnica de rilievo schiacciato
o relieve aplanado, con el que otorgod plasticidad a las re-
presentaciones.

Una obra emblematica empleando relieves fue la de
Francesco Laurana (1430-1502) en la portada triunfal de
Alfonso V, en el Castelnuovo de Napoles. En el atico en-
cima de un arco representa en medio relieve el séquito del
rey y en las enjutas del vano, ubica leones rampantes ala-
dos sosteniendo cornucopias. Perfecciond asi un modelo
ornamental que no se limita a recuadros tematicos, sino
se distribuyen los componentes ornamentales en otros es-
pacios de la superficie.

Siguiendo esa pauta Jacopo Sansovino concibio el em-
pleo de relieves escultoricos apoyados encima de la rosca
de los arcos. Plasmé la idea en la Loggeta y en la Biblioteca
de Venecia, con angeles reclinados sobre el extrados de

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

los arcos, en el espacio de las enjutas. La posicion de las
figuras representadas se inspir6 a su vez en las figuras co-
locadas encima del féretro del duque Lorenzo de Médicis,
magistral creacion de Miguel Angel de 1534, en la que
la figura femenina simboliza la aurora y la masculina el
crepusculo. Ambas estan reclinadas sobre el fronton cur-
vo, apoyadas sobre uno de sus antebrazos, con una de las
rodillas ligeramente levantada.

La naturalidad de esa composicion y el prestigio que la
acompanaba, hicieron que se tome como modelo para los
relieves de las enjutas, trascendiendo la época en la que
se cred. Con el advenimiento del Barroco entre los siglos
XVII al XVIII se produjo una reacciéon frente a las reglas
clasicas observadas durante el periodo del Renacimiento.
La nueva tendencia se diferencié por el empleo de lineas
curvas, el juego de salientes y entrantes, efectos de claro
oscuro y preferencia por la ornamentacion abundante.

Las monarquias y la iglesia catélica con su influencia
cada vez mds creciente, consideraron que esa forma de
expresion, era la adecuada para exaltar el poder politico
absoluto y el boato que su imagen requeria. Gracias a su
dinamismo, complejidad de formas y elocuencia expre-
siva, el Barroco respondié adecuadamente a su tiempo.
Se potencié con las disposiciones del Concilio de Tren-
to (1545-1563) que alento el empleo del arte como una
forma de propagacién de la fe. Sirvio de impulso para el
surgimiento de artistas europeos que consolidaron la rela-
cion entre las formas escultoricas y la arquitectura.

Es importante destacar que el arte espafiol no se vincu-
16 a la tendencia que fomento la creacién de esculturas de

39

Yo



bulto difundidas en edificios religiosos, civiles y espacios
publicos del resto de Europa. La iglesia catolica espanola
promovié un cristianismo contrarreformista que se orien-
t6 al culto de las imagenes veneradas en los templos. El
Concilio de Trento reconociendo el apoyo de la corona
espafiola contra la prédica de Martin Lutero, dedicé entre
sus ordenanzas consideraciones para el imperio espafiol
sefialando lo siguiente:

“... las imdgenes de Cristo, la Virgen Madre de Dios, vy los otros san-
tos deben colocarse y retenerse especialmente en las iglesias y que se
les debe rendir honor y veneracién, no porque se crea que contienen
en si mismas virtud o divinidad se les debe venerar, o pedirles favo-
res, o poner en ellas la fe, como lo hacian antiguamente los gentiles,
que ponian su esperanza en los idolos; sino porque el honor que se

les rinde se refiere a los prototipos que las imdgenes representan...”

Esa ordenanza a favor de las imagenes promovié la edi-
ficacion de templos exornados con profusa decoracion en
relieve, determinando la preferencia por las imdgenes de
culto, los retablos, las sillerias y las pinturas. Fue una reac-
cién contrarreformista, puesto que Lucero habia rechaza-
do todas las expresiones artisticas de los templos, porque
inquietaban los sentidos y desviaban la atencién de los
feligreses. En consecuencia la valoracion de las imagenes
como medio de difusiéon de la doctrina determiné la pre-
ferencia por las tallas en madera policromada o confec-
cionadas con otras técnicas, buscando alcanzar el mayor
realismo. Para ello se valieron de carnaciones de manos y
rostros, incorporando ojos y lagrimas de cristal, ufias de
asta y dientes de marfil, consiguiendo mayor naturalidad.

El Barroco espafiol fue entendido como un arte diri-
gido a los sentidos del espectador, para impresionarlo y
convencerlo, se valio de diversos esquemas arquitectoni-
cos y decorativos caracterizados por el empleo de colum-
nas salomonicas, contrastes de claroscuro y decoracion en
alto relieve concentrada en sectores determinados. El re-
pertorio de elementos arquitectdnicos y ornamentales que
se traslad a Hispanoamérica, adquirio en algunos casos,
caracteristicas propias al reinterpretarse en las colonias.

La historiografia sobre la arquitectura virreinal perua-
na hace referencia a la geografia artistica, identificando
diferentes modalidades creativas en diversas unidades re-
gionales, sobre todo a partir de la segunda mitad del siglo
XVII con la consolidacion del barroco. Desde entonces se
crearon Escuelas Regionales claramente definidas, auté-
nomas y con una produccién arquitectdnica diferente no
solo en los materiales de construccion, sino en sus formas

de composicion, como las de Lima y Cusco. A finales del
siglo surgi¢ la escuela arequipefa y en el siglo XVIII la de
Cajamarca. En la misma época florecié otra escuela en la
region altipldnica en torno al lago Titicaca, extendiéndose
hasta Potosi'.

El investigador san Cristobal sefiala que el flujo de in-
fluencias y trasmisiones de la arquitectura espaiola a la
del virreinato, cesé al finalizar el primer tercio del siglo
XVII. A partir de entonces se produce un desarrollo evolu-
tivo sin recurrir a modelos externos?. Con estas premisas
presentamos desde una perspectiva analitica y comparati-
va, algunas de las expresiones del Barroco, el periodo mas
notable de la arquitectura virreinal peruana.

LAS PORTADAS DEL BARROCO INICIAL

Al analizar las expresiones iniciales haremos referencia
a las llamadas portadas retablo, referidas por una parte a
porticos de acceso a los templos, que desde el Renacimien-
to se caracterizaban por el empleo del lenguaje clasico me-
diante los ¢rdenes arquitectonicos. El otro componente
alude a los retablos, estructuras arquitectdnicas de caric-
ter litdrgico que se instalan en el interior de las iglesias,
sirviendo de escenarios para exponer lienzos o imdgenes
de bulto y para una determinada veneracion. Cuando
mencionamos las portadas retablo nos referimos a la com-
posicién de los imafrontes de las iglesias.

En un segundo momento de la colonizacién cuando
se habian consolidado las estructuras urbanas de la sede
del gobierno virreinal y de la antigua capital incaica, se
decidio reemplazar los templos modestos levantados en
los solares destinados a las catedrales y emprender las
construcciones definitivas. En ambos casos fueron obras
de largo aliento, que recién culminaron en el siglo XVIL.
En la Catedral de Lima la portada principal o del Perdon
fue iniciada en 1626 en base a un disefio renacentista, que
fue cambiado por una concepcién de portada retablo de
tres calles y dos cuerpos, empleando columnas corintias
estriadas y hornacinas con frontones rectos y curvados en
las entrecalles. Se introdujo el empleo de la cornisa ar-
queada y abierta en la parte central que caracterizara a las
portadas de las escuelas virreinales. En este caso la cornisa
arqueada tomo como modelo una solucién similar que
existia en la silleria del coro de la misma Catedral.

En la decoracién de la portada se emplearon grutescos,
como los que representan un rostro femenino con velos
anudados a ambos lados, que viene de la antigtiedad cla-

Marco Dorta, Enrique, La arquitectura barroca en el Perii, Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Serie Artes y Artistas. Madrid 1957, p. 8.

2

40

Yo

San Cristébal, Antonio. Arquitectura Virreinal Peruana, Universidad Nacional de Ingenieria. Lima 1999, p. 246.

LAS REPRESENTACIONES FIGURATIVAS...



e

T il e '; i
=Nl

[SC SE———
i

. [l AlL
Frire— 248

]
s

Fig. 1 Portada retablo iniciada en 1626 en la Catedral de Lima. Presenta colum-
nas corintias estriadas en el primer cuerpo y pilastras en el segundo. Introduce
en el virreinato peruano el empleo de la cornisa arqueada y abierta en la parte
central.

sica, simbolizando a la diosa Vesta, conocidas en el arte
peruano como marioletas. En el friso sobre el primer cuer-
po existen relieves con caras de dangeles y en la rosca del
arco de acceso se ubico un querubin. Como reminiscencia
renacentista en las enjutas del arco se observan dngeles en
vuelo, con tinicas ondulantes.

El periodo inicial del Barroco en la ciudad de los Reyes
destaca por los esfuerzos de alarijes, albaniles y carpinte-
ros por mejorar los sistemas constructivos y adaptarlos a
los efectos de los sismos. Se hizo evidente que las bovedas
vaidas o de cruceria labradas con cal y ladrillos, no habian
resistido la accion sismica y deberian ser reemplazadas por
otras de materiales ligeros, empleando madera, cafas y
yeso.

En la segunda mitad del siglo XVII la obra mas repre-
sentativa es el Convento de San Francisco, con su iglesia
de tres naves, con macizas torres con fajas almohadilladas,
que confinan entre ellas la portada de piedra terminada
en 1674. Destaca el fronton de lados muy abiertos y la
curva de la cornisa sobre la hornacina central, que tiene
encima una claraboya eliptica situada en el atico. La por-

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 2 Portada de la iglesia de San Agustin en Lima, concluida en 1720.

Esta ricamente decorada con columnas saloménicas distribuidas en cuatro ejes.
Presenta en el entablamento del primer cuerpo el caracteristico frontén abierto
y de lados curvos.

tada es de una sola calle con dos pares de columnas corin-
tias a ambos lados del vano de acceso, que llevan encima
remates en forma de templetes, tornados del modelo de
la Compania de Jesus del Cusco. Los temas decorativos
contemplan cabezas de mujer con velos anudados, pafos
cargados de frutas en el fuste de las columnas, estrias en
zigzag en el tercio inferior de las columnas y motivos vege-
tales en las enjutas del arco de acceso, sobre el cual existe
una tarja con las llaves y la tiara de san Pedro.

La evoluciéon del Barroco limefo se puede entender
a través de las portadas de las iglesias, verificando que al
finalizar el siglo XVII se enriquecen con el empleo de co-
lumnas salomonicas. Es el caso del templo de La Merced
concluido en 1704, donde la riqueza expresiva se consigue
con el empleo de ocho pares de columnas salomonicas,
distribuidas en los dos cuerpos y tres calles, las que estan
ornamentadas con racimos y hojas de vid. El entablamen-
to carece de arquitrabe y es continuo. Es notorio en el
arco de acceso, como en el oculo del dtico, el empleo de
veneras, representaciones de una concha marina en la par-
te superior de los vanos.

41

Yo



Fig. 3 Iglesia de La Compaiiia de JesUs en la localidad de Pisco, concluida
en 1721. En su portada presentaba decoracion floral en las enjutas

y una cartela con atlantes entorno a la claraboya del segundo cuerpo.

Fue demolida sin intentar su recuperacion después del sismo del afio 2007.

Fig. 4 Templo de La Compafiia de Jesus en Cusco, obra de singular calidad,
construida después del terremoto de 1650, en apenas 17 afios, inaugurada
al conmemorarse 100 afios de la presencia de los jesuitas en el virreinato
peruano. Su portada retablo de grandes proporciones, se replica en el altar
mayor situado en el interior.

42

Yo

En la fachada de la Iglesia de san Agustin concluida
16 aiios después en 1720, se acenttia el barroquismo y la
riqueza decorativa. Se asemeja a un gran retablo de piedra
distribuido en tres cuerpos, con dtico superior y tres calles
con cuatro ejes de columnas salomoénicas decoradas con
racimos y hojas de vid. Las entrecalles albergan nichos re-
matados por veneras y flanqueados por columnillas tam-
bién salomonicas. El entablamento del primer cuerpo
toma forma curva y se abre en la parte central, mientras
que el entablamento del segundo cuerpo presenta una
curva sobre la hornacina pero sin abrirse, produciendo
ambos un notorio efecto de claroscuro.

Con posteridad a esta obra memorable el Barroco evo-
luciona hacia formas mds sencillas y se deja de emplear
el orden salomonico en las portadas, manteniéndose en
los retablos. Se vuelven a emplear columnas clasicas y las
portadas se hacen mds austeras. Después del terremoto de
1746 las portadas reciben influencia Rococo. Representa-
tiva de esa etapa es la iglesia de San Antonio Abad, ultima
construccién jesuita antes de su expulsion y convertida
desde 1924 en el Panteon de los Proceres.

Su portada estd compuesta con hornacinas y pilastras
con modillones en una concepcién despojada de orna-
mentacion que anuncia la severidad del Neoclasicismo.
Este ejemplo del Barroco tardio acata disposiciones de la
época y solo se utiliza la piedra en el primer cuerpo de
la portada, empleando materiales ligeros para el segundo.
En el primer cuerpo se utilizan sencillas pilastras pareadas
que en el segundo cuerpo se hacen de estuco, rematadas
por modillones. Las mismas ordenanzas en prevision de
dafios ocasionados por sismos obligaron a construir las
torres con campanarios ciegos.

En el siglo XVIII el Barroco limefio hizo sentir su in-
fluencia en pueblos y dreas rurales del litoral del Océano
Pacifico. Hacia el sur se levantaron iglesias que formaban
parte de haciendas. La presencia del puerto de Tambo de
Mora por donde se embarcaba el azogue o mercurio pro-
veniente de Huancavelica, para ser trasladado via Arica a
las minas de Potosi, contribuyé al auge econémico de la
zona de Chincha y Pisco. La mas destacada de esas edifi-
caciones religiosas era sin duda la iglesia de la Compania
de Jests de Pisco concluida en 1721. Lamentablemente
fue demolida por haber sido dafiada por un terremoto en
el afio 2007. Tenia planta jesuitica en cruz latina y dimen-
siones relativamente modestas, construida con ladrillos,
adobes y quincha destacaba por su disefio, tratamiento es-
pacial y ornamentacion.

Su portada situada entre los cubos lisos de las torres
tenia tres calles en el primer cuerpo y una sola en el se-
gundo, con columnas de fuste liso y capiteles corintios a
ambos lados del arco de ingreso, que presentaba decora-
cion floral en las enjutas. En las entrecalles existian nichos

LAS REPRESENTACIONES FIGURATIVAS...



sobre peanas rematados con veneras. Encima del entabla-
mento corrido del segundo cuerpo existia una claraboya
eliptica enmarcada por una cartela con figuras de atlantes
que tomaban la forma de hermes sobre pedestal, soste-
niendo el entablamento superior.

La ornamentacién contemplaba cartones, volutas y fo-
llaje de estuco, existiendo representaciones de marioletas
con pafios anudados en el eje de los nichos y decoracién
de rocallas en torno al 6culo. La investigadora Negro® con-
sidera que el disefio es propio de una tendencia regional
sin vinculaciones estilisticas con las portadas limefas. Si-
milares en su composicién son las portadas de las iglesias
de la hacienda San José (1774) y El Carmen Alto (1761) en
Chincha.

La Iglesia rural de San José (1744) en las inmediaciones
de Nazca presenta una composicién de fachada semejante
a la de Pisco, aunque con un barroquismo mas acentuado,
con mayor vuelo en las cornisas y modillones. La portada
tiene grandes columnas salomdnicas cefiidas con hojas de
acanto y el caracteristico frontén curvo muy abierto, en el
entablamento.

LA ESCUELA DEL GRAN BARROCO CUSQUENO

La construccion de la Catedral del Cusco iniciada en
1560, fue terminada después de transcurrido un siglo. Es
una de las mas imponentes de América y se ha mantenido
incélume, sin modificaciones en su arquitectura ni en su
tesoro artistico. La portada del Perdén concluida en 1657
constituye el primer ejemplo del Barroco en la ciudad. Su
composicion de dos cuerpos y un atico superior, contem-
pla una calle central y dos laterales mas angostas, definidas
por esbeltas columnas que se repiten en los dos cuerpos.
Las columnas pareadas que flanquean la gran puerta cen-
tral se adelantan, produciendo una inusitada sensacion de
movimiento. Un recurso de composicion similar se consi-
gui6 con el arco del acceso, que invade el entablamento
cortando la cornisa formando un frontén partido.

La decoracion labrada en piedra es bastante austera,
pero esta ejecutada con gran calidad. Los cartones y roleos
tallados en el primer tercio de las columnas y las represen-
taciones de pafios con frutas en las columnas del cuerpo
superior asi como las molduras de las hornacinas tienen
estrecha relacion con los motivos de los retablos y las sille-
rias de coro.

El Cusco sufrio los efectos de un terremoto en 1650,
que obligd a rehacer muchas edificaciones de la etapa ini-

Fig. 5 Figuras esculpidas en medio relieve encima del frontén curvo abierto, de
la portada del Colegio Jesuita en Cusco. Son notables las efigies con rostros
indigenas que llevan tocados que rodean sus cabezas.

cial de colonizacion. A partir de entonces se impuso el
barroco caracterizado por la influencia de los ensambla-
dores de retablos. El mejor ejemplo del esplendor de ese
estilo es el de la iglesia de La Compaiia de Jesus, edificada
en 17 anos a partir de 1651, en reemplazo de un templo
doctrinero anterior.

La portada de grandes proporciones estd compuesta
de tres cuerpos, en el primero destaca el frontéon curvo
partido en el entablamento. En el segundo una ventana
abocinada asciende hacia el tercero rompiendo a su vez
el arquitrabe. Ese cuerpo superior esta encerrado debajo
de un arco trilobulado con molduras sucesivas. En toda
la portada existen elementos decorativos con representa-
ciones antropomorfas y vegetales del repertorio grutesco,
como mascarones con cabello y barba folidceos, tarjas mix-
tilineas con monogramas jesuitas, querubines y filas de
hojas de acanto en el tercio de las columnas compuestas,
mostrando un manejo erudito.

Negro Tua, Sandra, “Las portadas religiosas virreinales de Chincha y Pisco juna arquitectura diferente?”. Libro en homenaje al R.P. Antonio San

Cristobal. Universidad Nacional de San Agustin, Lima 2,000, pp. 327-373.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

43

Yo



A un costado del templo descrito se encuentra el Co-
legio de la Compaiia, edificado en la segunda mitad del
siglo XVII. Con proporciones cuadradas, la fachada esta
compuesta con tres calles, dos cuerpos y 4tico con remate
trilobulado como el de la iglesia. La calle central presenta
el frontén curvo y abierto a la altura del entablamento.
Las columnas corintias que flanquean las calles tienen ho-
jas de acanto cifiendo el tercio inferior de los fustes. Un
escudo entre columnillas decora el espacio del fronton,
destacando a sus lados dos efigies hieraticas con rostros
indigenas de pémulos marcados por estrias y carentes de
barba, con un tocado que los rodea y cuerpo estilizado con
mazorcas de maiz como brazos junto a hojas y pétalos.

A nuestro entender se trata de representaciones de per-
sonajes de la cosmovisién andina, entronizados en ese lu-
gar con anuencia de los propios jesuitas, que buscaban ser
reconocidos por los caciques descendientes de los incas
COmo sus protectores.

Como indica Wethey: “La escuela de Cuzco, no es pro-
vinciana. Ella es hispana y solo es colonial porque era de las
colonias espaiiolas™. En efecto el Barroco cusqueno del si-
glo XVII se ejecutd observando los canones del lenguaje
clasico de la arquitectura y la decoracion sobria y contro-
lada, solo recurre al repertorio europeo. La sola excepcion
la constituyen las imagenes labradas en la portada jesuita
que la interpretacion eurocéntrica de los historiadores ha
visto como simples mascarones foliaceos.

En el ultimo tercio del siglo XVII el Barroco cusquefio
alcanzé su mayor esplendor gracias a la valiosa contribu-
cién del Obispo Mollinedo y Angulo (1673-1699) que pro-
movié la construccion de gran nimero de iglesias en su
extensa diocesis. En el 4mbito de la ciudad destacan tres
de sus obras, la primera de ellas fue la iglesia de San Pe-
dro encargada al entallador, retablista y arquitecto Juan
Tomas Tuyru Tupac, que edificé el templo con planta en
forma de cruz latina cubierto con bdvedas y cupula. La
portada se inspird en la solucion de la Catedral, con dos
cuerpos y remate superior que prolonga la calle central.
Emplea columnas corintias dispuestas en ejes diferentes y
frontén partido en el entablamento.

La iglesia de Nuestra Sefiora de Belén sigue el mismo
esquema de torres campanario de cubo liso, enmarcando
una portada de dos cuerpos y tres calles. Un gran recua-
dro en relieve se ubica sobre el vano de acceso, solucién
que corresponde al arrabd mudéjar utilizado también en
otras portadas cusquefias. El recuadro encierra un relieve
escultorico del nacimiento de Jesus con los Reyes Magos.

4

5
de Crédito, Lima 2002, pp. 145 a 199.

44

Yo

La tercera iglesia parroquial de la serie es la de San Se-
bastian, en la que destaca el frontispicio, con portada de
dos cuerpos vy tres calles, con un atico enmarcado por un
arco carpanel. Es notorio el desplazamiento de las colum-
nas pareadas de la calle central con respecto a las laterales.
Las columnas del primer cuerpo estan cubiertas de roleos
y cartones, con el motivo de las cabezas femeninas tocadas
con panos.

De ese mismo periodo son las iglesias y conventos de
ordenes religiosas que contaron con el apoyo del Obispo.
Mencionamos la portada de acceso al Colegio Seminarioy
Pontificia Universidad de San Antonio Abad, plenamente
asimilada al Barroco cusquefio, con un solo cuerpo y calle
Unica con el acceso flanqueado por columnas corintias
sobre pedestal. Una peana alargada interrumpe el arqui-
trabe para dar paso a un nicho que tiene a ambos lados el
escudo de la casa de Austria y el del Obispo Mollinedo.

En el extenso obispado cusqueio que llegaba hasta el
actual departamento de Apurimac y la cuenca del lago Ti-
ticaca, la accién promotora del obispo permitié que se edi-
ficaran importantes iglesias. Muchas de ellas inspiradas en
el emblematico modelo de La Compaiiia de Jests como
las de Ayaviri, San Miguel de Mamara, San Martin de Ha-
quira y otras en las que prevalece el esquema de torres
gemelas que enmarcan la portada retablo’. Cabe destacar
la Iglesia de Lampa en el altiplano del lago Titicaca, empe-
zada en 1676, concebida con planta en cruz latina, cubier-
ta con béveda de canon y cupula. La portada principal se
cobija debajo de un gran arco y mantiene el esquema del
estilo cusquefio con dos cuerpos y atico distribuidos en
tres calles flanqueadas por robustas columnas corintias.
Tiene frontdn partido en el entablamento enmarcando
una cartela de gran calidad expresiva, con sirenas tenantes
tocadas de cestas de frutas, situadas debajo de angeles que
sostienen una corona.

EL BARROCO ANDINO DE LA REGION
ALTIPLANICA Y CUSQUENA

Fue gracias a la tolerancia que caracterizé al gobierno
espafol del periodo borbdnico, que se abrié la posibilidad
de la participacion indigena, promoviendo los procesos
de transculturacion. Las concepciones del mundo andino,
pudieron expresarse a través de creaciones de los artistas
nativos. En el siglo XVIII cobro fuerza esa tendencia en
los territorios que circundan el lago Titicaca y la ruta hacia

Wethey, Harold E. “Colonial arhitecture and sculpture in Pertt”, Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts, 1949, p. 63

Samanez Argumedo, Roberto. “Las portadas retablo en el barroco cusqueio”, en El Barroco Peruano, Coleccion Arte y Tesoros del Peru, Banco

LAS REPRESENTACIONES FIGURATIVAS...



Fig. 6 Templo de Santo Tomas en Chumbivilcas, Cusco, concluido en 1795.
Su portada es importante por la talla en piedra con motivos vegetales y de la

cosmovisién indigena, constituyendo un destacado ejemplo del Barroco Mestizo.

las minas de Potosi. Se extendié ademas por las provincias
altas de Cusco vy la region de Apurimac.

Se impuso el gusto por formas decorativas que con-
tenian significados y estas se incorporan con libertad en
los imafrontes, consiguiendo expresividad y cardcter in-
confundible. Al estudiar obras de este periodo se verifica
que las autoridades eclesidsticas alentaron el empleo de
motivos simbdlicos renacentistas y fueron complacientes
cuando se agregaron motivos de la ideologia pre hispani-
ca. Consideraron que asi adquirian un valor did4ctico y
contribuian al mensaje evangelizador.

El estilo decorativo del Barroco andino prescinde del
relieve tridimensional y se materializa con la técnica de la
talla a bisel en un solo plano rebajado, dando un resul-
tado planiforme y arcaizante. El contenido tematico de
los motivos incorpora elementos de flora y fauna con el
empleo de flores, frutos y follajeria y de otra parte loros,
monos, pumas, vizcachas y serpientes. La preferencia por
motivos de la region amazénica se explica por una evoca-
cion mitica de la region del Antisuyo considerada tierra de
redencion. Se emplean también motivos grutescos como
la sirena, mascarones folidceos y figuras fantasticas.

El Barroco cusquefio tuvo continuidad y pervivencia
en la meseta del Collao, sin restar originalidad a la arqui-
tectura mestiza, por lo que mencionamos algunos ejem-

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

plos que tienen componentes derivados de esa escuela. La
Catedral de Puno terminada en 1757, repite soluciones
de los templos de La Compaiiia del Cusco y Arequipa,
utilizando las torres de cubo liso que flanquean la fachada
retablo, y reproduce el arco trilobulado del remate supe-
rior. No obstante el templo tiene sus propias soluciones y
gran valor como obra del siglo XVIII. El vano de acceso
tiene dos pares de columnas salomoénicas y como detalle
excepcional encima de las hornacinas estan labradas sire-
nas que taien, la vihuela. Otros motivos son el atlante en
la clave del arco, la banda de cuadrifolias en la rosca del
mismo arco y cabezas de perfil de cuyas bocas salen tallos
ondulados.

La Iglesia de san Pedro de Zepita concluida en 1765,
fue edificada con nave Unica cubierta con bdveda y cu-
pula. En la fachada lateral, protegida por un gran arco de
piedra, se ubica la portada retablo de dos cuerpos y tres ca-
lles, con singulares columnas en las entre calles, decoradas
con mascaras de felinos, hojas y cintas entrelazadas. Los
cartones laterales se ornamentan con sirenas que tienen
tocados de plumas de indiscutible reminiscencia indigena.

Bastante lejos de la cuenca del Titicaca, en los limi-
tes con los departamentos de Arequipa y Apurimac, esta
situada la localidad de Santo Tomas de la provincia de

Chumbivilcas en Cusco. Entre 1787 y 1795 se edificod

45

Yo



Fig. 7 Portada de la Casa del Moral en Arequipa, construida a mediados del
siglo XVIII, en el timpano ostenta el escudo de su propietario coronel Manuel
Santos de San Pedro, junto a cabezas humanas decapitadas y armas que
simbolizan la condicién de militar del duefio de casa.

su iglesia con planta en cruz latina, cubierta con béveda
y ctupula en el crucero. Su tratamiento frontal tiene un
paramento muy elevado uniendo los cubos de las torres,
emergiendo Unicamente los campanarios. En medio de
esa gran superficie de piedra, se ubica la portada retablo
de dos cuerpos y calle tnica.

Es notoria en el conjunto la follajeria tallada en piedra,
que incorpora numerosos motivos indigenas. En el arco
que remata la portada, una peana sostiene a la Santisima
Trinidad, representando al padre con cabeza en forma del
sol, mientras que el hijo y el espiritu santo llevan chullos las
prendas para la cabeza usadas en los Andes. En torno a la
hornacina del segundo cuerpo existen cuatro nichos con
representaciones casi planas de los Doctores de la iglesia.
En el entablamento del primer cuerpo una peana inte-
rrumpe el friso para sostener un atlante.

Todos los motivos labrados estdn repartidos, cubrien-
do pilastras, frisos y en general los espacios libres, con
composiciones que guardan armonia en tamafio y sime-
tria a ambos lados. Se trata de un destacado ejemplo del
Barroco mestizo®.

6

46

Yo

LAS PORTADAS DE LA ESCUELA AREQUIPENA

La geografia en torno al valle de Arequipa con la pre-
sencia de volcanes, que proporcionaron extensas canteras
de sillar y determinaron la frecuencia de movimientos sis-
micos, forjaron las caracteristicas de su arquitectura mesti-
za. La portada barroca mas antigua que inspiro a otras pos-
teriores es la existente en la fachada lateral del templo de
Santo Domingo construida en 1680. Es de un solo cuerpo
con un amplio frontén curvo encima. Pilastras que se ele-
van hasta el timpano del frontén, enmarcan todo el con-
junto. El vano de acceso presenta las jambas y la rosca del
arco decorados con cuadrifolias. Destacan a ambos lados
de las pilastras cartones decorados con follaje ondulante,
racimos de uvas, dngeles desnudos y mascaras de perfil.

En el timpano una peana se sobrepone al entablamen-
to para destacar una cartela con la imagen en relieve de
San Pablo, rodeado de tallos de vid con racimos y hojas,
sostenidas en los extremos por angeles nifios.

El templo de La Compafiia es el mas representativo
del Barroco arequipefio, caracterizado por la técnica de
labrado de los relieves ejecutando incisiones alrededor de
las figuras, para que destaquen sobre el fondo que esta
mas abajo. En su fachada de 1698 la iglesia jesuita tiene
dos cuerpos rematados por un frontén trilobulado. El
primer cuerpo es de tres calles enmarcadas por dos pares
de columnas, mientras que el segundo solo tiene la calle
central. La decoracion cubre con relieves los paramentos,
intercalando con armonia tallos y hojas, racimos y cua-
drifolias, veneras y mascarones de raigambre renacentista.
A ambos lados de la ventana abocinada y con venera del
segundo cuerpo figuran aguilas bicéfalas del escudo de la
casa de Austria.

Han trascendido a la historia local las figuras de origen
pre hispanico labradas en las orlas laterales, representando
cabezas de felinos de cuyas fauces brotan tallos con hojas y
flores. No es menos notable la portada lateral del templo
concebida con un solo cuerpo y un singular frontén. En
el timpano enmarcado por un cornisamiento terminado
en roleos, se ha labrado una representacion del apostol
Santiago a caballo y con el sable desenvainado caminando
sobre cabezas de moros. La imagen en relieve esta rodeada
de una venera y ornamentacion floral, tratada con inge-
nuidad y simplicidad en sus rasgos demostrando que fue
ejecutada por un escultor indigena.

Aparte de otras notables portadas de iglesias como la
de san Agustin y las de los templos de Yanahuara y Caima
en los alrededores de la ciudad, son importantes las casas
del siglo XVIII construidas con gruesos muros de sillar
en una sola planta. Las portadas rematadas con amplios

Gutiérrez, Ramon, “Arquitectura virreinal en Cuzco y su region”, Universidad Nacional de San Antonio Abad, Cusco 1987, pp. 95-118.

LAS REPRESENTACIONES FIGURATIVAS...



Fig. 8 Catedral de Puno cuya portada concluyé en 1757. Su decoracién muestra motivos tallados con temas de la flora y fauna autéctonas.
A ambos lados junto a las orlas laterales figuran leones y encima de las hornacinas del primer cuerpo se han labrado sirenas tocando el charango.

frontones de lados curvos en las casas de Tristan del Pozo,
la de Ugarteche y la del Moral son de particular interés.
Nos referiremos a la tltima de las nombradas.

La casa fue edificada para un coronel de milicias espa-
fol, corregidor de Arequipa; en el exterior destaca la por-
tada con pilastras y traspilastras que enmarcan el vano de
ingreso. En la parte superior emerge el frontén semicircu-
lar rodeado de cornisa abierta con blasén y piezas parlan-
tes en relieve. El escudo tiene cuatro cuarteles que aluden
a familias vinculadas al propietario y simbolos como el
gallo y las llaves de San Pedro también estan relacionados
al duefio de la casa.

Lo mas notable es que el escudo presenta figuras de dos
dngeles con un pie encima de cabezas humanas decapita-
das y los mismos angeles sujetan cadenas de las que penden
cabezas de felinos, de cuyas fauces surgen tallos con flores.
Debajo del escudo, en la base del frontén se observan espa-
das, arcabuces y lanzas, junto a otra cabeza decapitada. In-
terpretamos que las armas simbolizan la carrera militar del
propietario y que el escultor indigena en una concepcion
de su propia vision andina, considerd las cabezas trofeo
como signo de valor y coraje de los guerreros.

7

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

PORTADAS DE LA REGION AUTONOMA
DE CAJAMARCA

En el siglo XVI se establecio la reducciéon indigena
de san Antonio de Cajamarca, con solares pequeiios de
acuerdo con las ordenanzas vigentes. En el siglo XVII se
produjo la transformacion del pueblo en villa de espafioles
por un proceso de inmigracion gracias al otorgamiento de
tierras y solares urbanos convertida en lugar de intercam-
bio comercial por su ubicacion entre la costa del Pacifico
y la selva amazoénica, tuvo un periodo de auge econdmico
que convocd pintores y arquitectos, desde fines del siglo
XVII a las postrimerias del XVIII, periodo de desarrollo
del Barroco cajamarquino’.

Entre 1682 y 1746 se edificé la Iglesia de santa Catali-
na para adecuar la villa al modo de vida hispano, la misma
que se convirtié en catedral de la ciudad.

La fachada con tres portadas, presenta arcos tallados
con hojas, canastas de flores y querubines. Columnas
salomonicas que tienen el tercio inferior cilindrico, orna-
mentadas con racimos de vid, flores y pajarillos. Destaca
por su calidad y relacion con la tradicion renacentista el

Gaitan Pajares, Evelio. “El apogeo de Cajamarca”. Fondo editorial Lumina Copper, Cajamarca 2010, pp. 19- 52.

47

Yo



Fig. 9 Angeles trompeteros vistiendo habitos franciscanos, tallados en las
enjutas del arco de acceso de la iglesia de San Antonio en Cajamarca.

Los tres templos principales del siglo XVIII tienen ornamentacion con angeles
de diferentes atributos.

empleo de dngeles en relieve portando incensarios y las
llaves del paraiso, situadas en las enjutas del arco de in-
greso.

En los intercolumnios las hornacinas tienen decora-
cién derivada de los retablos. Todos los espacios libres del
segundo cuerpo y del atico estdn labrados con ornamenta-
cién vegetal. En las portadas laterales aparecen bustos de
atlantes con faldellines de hojas, semejantes a los del Ba-
rroco mestizo del Alto Peru. El mejor ejemplo del Barroco
cajamarquino es sin duda la iglesia de Belén, concluida en
1746. La portada retablo tiene dos cuerpos y un atico. En
la calle central una venera interrumpe el entablamento
sobre el primer cuerpo y encima una claraboya cuadrilo-
bulada rodeada de ornamentacién foliacea destaca sobre
la parte central las columnas saloménicas que flanquean
las calles tienen pedestales que sirven de ménsulas.

También en las enjutas del ingreso se han labrado relie-
ves de angeles que sostienen cartelas con las tres coronas
del escudo de la orden de los belemitas que construyeron
el hospital y la iglesia. El templo del Convento de San
Francisco, concluido a mediados del siglo XVIII, tiene
una portada retablo que en las enjutas del arco presenta

48

Yo

Fig. 10 La iglesia de Belén, anexa al Hospital de los Betlemitas, concluida
en 1746, es el mejor ejemplo del Barroco cajamarquino.

relieves de dngeles trompeteros que sostienen una tiara
papal.

Las portadas cajamarquinas en general emplean elemen-
tos arquitectonicos que se habian empleado en las portadas
de Lima y Cusco un siglo antes, pero ya estaban en desuso
en el siglo XVIII como los recuadros de molduras en las
entrecalles laterales o el empleo de columnas salomdnicas
que en la escuela limefia, se emplearon solo hasta inicio del
siglo XVIII, desapareciendo posteriormente.

Un ultimo ejemplo indispensable es el de la fachada del
hospital de mujeres con una portada que lleva encima una
torre de espadafia. Destacan un par de esculturas femeni-
nas que se caracterizan por tener cuatro senos cada una,
tomadas de un grabado del tratado de Serlio (1552). En
el entablamento dos dngeles sostienen una cartela con la
inscripcion narrativa de la construccion del hospital. Todo
el conjunto se cubre de follajeria y una fila de rombos flan-
quea el borde y cubre el campanario. La portada tiene un
vano de acceso adintelado entre columnas saloménicas.

Concluimos esta apretada sintesis destacando la im-
portancia de estudiar y conocer mejor las diferentes mani-
festaciones de la arquitectura barroca peruana.

LAS REPRESENTACIONES FIGURATIVAS...



ARQUITECTURA BARROCA POPULAR
EN LA REGION PUEBLA-TLAXCALA
EXPRESION DEL MESTIZAJE

JOSE ANTONIO TERAN BONILLA / MEXICO

INTRODUCCION

on frecuencia, en los estudios relativos a la ar-

quitectura barroca novohispana se han omitido

aquellas obras no monumentales por considerar-
seles insignificantes o de poco valor artistico. Estas expre-
siones no deben ignorarse o despreciarse, pues represen-
tan la produccién arquitecténica de un gran sector de la
poblacién y en ellas se expone, de algiin modo, la idio-
sincrasia de sus autores y usuarios.

El presente trabajo pretende mostrar la forma en que
el arte barroco incide en la arquitectura religiosa produ-
cida por el pueblo en la region Puebla-Tlaxcala durante
el siglo XVIII. El tomar como objeto de estudio a dicha
arquitectura se debe a que este género arquitectonico fue
el difusor del estilo barroco. Elegimos esa zona geografica
ya que en ella existen ejemplos significativos del fendme-
no a estudiar.

La mayor parte de la historiografia que aborda el tema
de la arquitectura religiosa popular solo hace referencia
a un determinado aspecto de la misma (casi siempre a lo
ornamental), pocos trabajos la analizan de manera mas
amplia, y practicamente no han abordado el referente a
nuestro objeto de estudio.

El principal problema que se tiene al estudiar la arqui-
tectura popular es la falta de referencias a ella en fuentes
primarias. Por eso se recurrié a tomar al propio edificio
como documento histérico, puesto que el mismo propor-

1

de la Arquitectura, 1978, p. 128.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

ciona datos para su conocimiento; con la investigacion in
situ se obtuvo informacién importante acerca de las igle-
sias; se tuvieron que hacer o contar con levantamientos
arquitectonicos para analizar ciertos aspectos de dicha ar-
quitectura.

Para lograr el objetivo planeado se consideraron algu-
nos aspectos relativos a la arquitectura popular, a la pro-
duccién artistica barroca en la region de PueblaTlaxcala
durante el siglo XVIII, el 4mbito geografico, social, cultu-
ral, econoémico y religioso en que se produjo, para poste-
riormente, analizar el fendmeno y entender la manera en
que el Barroco se manifesté en la arquitectura religiosa
popular como expresion del mestizaje.

REVISION DE CONCEPTOS

En Nueva Espana, en el siglo XVIII, se presenté un
tipo de arquitectura erigida por el pueblo sin apegarse a
los lineamientos establecidos por la “arquitectura culta u
oficial”, a la cual se le ha llamado “arquitectura popular”.
La culta se refiere a la edificada por las clases elitistas con
fundamento en teorias filosoficas, da cdnones estéticos
formando estilos. Utilizaremos el término “arquitectura
oficial” en lugar de “arquitectura culta” ya que, “no se
puede considerar como ‘inculta’ a la producida por el
pueblo pues ambas poseen su propia cultura, aunque sean

diferentes entre si”'.

Gutiérrez, Ramon. et al. Arquitectura del Altiplano Peruano. Resistencia, Argentina: Universidad Nacional del Nor-este, Departamento de Historia

49

Yo



Algunos investigadores han tratado de definir la “ar-
quitectura popular”; al revisar los conceptos propuestos
encontramos imprecisiones, polémicas, contradicciones,
puntos de vista distintos que hasta la fecha no han queda-
do esclarecidos del todo. En varios de éstos se menciona
solo un aspecto de ella o se aprecia la falta de sustento
reflexivo o de fundamento filosofico al verter opiniones
subjetivas, lo que los hace poco serios, otros llegan a con-
siderarla como sindnimo de la arquitectura vernacula, ten-
dencia que sobre todo se enfoca a la vivienda.

Por eso adaptamos, para la arquitectura popular, el
concepto que para el arte popular proporciona Arnold
Hauser?, puesto que de alguna manera contempla nuestro
objeto de estudio; la definimos de la siguiente manera: se
entiende por arquitectura popular a la actividad construc-
tiva y plastica producida por estratos sociales carentes de
ilustracion (entendiéndose por esto ultimo la falta de co-
nocimientos acordes con lo “oficial”) y no pertenecientes
a los grupos sociales dominantes (en nuestro caso espafio-
les y criollos); actividad en la que participan los miembros
de la comunidad sin pretender darse a conocer como au-
tores.

Ha sido comun “considerar popular a lo mal hecho,
a lo deforme (como una expresion inferior). Sin embargo
tal opinion parte del hecho de juzgar al arte popular segtin
los valores del arte culto™. Pero no se debe olvidar que
“una forma similar no tiene necesariamente una significa-
cién similar en una cultura diferente”®. Entre las caracte-
risticas de la arquitectura popular estdn: el anonimato, “la
tendencia a la abstraccion, geometrizacion, esquematiza-
cion de las formas™, el manejo de la escala, el espacio y la
proporcion, asi como la composicion de modo distinto a
lo establecido por los canones de la “arquitectura oficial”.
Para el estudio de esta arquitectura se debe contemplar
el contexto en el que se desarrollo, teniendo presente se
trata de una manifestacion de los estratos no elitistas que,
basandose en los modelos artisticos y arquitectonicos de
la “arquitectura oficial”, los reinterpreta sin intentar co-
piarlos servilmente, dando como resultado una expresion
diferente a la llamada “arquitectura culta”.

2 Hauser, Arnold. Teorias del Arte, Madrid: Guadarrama, 1975, p. 279.

Estéticas, UNAM, 1956, p. 37.

% Mumford, Lewis. En Flores, Carlos. Vol. 1. Espana: Aguilar, 1973, p. 118.

Luks, IImar. “Tipologia de la Escultura decorativa Hispanoamericana en la Arquitectura Mexicana del siglo XVIII”. En: Boletin del Centro de Inves-

En cuanto al mestizaje, en este trabajo se refiere tanto
a su sentido antropologico -al producto de la mezcla de
sangre indigena y espaiola-, como al resultado de la asi-
milaciéon de elementos culturales espafioles por parte de
la poblacion indigena y mestiza, hecho al que también se
conoce como aculturacion.

EL BARROCO

Como forma de vida y estilo aparecio en la Nueva Es-
pana a mediados del siglo XVII, estando vigente hasta fi-
nales del XVIIL. Cada pueblo y clase social se expresa de
acuerdo con sus necesidades e idiosincrasia particulares.
Los indios, mestizos y castas con el correr del tiempo fue-
ron los constructores de las formas barrocas novohispanas
procedentes de la Metropoli y les otorgarian un estilo pe-
culiar®. En la region de PueblaTlaxcala el barroco adqui-
rid caracteristicas propias que reflejaron la forma de vida
de sus autores y usuarios condicionadas por su historia,
cultura, economia, politica, religion y ambito geogrifico.

EL CONTEXTO

La regién PueblaTlaxcala posee caracteristicas geogra-
ficas y culturales semejantes, comprende los estados de
Puebla, Tlaxcala, una parte de Veracruz y otra de Morelos.
En la época virreinal formé parte del obispado de Puebla.
Era una zona estratégica en rutas de comunicacion y co-
mercio con una diversidad en riqueza de recursos natura-
les, buenas tierras agricolas y ganaderas.

Dicha regién contaba con ciudades, villas y pueblos;
muchos de ellos eran importantes centros productores de
articulos de primera necesidad y en ellos se establecieron
artistas y artesanos ddndoles relevancia cultural. “En el
transcurso de los siglos XVII y XVIII la region tuvo una
época de notable riqueza y esplendor”’, bonanza que se
vio reflejada en la proliferacion de arquitectura religiosa
barroca popular.

Flores Guerrero, Raul. “El barroco popular de Texcoco” en Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, n°. 24, México: Instituto de Investigaciones

tigaciones Histéricas y Estéticas, Caracas: Universidad Central de Venezuela, 1980, p. 43.

Madrid: Catedra, 1983, p. 106.

México: SEP, INBA, Salvat, 1982, pp. 51-69, p. 52.

Tovar de Teresa, Guillermo. México Barroco. México, Beatrice Trueblood, 1980, p. 15; Ramon Gutiérrez, Arquitectura y urbanismo en Iberoamérica.

Castro Morales, Efrain. “Arquitectura de los siglos XVII y XVIII en la region de Puebla, Tlaxcala y Veracruz” en Historia del arte mexicano, tomo 5,

50 ARQUITECTURA BARROCA POPULAR EN LA REGION PUEBLA-TLAXCALA EXPRESION DEL MESTIZAJE

oS



En la region PueblaTlaxcala la sociedad estuvo muy
estatificada tanto en lo social como en lo econémico. Los
indios y mestizos vivian en los barrios marginales de las
ciudades y villas asi como en los pueblos.

Los distintos grupos étnicos convivieron y se mezcla-
ron, produciendo, poco a poco, la aculturacion de los mis-
mos, su fusion, mestizaje y la transformacién tanto en sus
formas de vida como en su pensamiento y costumbres.

LA ARQUITECTURA RELIGIOSA POPULAR

Durante el XVIII en los barrios marginales de las ciu-
dades y villas como en las zonas rurales de la region de
PueblaTlaxcala, hubo una proliferacion de construccio-
nes religiosas y civiles ornamentadas al gusto barroco con
caracteristicas populares, lugares cuya poblacion era de
€sCasos recursos econdmicos y no contaron con personal
instruido en los oficios relacionados con la construccion
y ornamentacion arquitectdnica, aspectos que repercutie-
ron en su arquitectura. Sus templos consistieron en capi-
llas, santuarios, parroquias e iglesias principales de pobla-
dos y barrios; varios de ellos contaron con cofradias que
proporcionaron “un enorme beneficio para las activida-
des constructivas y religioso-artisticas de la iglesia al estar
a cargo de la ornamentacion de los templos, para lo cual

contrataban a decoradores locales”®.

ANALISIS ARQUITECTONICO

Para conocer las caracteristicas de la arquitectura re-
ligiosa popular barroca de la region se realizd un analisis
arquitecténico de la misma, contemplando aspectos relati-
vos a su disefo, escala, dimensién, proporciéon, ornamen-
tacion y espacio.

Casi siempre las iglesias fueron disefiadas con planta
de cruz latina: capilla de Los Reyes, Tlax (Fig. 1), o de una
sola nave (San Juan Aquiahuac), retomando las formas de
la arquitectura “oficial”, pero a diferencia de ésta, algu-
nos templos poseyeron pequeios cruceros: Capilla de Ecce
Homo (Fig. 2), brazos de distintas dimensiones (San Pedro
Colomoxco), o casos excepcionales: la capilla de Dolores,
en Puebla (Fig. 3), con dos pequefios cruceros coronados
por ctpulas y San Pedro Colomoxco (Fig. 4), con planta
de cruz latina invertida, colocando a sus pies el presbite-
rio, donde o los constructores ignoraban el significado de
la planta en cruz o la vincularon con el martirio de San

Pedro.

8 Luks, Ilmar. op. cit. p. 37.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 1 Fachada y planta arquitecténica de la Capilla de Los Reyes,
en la Hacienda “Los Reyes”, Tlaxcala.

Fig. 2 Fachada y planta arquitecténica de la Capilla de Ecce Homo,
Ciudad de Puebla.

Fig. 3 Fachada y Planta arquitecténica de la Capilla de Dolores,
Ciudad de Puebla.

51

Yo



Fig. 4 Fachada y planta arquitecténica de la Capilla de San Pedro Colomoxco.
San Andrés Cholula, Puebla.

Fig. 5 Portada y planta arquitectonica con sacristia “ochavada”,
de la Capilla de Santa Inés Xanenetla, Ciudad de Puebla.

Entre los elementos barrocos que la arquitectura popu-
lar retom¢ de la arquitectura “oficial” estan el octidgono,
que se aprecia en plantas (sacristia de Santa Inés Xanenet-
la) (Fig. 5), en los cuerpos de las torres (en el segundo de
Ecce Homo), en tambores (Santa Isabel Xiloxostla), y cupu-
las (Los Reyes, Tlaxcala), asi como en ventanas (San Diego
Notario, Tlaxcala), el uso de lineas mixtilineas se observa
en plantas (la de la torre de Balvanera), remates de facha-
das (San Bernardino Tlaxcalancingo), en ventanas (la co-
ral de La Trinidad Tepanco) y arcos (Santa Barbara); la
linea quebrada se us6 en pretiles de azoteas (San Gregorio
Zacapechpan), ventanas (cupula de Balvanera en forma de
estrella), cornisas de fachadas y torres (torres de Santa Inés
Xanenetla). Se utilizaron arcos lobulados (Dolores), lineas

®  Flores Guerrero, Raul. op. cit., p. 39.

10" Castro Morales, Efrain. op. cit., p. 52.

ondulantes en las bardas atriales (San Dionisio Yauhque-
mecan) y ctpulas gallonadas (Los Gozos).

La arquitectura oficial consideraba que debia haber
una relacién entre la obra arquitectonica y ciertos cdno-
nes estéticos, trazos geométricos reguladores sujetos a la
seccion aurea, asi como con otros aspectos plasticos. En
la arquitectura religiosa popular barroca el manejo de la
medida -contemplando de manera conjunta la escala, di-
mension y proporcion- dio como resultado volumenes ar-
quitectonicos muy diversos, perceptibles en la apreciacion
de conjunto de cada iglesia, visible en el juego de volu-
menes producido entre su tipo de planta y sus elementos
arquitecténicos: muros, ctpulas, torres, espadafas, etc.
Asi, encontramos ctpulas, espadafias y torres muy altas
o bajas respecto a la nave o fachada de su iglesia, coros
demasiado pequefios, espacios muy amplios para el des-
plante de cupulas en relacién con los tramos de la nave,
brazos de crucero apenas perceptibles o minimizados, co-
lumnas, pilares, pilastras, nichos y ventanas sumamente
reducidos, alargados, bajos, altos, anchos o delgados, asi
como esculturas desproporcionadas en relacion con sus
nichos y portadas.

Las dimensiones de las iglesias variaron tanto en su
largo, ancho vy altura sin haber un prototipo de ello, exis-
tiendo una diversidad en sus tamafios; las hubo muy
grandes y otras sumamente pequefias. Por lo comun, sus
elementos arquitectdnicos y su ornamentacion no estaban
proporcionados (segiin los canones de la arquitectura “ofi-
cial”), ya fuera con respecto a la antropometria humana,
a la relacion que guardaban unos elementos con otros, a
la disposicion que tenia una seccion de un elemento con
respecto a sus partes. Pero en el manejo de sus propios
valores produjo “una armonia de la desproporcién, que para
el pueblo y el artista popular es una armonia de proporciones
distintas™.

La region de Puebla-Tlaxcala conto con recursos natu-
rales que permitieron adquirir una variedad de materiales
de construccion y ornamentacion, tales como algunos ti-
pos de canteria, yeso para los estucos, cal para argamasas,
barro para ladrillos y azulejos. La arquitectura de esa zona
manifestd caracteristicas bien definidas, asi como diferen-
cias locales en sus zonas como resultado del empleo de
algunos elementos constructivos, arquitecténicos y deco-
rativos, asi como por el uso de materiales locales [...] Nin-
guno de estos elementos y materiales son excepcionales
en la arquitectura de la Nueva Espafa, pero su reiterado
empleo y la ausencia de otros, tipicos de otras regiones, es
lo que contribuye a definir el caracter regional'®.

52 ARQUITECTURA BARROCA POPULAR EN LA REGION PUEBLA-TLAXCALA EXPRESION DEL MESTIZAJE

Yo



Fig. 6 Izquierda: Columnas saloménicas en la Capilla de Loreto,
Ciudad de Puebla. Derecha: Detalle de columna salomoénica en el templo
de la Trinidad, Tepango, Estado de Puebla.

La arquitectura religiosa popular se construyé utilizan-
do sistemas de edificacion poco complejos y materiales
constructivos regionales no gravosos, de facil adquisicion.
Para su ornamentacién us6 materiales y técnicas multiples
y variadas; los hubo muy sencillos, como el rejoneado,
hasta los muy elaborados (argamasas y yeserias), que por
la manera de emplearlos le dieron un sello regional muy
caracteristico.

En esta arquitectura, en la ornamentacion es donde
mejor se aprecia el gusto barroco. Roleos, pinéculos, cor-
nisas con quiebres, frontones rotos, 6culos de formas va-
riadas, columnas y pilastras en diversas formas, tales como
salomonicas (capilla de Loreto) (Fig. 6), estipites (portada
de Santa Inés Xanenetla), en zigzag (Los Reyes de Juarez),
sus formas a veces Unicamente insinuadas o delineadas
(pilastras estipite de la torre de Tzicatlan); ornamentadas
con guias vegetales (La Trinidad Tepanco), sostenidas por
figuras humanas (Los Reyes de Judrez), o forradas con azu-
lejo y ladrillo (pilastras de la fachada de Santa Maria To-
nantzintla) fueron elementos arquitecténicos elaborados
con diversos materiales constructivos y decorativos, utili-

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

zando multitud de combinaciones y colores, que en con-
junto lograron dar a cada edificio una expresion diferen-
te, mestiza, de gusto barroco en la arquitectura popular.
Los motivos decorativos barrocos que mds se emplearon
en sus elementos fueron los geométricos, los vegetales, la
fauna y la figura humana; muchas veces formando parte
importante del mensaje iconogréfico, en otras, por la in-
terpretacion que de las mismas hizo su autor, llegaron a
fusionarse unos con otros y con los elementos arquitecto-
nicos, haciéndolos dificiles de identificar, pasando sélo a
formar parte de la estructura decorativa.

El manejo del color, dado por la policromia de los ma-
teriales, logrd efectos variados, y fue uno de los factores
mas importantes en la manera de presentar la expresion
barroca en la arquitectura religiosa popular.

El uso de materiales ornamentales regionales, solos o
combinados ya fuera en secciones o en la totalidad del es-
pacio arquitecténico, como argamasas en fachadas retablo
(Tepalcingo) (Fig. 7), paramentos de ladrillo y argamasa
(Santa Bérbara), ladrillo y azulejo (San Bernardino Tlax-
calancingo) o de ladrillo, argamasa y azulejo (arco atrial

53

Yo



Fig. 7 Izquierda: Fachada del Templo de San Bernardino, Tlaxcalatzingo,
Puebla. Derecha: Fachada del Templo de la Trinidad Tepanco, Estado de Puebla.

de la Trinidad Tepanco), asi como cupulas tapizadas con
azulejo (San Dionisio Yauhquemecan), yeserias doradas y
policromadas (San Bernardino Contla) o de lambrines de
azulejo (Dolores), produjeron en cada ejemplo de arqui-
tectura religiosa popular, multiples texturas, provocaron
juegos de sombras, luces y claroscuros, logrando diversi-
dad de efectos cromaticos, volumétricos, de movimiento y
contrastes propios del barroco.

La luz natural tuvo gran importancia en los efectos am-
bientales barrocos producidos sobre las yeserias y retablos
de los interiores de la arquitectura religiosa popular, a me-
nudo resaltados por la “luz de las velas [que] se reflejan
contra el decorado del estuco”!.

El espacio arquitecténico tiene un papel muy impor-
tante en la arquitectura religiosa popular; estd condicio-

nado por el volumen, las dimensiones, la proporcién, la
textura, el color, el manejo de luces y sombras, asi como
por los elementos arquitectonicos y decorativos de un edi-
ficio. “Solo la experiencia directa puede proporcionar la
comprension del espacio de una obra arquitecténica. Sélo
vivenciandola y observindola desde todos sus angulos en
diversas horas del dia, se puede percibir su caricter espe-

cifico” 2.

En las iglesias populares, el espacio exterior a veces fue
sacralizado a través de fachadasretablo (Los Reyes de Jua-
rez), delimitando sus atrios con bardas (San Juan Cuautli-
pan) o arcos de formas barrocas (La Trinidad Tepanco). El
espacio interno se vio condicionado por las formas de los
elementos arquitectdnicos y por la decoraciéon del propio
edificio.

Palm, Erwin Walter. “Reflexiones sobre el lenguaje de la arquitectura hispanoamericana de los siglos XVII y XVIII” En Nuestra América, El barroco

Latinoamericano, México, Centro Coordinador y Difusos de Estudios Latinoamericanos, UNAM, Ao 1, Num. 3, Septiembre-Diciembre 1980,

pp. 57-70, p. 65.

Gasparini, Graziano. “La influencia indigena en la arquitectura barroca colonial de Hispanoamérica” En Boletin del Centro de Investigaciones Histé-

ricas y Estéticas, Num. 4, Caracas: Facultad de Arquitectura y Urbanismo, Universidad Central de Venezuela, 1966, p. 76.

54 ARQUITECTURA BARROCA POPULAR EN LA REGION PUEBLA-TLAXCALA EXPRESION DEL MESTIZAJE

Yo



Ejemplo del espacio arquitectdnico es el santuario de
Santa Maria Tonantzintla, (Fig. 8) considerado como ex-
presion del “barroco sui géneris, con marcado acento indi-
genay popular”” por la utilizacién de materiales y técnicas
constructivos como ornamentales imitando disefios de la
arquitectura “oficial”, aunque obedeciendo a un progra-
ma iconografico y teoldgico culto. Sus “... yeserias trepan
por muros, arcos, bovedas y ctupula del sencillo esquema
cruciforme y logran alterar el espacio, transformar las es-
tructuras y volver confusas las formas de las pechinas o de
la base octogonal de la cupula”, a la vez que forman una
unidad inseparable entre lo religioso y lo estético, “piedad
y plastica fueron puestas en juego para rendir culto a Ma-
ria”b.

Por todo lo anteriormente expuesto, considerando la
idiosincrasia y la heterogeneidad étnica de los pobladores
de la region, hace que las iglesias de “estas comunidades
rara vez se den ejemplos idénticos en su composicion y
ejecucion”

16

Luks, Ilmar. op. cit. p. 31.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

LOS CONSTRUCTORES Y DECORADORES

Al analizar la arquitectura religiosa popular se puede
constatar la falta de personal formado en los gremios de
constructores para su disefio, direccion, ejecucion de la
obra arquitecténica y ornamental debido a que en los lu-
gares donde se presenta, la mayor parte de sus habitantes
por sus limitados recursos econdmicos, no podia contra-
tar a maestros de arquitectura para la ereccion de sus tem-
plos, recurriendo a maestros de obras o a personal de la
localidad que poseia practica y experiencia en el oficio de
la construccion. Asi, este tipo de arquitectura estuvo al
margen de las ordenanzas gremiales, mostrable en el ma-
nejo de la proporcion y escala distinto a los canones esta-
blecidos por la “arquitectura oficial”.

Un programa técnico rigurosamente arquitectonico,
fundado sobre un plan general comprendiendo desde la
planta, hasta el coronamiento de la iglesia todos los ele-
mentos constructivos del templo, no existe en esta Arqui-

Fig. 8 Fachada e interior del Santuario de Santa Maria Tonantzintla, Estado de Puebla.

Maza, Francisco de la. La ciudad de Cholula y sus iglesias. México: Instituto de Investigaciones Estéticas, UNAM, 1959.
Gasparini, Graziano. América, Barroco y Arquitectura, Caracas: Ernesto Armitano, 1972, p. 434.

Sebastian, Santiago. El Barroco Iberoamericano. Mensaje Iconogrdfico. Madrid: Ediciones Encuentro, 1990, p. 58.

55

Yo



tectura Popular. [...] La mayor parte de las iglesias de este
tipo, estan hechas por el esfuerzo pecuniario y artistico de
los habitantes del pueblo, o de un barrio de una ciudad,
bajo la direccién espiritual del sacerdote... se escogia por
voto publico a un maestro de obras, el cual se encargaba
de la direccion técnica de la fabrica; se cotizaba a los ricos
del lugar o con materiales o con dinero y se hacia trabajar
a todo mundo!.

En los documentos de archivos no se han encontrado
los nombres de los autores de esta arquitectura, aunque se
intuye pertenecian a la comunidad o procedian del mis-
mo dmbito en el que iban a trabajar.

Algunos maestros de arquitectura como José¢ de Me-
dina, Diego de la Sierra, Jos¢ Miguel de Santa Maria y
Antonio de Santa Maria Inchdurregui’®, laboraron tanto
en la ciudad de Puebla como en otros lugares de la regién
llevando asi el Barroco a esos sitios.

Con frecuencia indigenas y mestizos trabajaron de ma-
nera temporal como ayudantes o maestros de obras, en
la construccion “oficial” de edificios en las ciudades lle-
gando a tener nociones de las actividades edificatorias. De
esta forma llevaron los modelos barrocos de la arquitectu-
ra “oficial” a sus lugares de origen. Sabemos que algunos
albafiiles y canteros indigenas que vivian en la Puebla de
los Angeles trabajaron en otros lugares, como Juan Salva-
dor, del barrio de Santiago, labor6 en la construccion de
una iglesia en Chietla, los canteros Juan Guzman, Nicolds
de Santa Ana, Juan Miguel y Salvador Macias fueron a
Cordoba a labrar la portada de la iglesia parroquial, los
oficiales albafiles y canteros indios del barrio de San Juan
del Rio trabajaron en la catedral de Oaxaca® y la capilla
de Xanenetla en Puebla fue construida por los naturales
del barrio en 1777%. Asi, frente al arquitecto o alarife [...]
trabaja el albanil o el maestro de obras inculto que imita
sus edificios. Conocen empiricamente, o por experiencia
de la practica, los métodos de construccion, y es en la par-
te decorativa donde su ingenio y su memoria tratan de
reproducir lo que han visto en otros monumentos. Como

falta lo esencial, que es el arte del dibujo clasico, de las pro-
porciones arquitecténicas, de la mesura y de las leyes de
la composicién, la obra resulta deliciosamente popular?!.

Al observar y analizar los ejemplos de la arquitectura
objeto de nuestro estudio nos damos cuenta de que no
siempre prevalecen las mismas condiciones en todos ellos.
A veces, “en algunas iglesias, surge [...] un problema, el de
que, perteneciendo la decoracion al ambito de lo popular,
la estructura del edificio y la composicion de la fachada
muestran la intervencion de una mente arquitectonica
preparada y conocedora”?, y viceversa, lo que sucede tan-
to en su aspecto constructivo como en el ornamental. Los
programas iconograficos y simbolicos en algunas de ellas a
veces fueron sencillos y otros elaborados, en muchos casos
estuvieron bien estructurados y estudiados, como el de la
portada del Templo de Tepalcingo o el interior del Santua-
rio Santa Maria Tonantzintla.

El autor de la ornamentacion no buscaba solamente
conferirle al templo una apariencia agradable para su co-
munidad, sino a la vez plasmo imagenes de acuerdo con
una funcion didactica doctrinal lo que se aprecia en cier-
tos programas iconograficos de lo que hace pensar que el
proyecto ornamental estuvo bajo la direccion espiritual de
algtin sacerdote?.

En otros casos, los autores trataron de plasmar las for-
mas que les eran gratas y habian visto en templos de la
arquitectura “oficial”, por lo que los simbolos cristianos
sufrieron transformaciones o fueron usados indistinta-
mente “pasando muchas veces a formar parte de la cate-
goria decorativa” (como en Tzicatlan). Pero el artesano
siempre confirio a su obra su propio sello, presente en el
manejo de los materiales, del color, del espacio, de la pro-
porcion, de la abstraccion de formas o de la interpretaciéon
diferente de los motivos ornamentales.

En el caso de la arquitectura popular existen por lo
general influencias de edificios cercanos realizados por
arquitectos preparados; sélo que el arquitecto popular y
los escultores que trabajan a sus 6rdenes toman de ellos

20

21

22

23

2%

56

Yo

Toussaint, Manuel. “La Arquitectura Popular” en La Arquitectura Religiosa en la Nueva Espaiia durante el siglo XVI, México, Secretaria de Hacienda,
1927, pp. 109 y 127.

Castro, Efrain, Constructores de la Puebla de los Angeles, Puebla: Museo Mexicano, 2004, pp. 85, 11y 156; Gonzélez Franco, Glorinela. et al. Artistas y
artesanos a través de fuentes documentales: Ciudades, pueblos y villas. vol. 11, México, INAH, 1995, pp. 135 y 188; Ramirez Montes, Guillermina. Catdlo-

gos de documentos de Arte en el Archivo General de la Nacién, México, Ramo: Templos y Conventos, Primera parte. n° 2, México, Instituto de Investigaciones

Estéticas, UNAM, 1983, pp. 2, 3y 9.

Castro, Efrain. Constructores ... op. cit., pp. 146, 78 y 92-93.

Cervantes, Enrique, Bosquejo del desarrollo de la ciudad de Puebla, México: [s.e] 1938, p. 12.

Toussaint, Manuel. Arte colonial en México. México: Instituto de Investigaciones Estéticas, UNAM, 1974, p. 209.
Flores Guerrero, Raul. op. cit., p. 39.

Luks, Imar. op.cit., p. 35.

Ibidem, p. 25.

ARQUITECTURA BARROCA POPULAR EN LA REGION PUEBLA-TLAXCALA EXPRESION DEL MESTIZAJE



Fig. 9 Izquierda: Fachada del templo de Tzicatlan, Puebla.
Derecha: Fachada del templo de Jolalpan, Puebla.

los elementos segiin su arbitrio, siguiendo sus afinidades
emocionales y estéticas con tal o cual forma, con tal o cual
motivo ornamental. A veces les gusta tanto que lo hacen
destacar de un modo desmesurado, sin importarles, o mas
bien sin tener siquiera idea, de que en el edificio inspira-
dor esa forma o motivo estd sometido a un concepto de
orden y armonia establecido por determinados canones
estilisticos®.

Los pueblos no contaron con el suficiente dinero para
contratar a un maestro para la decoracion de sus iglesias,
por lo que la comunidad delegaba la ornamentacion de
sus templos en oficiales y maestros practicos, vecinos de la
misma poblacion, que tenfan experiencia y conocimientos
empiricos en la construccion y la decoracion. La falta de
direccion apta repercutié definitivamente en la “calidad”
de ejecucion, pero este aspecto, al igual que la utilizacién
de algunas técnicas y materiales econémicos, le confirié su
propio sello y caracteristica a dicha arquitectura.

En ocasiones, uno se encuentra ante una fachada
profusamente decorada de acuerdo con el estilo Barroco

2 Flores Guerrero, Raul. op. cit., p. 37.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

(Jolalpan) (Fig. 9) o por el contrario, solo tiene alguna ca-
racteristica en este estilo (San Juan Aquiahuac); en varias
iglesias, las fachadas estan ornamentadas y sus interiores
carecen de decoracién, o al contrario, los interiores estan
espléndidamente ornamentados con yeserias (Santa Isabel
Xiloxoxtla) (Fig. 10) y las portadas son sencillas o carecen
decoracion. En otros, fachadas e interiores estan orna-
mentadas al gusto barroco (Santa Maria Tonantzintla).

CONCLUSIONES

La arquitectura religiosa popular barroca durante el
siglo XVIII en la region de Puebla-Tlaxcala fue muy rica
y variada. El artesano le confirié a cada obra su propio
sello, presente en el manejo de los materiales regionales,
el color, el espacio, la proporcién, los volumenes, la abs-
traccion de formas o de la interpretacion de los motivos
ornamentales en las que se aprecia la reinterpretacion de
los modelos “oficiales” pero que dan como resultado una

57

Yo



expresion diferente propia del mestizaje. Todo ésto reper-
cutié en el producto arquitecténico y le confirieron a la
arquitectura religiosa popular barroca caracteristicas muy
peculiares, destacando la forma y profusion en que se uti-
lizaron los materiales regionales en su ornamentacion.

Lo barroco en esta arquitectura pricticamente se da
en la ornamentacién y, de manera aislada, en algunos ele-
mentos constructivos. Lo popular se aprecia en la manera
variada de conjuntar y relacionar los diferentes elemen-
tos arquitecténicos y ornamentales, el manejo del disefio,
escala, proporcion, medidas, dimensiones, técnicas cons-
tructivas y ornamentales, asi como en la mano de obra,
que aunado a la idiosincrasia de sus usuarios y construc-
tores muestran su mestizaje y aculturacién, junto con el
forjamiento de muchos aspectos de la cultura mexicana.

Muchas veces las iglesias populares fueron llamativas
y resaltaron del resto de las construcciones del lugar, sir-

Fig. 10 Fachada e interior de la Parroquia de Santa Isabel Xiloxostla,
Estado de Tlaxcala.

viendo a su vez como difusoras de las manifestaciones ba-
rrocas para otros ambitos. En esta arquitectura, las formas
barrocas se manifestaron de una manera muy diversa al
retomar los modelos de la arquitectura “oficial”, plasman-
dolos de acuerdo con su propia sensibilidad, condicio-
nantes econdmicas, pero sobre todo buscando resolver las
necesidades de cada comunidad.

El Barroco llegd a esta arquitectura a través de maestros
de arquitectura que fueron a trabajar a diversos lugares de
la region o por los habitantes de los pueblos que temporal-
mente laboraban en las ciudades y villas, llevando consigo
el gusto barroco al regresar a sus lugares de origen.

La importancia de la arquitectura religiosa popular ra-
dica en ser la expresion de una comunidad histérica con
la que sus actuales usuarios se identifican y consideran su
patrimonio, por lo que la cuidan con el fin de transmitirla
y heredarla a sus descendientes.

58 ARQUITECTURA BARROCA POPULAR EN LA REGION PUEBLA-TLAXCALA EXPRESION DEL MESTIZAJE

)



EL CORREDOR MADERERO CONTINUO
EN LOS CENTROS URBANOS
DE LA AUDIENCIA DE CHARCAS

VICTOR HUGO LIMPIAS ORTIZ 7 BOLIVIA

ABSTRACT

n esta ponencia se describe y analiza la experiencia

de corredores urbanos continuos que en algunas

ciudades coloniales definieron toda su mancha ur-
bana y no se limitaron a la plaza mayor, a una calle prin-
cipal 0 a un sector o barrio particular, como en la mayor
parte de las ciudades fundacionales. En la Audiencia de
Charcas, este tipo de solucion urbana radical solamente
se manifesto en la gobernacion tropical de Santa Cruz de
la Sierra.

Aunque hubo continuidades urbano coloniales simi-
lares en algunos centros urbanos de la zona del Caribe
y la América Central, asi como en el Paraguay y actual
Norte argentino, en ninguno de esos lugares se desarro-
116 tan masivamente la continuidad del corredor urbano
cubierto, ni prevalecié tanto tiempo ni se sostuvo has-
ta el presente, como en las zonas bajas de la actual Bo-
livia. Fue desde Santa Cruz de la Sierra que se genera-
lizé el uso de los corredores exteriores en la cuadricula
urbana fundacional, generando con los afios manzanos
peripteros, rodeados completamente por corredores, de-
finiendo un urbanismo de excepcional riqueza espacial,
de cualidades vivenciales dignas de estudiar!. Si bien en
este trabajo se describe las caracteristicas técnicas de los
corredores madereros exteriores, soportales, portales o
galerias que prolongan los faldones de las cubiertas de

1

viviendas y edificios, es importante advertir que aqui no
se describe ni analiza los corredores cubiertos o galerias
que rodeaban las plazas de armas virreinales; ni tampoco
la galeria o corredor cubierto urbano continuo que pro-
tegia alguna que otra via comercial troncal; ni la galeria
o corredor lateral o perimetral de residencias rurales, ni
las muy populares galerias que convertian los patios inte-
riores en peristilos, herencia hispanica de primer orden.

El enfoque del andlisis es fundamentalmente urbanis-
tico, contextualizado con su marco cultural y social, reco-
nociendo los elementos tecnologicos y funcionales signi-
ficativos. El estudio se concentra en la ciudad de Santa
Cruz de la Sierra, poblacion en donde la continuidad de
sus corredores no solamente alcanzé una significatividad
mayor que cualquier otro centro urbano fundacional sud-
americano, sino que ella también pudo ser documentada
desde temprano y preservada hasta la segunda mitad del
siglo XX, motivando incluso su adopcion como modelo
tipoldgico obligatorio para su centro historico.

Los diferentes elementos arquitecténicos y tecnoldgi-
cos que caracterizan a estos espacios, intermedios entre
lo publico y lo privado, asi como la diversidad de usos y
funciones que se les asigna, son senalados y contextualiza-
dos a partir de documentacion archivistica, bibliografica,
fotogréfica, planimétrica y también, a partir de los ejem-
plos persistentes en diferentes ciudades del oriente boli-
viano, en donde han adquirido una dimension identitaria
significativa, particularmente en Santa Cruz de la Sierra.

Ver Gutiérrez, Ramén. Arquitectura y Urbanismo de Hispanoamérica (Madrid: Catedra, 1983). Sobre el caso de Santa Cruz de la Sierra, ver la tesis

de maestria de Limpias Ortiz, Victor Hugo. Architecture and Urbanism of Santa Cruz de la Sierra, Bolivia (The University of Texas at Austin: Master

of Architecture Thesis, 1990).

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

59

Yo



CORREDORES URBANOS EXTERIORES:
ESPACIOS VITALES

Los corredores o galerias exteriores, como solucién
arquitectdnica que proyecta las cubiertas mas alla del vo-
lumen principal de una edificacién, es una tipologia im-
portada por los espafioles en América, la cual se aplico de
diferentes maneras, tanto tecnoldgica, como morfologica
y funcionalmente, dependiendo de diferentes condicio-
nantes. Algunas de esas soluciones seran masivamente
utilizadas, como la galeria que cubria el perimetro de los
patios interiores, comun tanto a regiones templadas como
tropicales. El corredor exterior con fines comerciales fue
también muy aplicado en los perimetros de las plazas ma-
yores de las ciudades fundacionales, incluso formé parte
de las Ordenanzas reales. A pesar de no presentar un uso
tan universal, el corredor o galeria lateral, tanto en las
zonas rurales como urbanas, abierto o a modo de logia,
fue una solucién popular en zonas tropicales, e incluso
hoy se mantiene vital. Menos comtn aun es el corredor
perimetral externo, que protege los cuatro frentes de una
edificacion, siendo su uso limitado a las viviendas rurales
de las regiones tropicales, entre ellas, la de la antigua Go-
bernacion de Santa Cruz de la Sierra. En contrapartida,
el corredor urbano exterior continuo, que se desarrolla
en todos o la mayor parte de los manzanos de una po-
blacién, es una solucién rara, concentrada en pocas re-
giones americanas; entre ellas, la region tropical del Vi-
rreinato del Peru, que en los siglos XVI, XVII y mayor
parte del XVIII, incluia la region oriental de la Audien-
cia de Charcas, el actual Paraguay y el Norte argentino.

En la Audiencia de Charcas, la ciudad que va a adop-
tar esta solucion urbana particular, que se convertira
en caracterizadora de la mayor parte de las ciudades del
oriente de Bolivia, es Santa Cruz de la Sierra, fundada en
1561 por el capitin extremeiio Nuflo de Chaves, quien
llega a la zona desde Asuncién, cuando ésta ciudad y
su gobernacion formaba parte del Virreinato del Peru.

PROCESO DE CONSOLIDACION

Las recientes excavaciones en el sitio en donde se fundo
originalmente la mencionada ciudad confirman que des-
de el siglo XVI ya hubo viviendas que intentaron replicar
los portales peninsulares, dando inicio a un proceso que

terminaria consolidando la continuidad y generando esta
espacialidad urbana particular. Solo se puede suponer que
en Asuncion se habria empezado con esa reproduccion,
ya que los documentos solo los empiezan a mencionar en
el siglo XVIII y no existe ninguna referencia arqueolégica
documentada®. En todo caso, tanto la arqueologia como
la archivistica permiten afirmar que estas primeras mani-
festaciones no definieron una continuidad urbana, limi-
tandose a sugerirla con viviendas y edificaciones publicas
con soportales aislados, desconectados entre si.

La consolidacién material de esta tipologia debid ace-
lerarse después de 1621, cuando Santa Cruz de la Sierra se
funde definitivamente con San Lorenzo de la Barranca o
de la Frontera, ciudad que habia sido designada sede del
Obispado en 1605. Durante el primer siglo virreinal, la
densidad edilicia se consolidaba lentamente, a diferencia
de otras ciudades de la Audiencia, dada la condicién fron-
teriza del poblado, el mas alejado de las costas sudameri-
canas. Durante un tiempo, otras dos tipologias arquitectd-
nicas, el pahuichi y el volamen compacto, que no contem-
plaban galerias exteriores, no facilitaron la continuidad de
los corredores. Con los afios, la superioridad de la solucion
con galeria, en cuanto a su mejor enfrentamiento a los ri-
gores del clima y las comodidades funcionales y sociales
que ofrecia, le convirtieron en la tipologia predominante’.
La definicion de una imagen realmente “urbana”, aunque
precaria, se acelerd en el siglo XVIII, coincidiendo con
la expansion demografica motivada por la pacificacién de
la region y su ocupacion agricola y ganadera, ademds del
impacto econdémico consecuencia de la creacion de los
centros misionales jesuiticos de Moxos y de Chiquitos. La
densificacion de los manzanos del damero fundacional se
manifestd forzada tanto por el perimetro urbano impuesto
por las quintas adyacentes a la ciudad, como por la conso-
lidacién de los barrios de indigenas en la periferia. En las
quintas y alrededores de “Afuera-el-pueblo” era en donde
se ubicaban los trapiches azucareros, curtiembres, talleres,
carpinterias y otras factorias artesanales. Todo ello per-
mitié que los corredores ganen continuidad en las calles.

En ese siglo, también contribuyé a la consolidacion
de la imagen urbana crucefa, la paulatina incorporacién
de la teja muslera en las cubiertas, las que hasta entonces
se resolvian en buena parte de las viviendas con medios
troncos desbastados de la palma negra. Con la incorpo-
racion de la teja de barro cocido, debieron surgir por
primera vez esquinas con faldones formando limatesas,

Es importante destacar que la mayor parte de los primeros pobladores de la primera Santa Cruz de la Sierra eran espafoles que vinieron desde

Asuncion, a quienes después se le sumarian otros provenientes de La Plata y de Lima.

Cruz: UPSA, 2001).

Sobre estas otras dos tipologias virreinales en Santa Cruz, ver Limpias Ortiz, Victor Hugo. Santa Cruz de la Sierra: arquitectura y urbanismo (Santa

60 EL CORREDOR MADERERO CONTINUO EN LOS CENTROS URBANOS DE LA AUDIENCIA DE CHARCAS

Yo



Fig. 1 Imagen urbana de Santa Cruz de la Sierra, fines del s. XIX.

sofisticacion técnica que generalmente no se aplica ni
con el tronco de la palma ni con las hojas del motact.

Hasta fines del siglo XVIII y primeras décadas del de-
cimondnico, Santa Cruz de la Sierra era practicamente
el tnico poblado espaiiol de la region llanera de la Au-
diencia de Charcas. Las poblaciones de Chilén y Samai-
pata, en el camino a La Plata, eran poblaciones peque-
fas ubicadas en la regiéon de los valle subandinos, y en
ellas las galerias no formaban parte de la solucion hacia
la calle, limitandose, como en el resto de la Audiencia y
el Virreinato, a los patios interiores. El resto de las po-
blaciones de la Gobernacion eran caserios o poblaciones
indigenas. Las mas importantes de éstas tltimas, eran las
reducciones fundadas a fines del siglo XVII por la Com-
pania de Jesus, en Moxos hacia el norte, y en Chiquitos
hacia el noreste y este. En esas poblaciones el corredor
externo fue adoptado como solucién tipoldgica tanto en
los templos y colegios misionales, como en los cuarteles
residenciales, como lo parecen demostrar grabados, di-
bujos y acuarelas del siglo XIX* (Figs. 1-2).

Llamo siempre la atencion el poco interés del goberna-
dor Francisco de Viedma en esta caracteristica urbana cru-
cefa, cuando visita la ciudad y las poblaciones vecinas a fi-
nes del siglo XVIII. El marcado desinterés de Viedma por
los aspectos estéticos que presentaban los pocos edificios
publicos crucefios e incluso los templos madereros jesuiti-
cos que visitd, permite sospechar que tal desinterés no debe
implicar ni su inexistencia ni tampoco su insignificancia.
Es mas, Viedma no menciona ni los corredores exterio-

Fig. 2 Cuarta catedral maderera y cabildo, fines del XVIII.

res de la “nueva” iglesia catedral que se habia construido,
como tampoco la doble galeria del Colegio Seminario, los
dos principales edificios de la ciudad. Tampoco le merecié
comentario explicito el corredor externo sobre-elevado del
antiguo Cabildo. El amplio y detallado informe de Vied-
ma es fundamentalmente econémico y administrativo en
su enfoque, y negligencia otros aspectos, aunque si reali-
z6 comentarios al respecto del uso -extrafo para él- de
algunos materiales constructivos, como la teja de tronco
de palma que cubria entonces a varias viviendas crucefas.

A diferencia de Viedma, otros visitantes europeos re-
marcaran con énfasis estos corredores apenas cuatro dé-
cadas mas tarde. Son precisamente ellos los responsables
de los primeros dibujos y representaciones iconograficas
de estos corredores, entre 1830 y 1860, especialmente de-
dicados a las misiones jesuiticas de Moxos y Chiquitos.
Fotografias de fines del siglo XIX y principios del XX
también contribuyen a identificar la tipologia, en un pe-
riodo en el que todavia no se habian iniciado cambios
significativos, ni se las habia demolido y reemplazado.

Entre ellos, se destaca el explorador francés, Alcide
D’Orbigny, quien luego de su visita a la ciudad en 1830,
describi¢ el edificio del Cabildo, construido frente a la
plaza en 1635, diciendo que “...este cabildo es una casa
grande, provista por una galeria de madera, edificada
a dos metros sobre el nivel de la plaza...” En un docu-
mento de 1833 se lo describe como “...el Altillo del vie-
jo Cabildo Municipal...”® pues habia dejado de cumplir
tal funcion, convirtiéndose en la sede del Prefecto.

Ver por ejemplo, los grabados realizados entre 1830-31 de Alcide D’Orbigny, en Vidgje a la América Meridional (Buenos Aires: Futuro, 1945) Tomo

111, o las acuarelas de Melchor Maria Mercado de 1856 (Archivo Nacional de Bolivia), y el grabado de Exaltacién de Franz Keller. The Amazon and

Madeira Rivers (Londres: Chapman and Hall, 1874), p. 159.

> D'Orbigny, Vidje a la América Meridional (Buenos Aires: Futuro, 1945) Tomo III, pp. 1135.

de un inmueble que menciona al Cabildo como referencia.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Gomez Coca, Aquiles. “El Viejo Cabildo Municipal” en Diario El Deber (Santa Cruz: marzo 2, 1991). Cita una Minuta Notarial de Compra-venta

61

Yo



ML

""hr“‘“;r“w—“'nﬁ{“

Fig. 4 Detalle del plano de Santa Cruz de la Sierra, Konig y Lascano, 1888.

Aunque sus representaciones iconogrificas se refieren
a las reducciones de Moxos, las acuarelas de Melchor
Maria Mercado, de 1856, y el grabado de Franz Keller
de Exaltacion, de 1876, merecen destacarse, pues con-
firman la persistencia y predominio de la tipologia en
toda la region de los llanos bolivianos actuales’ (Fig 3).

Los corredores urbanos de Santa Cruz de la Sierra
empezaran a documentarse graficamente con las prime-
ras fotografias de 1860 y los grabados de “El Cosmopolita

[lustrado” de 1884, de la mano de Manuel Lascano®. El
primer plano urbano de la ciudad, levantado por Kénig

y dibujado por el mismo Lascano en 1888 no solamen-
te confirma la continuidad que presentaban para enton-
ces, sino que también las documenta longitudinalmente.
Ese plano excepcional, que representa todas las facha-
das urbanas ha permitido seguir la huella de estos co-
rredores, con todas las limitaciones que supone (Fig. 4).

El gedgrafo Gerrit Koster en 1973 realizd un exhaus-
tivo y bien documentado relevamiento de las galerias
crucefias partiendo de las referencias del Plano de 1888
comparandolo con planos urbanos posteriores (1906,
1930 y 1948), los cuales mantuvieron un interés parti-
cular en diferenciar las casas con galerias externas de
aquellas que no la tenian, facilitando la tarea del inves-
tigador’. La minuciosa investigacion de Koster permi-
tié reconocer el dafo que estaba ocasionando el interés
“modernizador” de la poblacion, que preferia retirar los
“horcones” de madera y convertir la galeria en un sim-
ple corredor cubierto con un alero en voladizo (Fig. 5).

e
'I'f' T
1 -
| e 8
]

i
Fatby

4 0=
.
Lk
]
i

i

!
a
Bl

T

=a

- —

i

[E] G g nearnn, e + ok ]

DT ittt - e 5
1 [ Py —

wrd i L .
itk ey e

Fig. 5 Relevamiento de Casas de galerias. Gerrit Koster, 1973.

7 Melchor Maria Mercado de 1856 (Archivo Nacional de Bolivia), y el grabado de Exaltacion de Franz Keller. The Amazon and Madeira Rivers (Lon-

dres: Chapman and Hall, 1874), p. 159.

Ver los varios ejemplares de El Cosmopolita Ilustrado, en el Archivo Histérico Departamental de Santa Cruz.

62 EL CORREDOR MADERERO CONTINUO EN LOS CENTROS URBANOS DE LA AUDIENCIA DE CHARCAS

Yo

Koster, Gerrit. Desarrollo, estructura interna y funciones de una ciudad en los llanos tropicales (Cochabamba: IE y CPC Portales, 1983).



-u.l"*"'

1 iy,
el ) A

Fig. 6 Casa maderera del auge gomero (1880-1920). Riberalta, Beni.
Foto: V. H. Limpias, 2011.

En 1980, el Proyecto de Preservacion del Centro His-
torico de Trinidad reconocia el valor urbano de los corre-
dores exteriores y los propuso como norma obligada para
futuras intervenciones, aunque no se dictamino su preser-
vacion'®. En 1987, el autor del presente trabajo realizod un
relevamiento de corredores exteriores en varias ciudades
del norte amazdénico: Riberalta, Cobija, Guayaramerin y
Cachuela Esperanza, reconociendo sus similitudes con las
crucefas, como consecuencia de la migracion producida
durante el auge gomero de 1880-1920". Trabajos simila-
res de identificacion de la permanencia de la tipologia
se realizaron durante los 1990s en la mayor parte de las
poblaciones del oriente boliviano; todos ellos mostrando
la vitalidad de la tipologia, asi como en algunos casos,
se evidenci6 la pérdida de un numero importante de las
mismas (Figs. 6-7).

Precisamente, durante la década de los 1970s, el boom
econdmico de Santa Cruz promovié la destruccion de
buena parte de los corredores exteriores, despertando la
preocupacién y motivando el surgimiento de propuestas de
proteccién normativa de las mismas. Finalmente, luego de
varios intentos fallidos, en 1991 los corredores exteriores
se convierten en obligatorios para las nuevas edificaciones
en el Centro Historico de la ciudad, y se preserva dos cente-
nares de edificaciones que aseguran la continuidad en sec-
tores completos, y ademas, promueven la recuperacion de
aquellos inicialmente perdidos. Para fines del siglo XX, en
varias de las poblaciones del Oriente de Bolivia se deman-
da la proteccion de los corredores antiguos en las zonas
centrales e histdricas y se exige que las nuevas edificacio-
nes se construyan siguiendo el mismo lineamiento (Fig. 8).

10

Fig. 7 Impacto del auge gomero en la galeria maderera.
Foto: M. R. Wright, 1906.

E] L

'-'_I-_n-l-. il .!

Fig. 8 Sentido vivencial de una calle crucefia, fines siglo XIX.

Cordebeni. Proyecto de Preservacién del Centro Histérico de Trinidad, Beni (Trinidad: 1980). El equipo estuvo dirigido por Virgilio Sudrez, con Aquino

Ibdnez y Renato Parada como coordinadores, y como asesor al prestigioso historiador argentino Ramén Gutiérrez.

11

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Limpias, Victor Hugo (et.) “Arquitectura y Urbanismo del Noroeste” en AB Arquitectura Boliviana Nro. 2 (Santa Cruz: Febrero 1987) pp. 53-61.

63

Yo



CUALIDADES URBANAS

Esta espacialidad urbana, la cual definié decenas de
manzanos y por lo tanto, a la ciudad entera, parece clara-
mente vinculada al espiritu barroco propiciador del uso
social y simbélico de la calle virreinal, que empezé a cons-
truirse con pies derecho de madera en el siglo XVII, con-
solidandose durante el siglo XVIII e incluso, durante el
XIX, en donde se reconoce una persistencia de lo madere-
ro. De esta manera, en una geografia donde el sol arrecia
agresivamente y las lluvias azotan constantemente, la pro-
teccion brindada por estos espacios “semicubiertos” con-
tribuyo positivamente en los procesos de vinculaciéon so-
cial comunitaria, reafirmando también jerarquias y roles.

Como lo sennald Ramon Gutiérrez, los corredores con-
tinuos tornan difusa la volumetria de la vivienda y el mis-
mo manzano y propician una percepcion integrada de la
calle y la ciudad entera, promoviendo una valoracion y
un uso colectivo y compartido del espacio urbano'. Su
sentido transicional, articulador de la propiedad privada
(viviendas) y la pablica (la calle) trascendio la funcién co-
mercial que pudo darle origen y a la que se limité su uso
en el resto de las ciudades fundacionales. En los corredo-
res continuos, el peatdon puede transitar permanentemen-
te protegido del sol y la lluvia y en los feriados, fiestas y ho-
rarios de descanso, puede encontrarse y saludar, asi como
descansar durante su paso con sus vecinos. Cobijada en
ellos, la familia puede desarrollar actividades ludicas inter-
generacionales, en relacion directa con la vecindad, la cual
no solo no queda excluida de participar, sino que resulta
inexorablemente invitada a hacerlo. En ellos se puede col-
gar la hamaca restituidora de la jornada, y no en pocos
casos, se puede desarrollar actividades productivas. La ga-
leria exterior continua permitié que la ciudad sea una co-
munidad de contacto social permanente, enriqueciendo y
alimentando la vida publica y las actividades comunitarias.

En general, la calidad urbana de los corredores o gale-
rias permitié que la ciudad sea una comunidad de contac-
to permanente, al facilitar la vida ptblica. La vinculacién
social de la comunidad debio ser fortalecida por la existen-
cia de los acogedores corredores, a su vez construidos como
manifestacion de apego a la vida en comun, en coinciden-
cia con la necesidad de contacto vivencial del crucefo.

En este marco, el espacio de la galeria exterior, com-
plementario a la galeria interior, se constituye en una
de las referencias simbolicas m4s solidas del sentido cul-
tural material en Santa Cruz y el oriente boliviano. Sin
proponérselo intencionalmente, los crucefos constru-

yeron de a poco una ciudad espacialmente articulada a
través de sus galerias, conformado una estructura urba-
na perfectamente acomodada a su necesidad de con-
tacto colectivo, por lo menos en la zona central, que
hasta hoy se caracteriza por esos espacios transicionales.

Producto de una cosmovision integradora, que Gutié-
rrez evoca elocuentemente, los corredores exteriores refuer-
zan el contacto vivencial del habitante de la regién llanera
de la Audiencia de Charcas, manteniendo vivo su valor cul-
tural hasta hoy, siglos después de su configuracion, repro-
duciendo sus funciones originales y otorgandole nuevas.

En general, la galeria, corredor, portico, soportal o
portal maderero supuso un avance tecnoldgico y mor-
fologico significativo en la cultura material del crucefo.
Su adopcién puede entenderse como la ultima fase del
proceso sociocultural de construccion de un h4bitat re-
gional, que implica la madurez de la superestructura colo-
nial. Esta tipologia continué aprovechandose durante la
republica, llegando inclusive hasta el Siglo XX.

El horcén de galeria o pilar toscano

Este urbanismo maderero espontaneo habria de entrar
en conflicto con el modelo propiciador del volumen je-
rarquizado que importa el auge gomero en la regién, el
cual primero adoptod al corredor externo, reemplazando
el pie derecho de madera por el pilar o columna tosca-
na de ladrillo mampuesto, llamada localmente como
“horcon de galeria”. Con los anos, se fue reemplazando
la solera maderera por arcos rebajados de ladrillos a sar-
dinel, cuyo primer impacto fue la reduccion del inter-
columnio, lo que redujo el nivel de transparencia urba-
na de los corredores, hasta el cambio de siglo marcado
por el notable nivel de transparencia del pie derecho
de madera. Debido a que las soluciones academicistas
son totalmente republicanas, no se estudiard ni comen-
tard al respecto de las tres diversas soluciones adopta-
das por el auge gomero para los corredores exteriores”.

CORREDORES URBANOS EXTERIORES:
CARACTERISTICAS TECNOLOGICAS
SISTEMA MADERERO

Ubicada Santa Cruzy los demas poblados orientales en
zonas boscosas plenas de especies maderables de calidad,
con poca o ninguna presencia de piedras o rocas, los espa-

Gutiérrez, Ramon. Arquitectura y Urbanismo en Iberoamérica (Madrid: Cétedra: 1983) pp. 210-213.

Una interesante propuesta de sistematizacion fue publicada por un joven investigador tempranamente desaparecido. Ver el articulo de Sanguino

Fernandez, Juan Carlos. “La vivienda crucefia en el siglo pasado: un emblema social de distincion” en Archivo N° 2. Santa Cruz: AHD, Septiembre

1988. pp. 97-102.

64‘ EL CORREDOR MADERERO CONTINUO EN LOS CENTROS URBANOS DE LA AUDIENCIA DE CHARCAS

Yo



Fig. 9 Sistema estructural crucefio. (Dibujo V. H. Limpias, 1989).

foles adoptaron el sistema maderero para levantar sus vi-
viendas y edificaciones publicas, apoyados en la tradicion
peninsular, fortalecida por la experiencia arabe y traduci-
da en las soluciones del mudéjar, las cuales se verdn aplica-
das en el nuevo continente con algunas variantes (Fig. 9).

Este sistema se fundamenta en una estructura ma-
derera de columnas, vigas y cubiertas, enteramente in-
dependiente de los cerramientos, los cuales se ejecutan
posteriormente al cierre de la cubierta, la cual puede ser
vegetal (hojas de palma trenzada, tejados de troncos de
palma negra, paja o sujo, o tejas arabes del tipo musle-
ra). Este sistema se levanta sobre pies derechos de 4 pul-
gadas castellanas (secciones cuadradas de 17 a 19 cm) de
madera dura (jichituriqui, tacao cuchi) desbastados a ha-
zuela a hincados directamente en el suelo, con parte de
sus raices quemada con aceite para reducir la higrosco-
pia. Coronan estas columnas de soporte horcas simples
o capiteles (zapatas, canes o arcallones) encastrados sobre
los que descansan las vigas soleras y la misma cumbrera,
cuando no existe la cercha de pares con dos nudillos o
tirantes. Todas estas piezas estructurales responden a
la misma seccién cuadrada de 4 pulgadas castellanas.

Completan esa estructura basica, las alfardas o vigas
menores que en pendiente de 1:3 o 1:4 generan los fal-
dones, los cuales pueden definir, seguin el caso, hastiales
o mojinetes, o en casos especiales, limahoyas o limatesas.
Las “colas de pato” son soluciones aparentemente tardias.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Cuando se definen corredores exteriores, sean hacia
la calle, hacia el perimetro de la casa rural o hacia el inte-
rior de los patios urbanos, la estructura bisica menciona-
da lineas arriba se simplifica, eliminando los capiteles y
usando exclusivamente horcas simples en la lineas de las
paredes divisorias. A partir de ese limite, bajan las alfardas
de los corredores y asientan sobre una segunda hilera de
vigas soleras. Desde esas vigas parten horizontalmente los
harneruelos, nudillos o tirantes, de 2 pulgadas de seccion,
generalmente irregulares y a veces rollizas. En los bordes
exteriores las alfardas se resuelven con un corte particu-
lar que reduce el impacto del agua que lo moja, volando
tres cuartos o media vara castellana a partir de la solera.

Los pies derechos interiores, aquellos que coinciden
con las paredes, sirven como base de la armazén cono-
cida como adoboén, o para el tabique o bahareque, y en
algunos casos, para las paredes de adobe. Estas columnas
terminan inscritas en la pared resultante, cuyo grosor
varia dependiendo del sistema de cerramiento (adobdn,
tabique o adobe) y de la altura alcanzada. Ellas reciben
las cerchas, sobre las cuales descansan vigas secundarias
de seccion estructural, las que reciben las alfardas o vi-
guetas sobre las que asienta el subsistema de cubierta.

La cubierta vegetal generalmente se asiente de mane-
ra directa sobre las alfardas, ajustandose las piezas entre
si. Cuando se utiliza el tejado de troncos de palma ne-
gra o tejas drabes, el canal se asienta sobre un plafonado
de chuchio (bambt) o piezas de tronco de palma negra
seca, muy resistente y durable, generalmente apoyado en
barro mezclado con estiércol de caballo (jumbacd) y paja.

Pies derechos

Los pies derechos o columnas de soporte de los corre-
dores o galerias exteriores, sean urbanos o de patio, gene-
ralmente coinciden en trama con los pies derechos ocultos
de las paredes, y debido a su visibilidad, se cuido de su aca-
bado final, al contribuir decisivamente en la imagen final
de la vivienda o edificio. Mientras las edificaciones mds
simples resolvian estos pies derechos con desbastes despro-
lijos y coronamientos con horca simple para recibir las so-
leras, las viviendas de mayor jerarquia aplicaron ornamen-
taciones floridas, posiblemente influenciadas por solucio-
nes mudéjares primero, y del barroco misional después.

Los pies derechos son de 4 pulgadas de secciéon cua-
drada, con esquina rebajada (ochave sutil), variando sus
dimensiones métricas de entre 16 y 20 cm, siendo de 17
y 18 cm las secciones mds comunes. La altura de las vigas
soleras varia de 3 a 5 varas, dependiendo de la jerarquia de
la vivienda, dependiendo esta altura de la longitud final
del pie derecho, cuya vara inferior se hincaba en el suelo.

65

Yo



1E PERELHO VIRREINAL

_BAMTE CRUA e LA SEPRA -

r

— -
]
ym@ ¥

P, COLAEDC CORTES

Fig. 10 Esquema del pie derecho
virreinal crucefio. Dibujo de V. H.
Limpias a partir de Eduardo Cortes.

El intercolumnio o distancia entre los pies derechos
de madera, estaban definidos por el largo de las vigas so-
leras disponibles, que generalmente era de 4 o 5 varas,
es decir, entre 3,5 y 4,5 metros. Ello permite una nota-
ble “transparencia” del corredor en relacion a la calle y
al volumen interno de la vivienda, lo que se traduce en
la generacién de un espacio urbano completamente inte-
grado, al permitir un alto grado de visibilidad desde dife-
rentes sectores de la calle (Fig. 10).

Capiteles

Los capiteles son también llamados zapatas o canes,
o incluso arcallones y modillones. Los capiteles reempla-
zan a la horca simple y ofrecen un entrabado mucho mas
efectivo de las vigas soleras, pero principalmente, per-
miten un desarrollo formal mucho mas sofisticado, que
enriquece la morfologia del espacio, ademas de otorgar
personalidad a la vivienda o edificio. En la mayor parte
de los casos, la solucién formal del capitel se conjuncio-
na con la del pie derecho, conformando una unidad for-
mal diferenciadora en el conjunto del corredor continuo.

La tradicion mudéjar influyo directamente en los capi-
teles hispanoamericanos, siendo evidente esto en los docu-
mentados en La Plata, Potosi, Cochabamba y La Paz. Mien-
tras los capiteles andinos de Charcas coinciden con los

documentados en otras regiones del continente (Paraguay,
Colombia, Argentina, Chile), los capiteles crucefios mas an-
tiguos ofrecen soluciones muy particulares, que si bien en
algunos pocos casos coinciden con algunos ejemplos mudé-
jares, en otros ofrecen cualidades formales propias sin que
se conozcan antecedentes similares, al menos por ahora.

Los capiteles mas antiguos de Santa Cruz de la Sie-
rra presentan una morfologia vegetal exhuberante, co-
mun en el barroco tardio. Sus formas recuerdan flores
o palmeras, y los mas clasicos, se aproximan a las volu-
tas jonicas. Las columnas coinciden con la delicadeza
barroca, expresindose a través de cortes floridos inme-
diatamente después de la base y en la base del capitel.
En todo caso, el sentido floral del conjunto columna-
capite]l maderero de Santa Cruz y el oriente es eviden-
te y en ese sentido, no se aleja de la tradicién original.

Los capiteles madereros neocldsicos crucefios, que se
consolidan en el siglo XIX presentan disefios mas uni-
versales, siguiendo modelos que se usaron en Estados
Unidos de América. Lo particular de estos capiteles “mo-
dernos” es que ellos se mantuvieron fieles al sistema de
entrabado mudéjar original, en donde el capitel se en-
castra en una espiga del pie derecho, la cual sirve tam-
bién para trabar las dos vigas soleras que recibe la zapata.

Hasta mediados de los afios 1970s, los pies derechos y
capiteles crucefios presentaban una gama notable de co-
lores, coindientes con su ornamentacion vegetal. Es posi-
ble que, segtin los antecedentes conocidos de las antiguas
misiones de Chiquitos y el espiritu barroco favorable al
uso del color, se hayan pintado con resinas naturales, y
desde principios del siglo XX, con pinturas al aceite im-
portadas. Hasta entonces, los corredores madereros cru-
cenos y de los pueblos orientales presentaban columnas y
capiteles verdes oscuros y claros, rojos brillantes y oscuros
como el ocre, amarillos, azules y celestes. Poco a poco, las
pinturas blancas y cafés comenzaron a dominar y final-
mente, el barnizado triunfé en la mayor parte, perdién-
dose el colorido y policromia originales (Figs. 11-12-13).

Solado

Los corredores exteriores cruceiios originales po-
siblemente se resolvian con piso de tierra apisonada,
como aun se encuentran algunos ejemplos en las zonas
rurales mas deprimidas. Pero en las ciudades, el solado
de ladrillo cuadrado de 4 pulgadas de lado era el solado
mas comun, reeemplazado después por las piezas cerami-
cas industriales de 20 cm y ahora, por mosaicos de todo
tipo. Una viga de borde, a modo de umbral, protegia a la
primera hilada, pero con los afos, esta viga fue reempla-
zada por piezas de ladrillo gambote, colocadas a sardinel.

66 EL CORREDOR MADERERO CONTINUO EN LOS CENTROS URBANOS DE LA AUDIENCIA DE CHARCAS

Yo



=
iy

i

Fig. 11 Encastre de capitel maderero crucefio.
Dibujo VHLO, 1989.

Vanos: puertas

Las puertas, portones y ventanas crucefias presentan
particularidades propias de las tradiciones peninsulares
arcaicas, con detalles vinculados a la tradicion mudéjar
(celosias, balaustres, mirillas, cancelas) con algunas varia-
ciones a las encontradas en otras regiones de Charcas.

En Santa Cruz, por ejemplo, no se conocié los alda-
bones ni los clavos de encastre de largueros y peinazos
de las grandes puertas de la region andina de la Audien-
cia de Charcas. Los portones crucefios, algunos de has-
ta 4 varas de alto, con dos pafios batientes, presentaban
mirilla con cancela en muchos casos, y a veces, cance-
la abalaustrada en el contrapano superior.

Menos conocidas pero muy populares en Santa Cruz,
son las particulares puertas de cuatro hojas, que permi-
tian el uso de la puerta como ventana alternativa, a la
vez que facilitaba el control del ingreso sin eliminar el
contacto con el exterior. Las distintas posibilidades que
ofrecian estas puertas batientes hoy ya no se justifican y
lentamente van desapareciendo. Algo similar se puede
decir de las puertas de dos hojas, tanto en corte vertical
como horizontal, las que también fueron muy comunes
en las viviendas crucefias. De hecho, cada hoja estaba
constituida por un armazén con tableros, que permi-
tia eventualmente la apertura de una mirilla.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 12 Capiteles decimonoénicos de Santa Cruz.
Coleccion Limpias.

Fig. 13 Capiteles virreinales de Santa Cruz.
Coleccion Limpias.

67

Yo



Vanos: ventanas

La ventana crucefa responde a un disefio barroco muy
comun en toda Hispanoamérica, al presentar hileras de
balaustres fijos frente a los paiios batientes internos. Estos
podian tener de una a cuatro hileras de balaustres talla-
dos, coronadas con un arco adintelado en la mayor parte
de los casos. El aventanamiento con balaustrada asegura-
ba un tamiz apropiado a la fuerte luz del trépico, protegia
parcialmente la intimidad del interior y evitaba el ingreso
o salida de personas u objetos mayores. Alféizar de por
medio, permitia la conversacion entre dos personas, la del
interior y la de la galeria o corredor externo.

CONTINUIDAD HISTORICA E IDENTIDAD

La arquitectura maderera, expresion madura de la
sociedad virreinal crucefa, se mantuvo como el sistema
constructivo urbano y rural durante las primeras décadas
republicanas. Las tres principales edificaciones publicas le-
vantadas en las primeras décadas republicanas, serin ma-

dereras: el Hospital San Juan de Dios (1832-34), el Merca-

do Central (1834, 1843) y el primer templo de San Andrés
(1848). Con el inicio de las obras de la nueva Catedral en
1839 y especialmente, cuando se levanta el templo de San
Francisco (1856-60), el clasicismo ingresa con fuerza y ter-
mina reemplazando la estética maderera, paulatinamente,
sin lograr eliminarla por completo.

En general, como se ha observado los distintos ele-
mentos que conformaban el espacio del corredor exterior
maderero, respondian tanto a la tradicion peninsular
fundacional, con el sentido renacentista del damero, las
soluciones madereras y ornamentacién mudéjar, como a
la creatividad mestiza local, que interpreté a su manera
las tradiciones hispanicas. Sin embargo, la integracién
espacial de los corredores y su correspondiente impacto
social se alejan de la discreciéon arabe, y mas bien ofrecen
condiciones particulares, por su continuidad espacial,
para que el espiritu del barroco, favorecedor de la vida
publica, la remarcacion de las jerarquias sociales y el con-
trol social y politico, encuentre en ellos a un elemento ur-
bano fortalecedor y reproductor de los mecanismos com-
plejos de orden social que promueve, definiendo iden-
tidades y marcando una personalidad urbana regional
vigente hasta hoy (Figs. 14-15).

Fig. 14 Calle crucefia a principios del siglo XX.

Fig. 15 Calle crucefia actual con corredores madereros.
(Foto V. H. Limpias, 2013).

68 EL CORREDOR MADERERO CONTINUO EN LOS CENTROS URBANOS DE LA AUDIENCIA DE CHARCAS

Yo



¢AD MODUM NOSTRUM? ALGUNAS CUESTIONES
SOBRE LA IGLESIA DE LA COMPANIA EN AREQUIPA
Y EL CONCEPTO DE MESTIZAJE ARTISTICO

SLENKA BOTELLO - JAVIER CUESTA / MEXICO

UN PLANO

xiste en la secciéon Planos y Mapas del Archivo
Historico Nacional de Chile un magnifico plano de
grandes dimensiones (120x80 cm. aproximadamen-

te), del conjunto de la iglesia y colegio de Santiago de la
Compania de Jesus en Arequipa. Este plano, ya fue pu-
blicado en su momento por Hernan Rodriguez y Ramon
Gutierrez, y una copia se encuentra hoy expuesta en uno
de los muros del patio mayor del Colegio como parte de
la informacion historica del monumento arquitectdnico,
pero nos parecia que aun tenia mucho que ofrecernos.
El dibujo se halla encabezado por la inscripcion “PLA-
NO del Colegio que fue de los Regulares Jesuitas que habitaron
en la Ciudad de Arequipa y se expatriaron de estos Dominios por
Real Decreto de S.M. de 27 de marso de 1767, y levantado por or-
den del Exmo Serior Virrey del Peru. Ao de 1773”. De acuerdo
con las dos leyendas que aparecen a ambos lados de la tra-
za, se halla delimitado por “1.Cementerio y esquina de la Pla-
za mayor” y las calles “49. Calle ge va a Sto. Domingo”, “50.
Calle de la Compania”, “51. Calle del tambo! de la Comparia
qe esta frente a la puerta falsa” y “52. Calle y hospital de Sn.
Juan de Dios”. Nos parece importante destacar esta delimi-
tacion puesto que inserta el dibujo arquitecténico en una
escala urbanistica que tal vez sea importante para algunas

de las conclusiones a las que vamos a intentar llegar pos-
teriormente, volveremos sobre este punto de inmediato.
En el plano, los muros aparecen delineados con tinta
negra y sombreados con tinta gris. No hay orientacion,
pero si una escala grifica de 30 varas en su parte inferior.
No muestra cotas ni medidas, y ademas de los propiamente
arquitectdnicos, los tnicos elementos que aparecen dibuja-
dos son la vegetacion y fuentes en claustros y huerta, y los
altares (diez y el principal en la iglesia; uno mas en la Capi-
lla interior -20+ y el ultimo -32- en la Capilla de los exercicios).
Ademis del titulo y las dos leyendas, el plano presenta
una nota que reza: Que cuanto consta de este plano es fabri-
cado de cal y piedra y los techos de bobeda del propio material.
Evidentemente un artefacto como este plano deberia
tener unas motivaciones tras su manufactura, 0 como
diria Baxandall, en sus recordadas palabras, un modelo
de intencion. Nuestras intenciones se resumirian asi ;Po-
driamos utilizar este plano para hacer una aportacion a
la microhistoria de un edificio de la Compaiiia de Jesus,
a apenas seis afios de su abandono a raiz de la expulsion
de 17677 O atin maés ;jnos servira para explicar algunas de
las cuestiones sobre sus usos posteriores, ya sean fisicos
o ideolodgicos por parte de las autoridades civiles y ecle-
siasticas en el Virreinato del Peru de fines del XVIII? Y
finalmente ;Qué tendra que ver en todos estos asuntos la

Tambo es una palabra colonial que procede de tampu, un vocablo quechua. En tiempos incaicos, se denominaban tambos a los albergues que

se encontraban en las rutas que recorrian los mensajeros conocidos como chasquis. Estos tambos brindaban refugios a los chasquis y ademas se

utilizaban para almacenar alimentos y diversos materiales. Por extension a esta acepcion, en paises como Pert, Bolivia y Ecuador se conoce como

tambo al sitio que brinda hospedaje. En Argentina, Paraguay y Uruguay, se denomina tambo al recinto donde se ordefan vacas y se vende su

produccion lactea.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

69

Yo



PL_ EH(] dl" l‘]‘l-"il JT-P |:IF J-.- 1|- ul-d\u.Fw--llu I'I 4 'lil'l'hrll- L i L.:'J_-q.i e II|:-|I|1|.||.|_I. A1 FEi T e el Ijlr-.'-lu- = Hll:'l-lI

Dasers i S5 2=di s o Tt lrvwatnilai e ek, el Faiin Sevvare Wirrw el Fiow. s e 1700 e

a8 8 B EE BN

T
I et T

[ S T L .|

.
——
1

o I
P

Fig. 1 Plano del Colegio que fue de los Regulares Jesuitas que habitaron en
la Ciudad de Arequipa y se expatriaron de estos Dominios por Real Decreto de
S.M. de 27 de marso de 1767, y levantado por orden del Exmo. Sefior Virrey
del Perd. Afio de 1773.

70 ({AD MODUM NOSTRUM? ALGUNAS CUESTIONES SOBRE LA IGLESIA DE LA COMPANIA EN AREQUIPA...
Yo



particular conformacion estética de las fachadas del edi-
ficio, estandarte sefiero de lo que se ha dado en llamar
“barroco mestizo” por parte de la historiografia! Tratemos
de verlo a continuacién.

PRIMERA EXPLICACION: LOS USOS DEL EDIFICIO

Como consta en su inscripcién superior, como acaba-
mos de ver, la planta fue ejecutada por orden del virrey del
Pert, Manuel de Amat y Junyent en 1773, justo el afio en
que el Papa Clemente XIV presionado por las cortes bor-
bonicas y en particular por el embajador espafiol Moiino,
declaro extinguida la Compaiia de Jesus por el breve Do-
minus ac Redemptor (de 21 de julio de 1773), y apenas siete
afios después de que la expulsion de la Compaiiia se lleva-
ra a efecto en los dominios hispanicos en 1767. En ese afio
(1773), el Obispo de Arequipa era el premostratense Ma-
nuel Abad Yllana (obispo de Arequipa entre 1771-1780),
destacado antijesuita como ya se encargd de demostrar el
doctor Benito Rodriguez en sus estudios al respecto’.

A riesgo de que parezcan preguntas retoricas no po-
demos menos que interrogarnos sobre si se hallaran este
conjunto de hechos relacionados entre si, y, sobre todo,
de si ese contexto pueda, de alguna manera, ilustrarnos
sobre la posible causa del encargo del plano por parte del
Virrey Amat. Tal vez en este punto sea preciso mencionar
un aspecto del virrey Amat que para nosotros es importan-
te a la hora de analizar el plano que nos convoca. Manuel
de Amat y Junyent fue, ademds de administrador real, un
amante de la arquitectura y de ingeniaria militar, desta-
candose por las distintas obras que encargo y coordino
en la Ciudad de los Reyes. Como lo menciona Humber-
to Rodriguez Caminolli, “Amat nos ofrece el caso raro del
gobernante-arquitecto que supo aprovechar muy bien la idea de
la arquitectura como simbolo de poder e instrumento de promo-
cion cultural.”

Dentro de este esquema que consideramos el plano de
la Compania como un elemento que no sélo fue realizado
con el objetivo de inventariar y posteriormente rematar
el edificio jesuita. Dada la familiaridad del virrey con los
coédigos visuales de la arquitectura, el plano bien pudo ha-
ber sido hecho bajo la idea del virrey de que las imagenes
tienen un poder fundamental y que por medio de esa re-

presentacion del edificio, se podria establecer de manera
mucho mas efectiva un control sobre las propiedades de la
orden expulsa, y en este caso en particular, de la que fue la
construccion mas importante de los jesuitas en Arequipa.

Por otro lado, cuando se habla del virrey Amat, siem-
pre se refiere como uno de sus méritos fundamentales de
gobierno, el de la expulsion de la Compaiiia de Jesus del
Virreinato del Pert. En el momento de la expulsion, los
jesuitas en los colegios del virreinato del Perti eran 413.
En Arequipa especificamente, el colegio de Santiago de
la Compafiia contaba con 19 personas’ entre profesos,
hermanos coadjuntos y novicios, cifra que da cuenta de
la amplia presencia de la orden en la region. Lo anterior
puede corroborarse también por el papel significativo que
desempefiaron en el desarrollo econémico local, impul-
sando la creacion de vinedos y otras haciendas agricolas
en la region y el comercio que con ello mantenian con las
provincias surandinas.

El virrey Manuel de Amat y Junyent, quien ejercié el
cargo en el virreinato del Pert desde 1761 hasta 1776, des-
pués de haber sido gobernador de Chile, como decimos,
tuvo un papel fundamental en la expulsién de los jesuitas
en la region andina. A él se le encargo, el proceso de extra-
fnamiento de la Compania en todas las casas de la Audien-
cia de Lima: Lima, Callao, Cusco, Arequipa, Trujillo, Ica,
Guamanga, Pisco y Moquegua.

En cumplimiento de su labor, el virrey Amat presentd
en 1775, de acuerdo a una Real Cédula de 14 de agosto
de 1768, el Estado general del Colegio de Santiago de jesuitas
en la cuidad de Arequipa (hojas 98-145v), documento que se
halla actualmente en la Biblioteca Nacional de Madrid, y
en el que se realiza un inventario de los benefactores del
colegio, los predios agricolas que le pertenecian a la Com-
pafiia y demds datos que dan cuenta de las propiedades de
la orden en la regiéon. La manera en que se ha detallado
dicha informacion, segin nos comenta Alejandro Malaga
Medina, da cuenta del interés de los funcionarios de la co-
rona por aprehender las realidades de dichas propiedades
con el fin de rematarlas®.

Este documento junto con algun otro también existen-
te en la Biblioteca Nacional de Madrid, relativos a la expul-
sion de la Compaiiia en el Pert’’, podrian conectarse con el
plano que aqui nos interesa, como por ejemplo el Cuaderno
de informes y diligencias obradas en orden a la aplicacion del

2 José Antonio Benito Rodriguez “El prelado Abad Yllana, ilustrado vallisoletano en Pert”, Hispania Sacra Vol.47, Madrid, 800-820. 2005 “Un
vallisoletano ilustrado en el Peru: El prelado Manuel Abad Yllana (1713-1780)” Luces y reformas en el Perii del siglo X VIII. Cuadernos de Humanidades,

Universidad de Piura, pp.25-104.

Eduardo Cavieres F. “Los jesuitas expulsos: La comunidad y los individuos. La provincia de Chile” en Cuadernos de historia, N° 38, Departamento
de Ciencias historicas. Universidad de Chile, Junio de 2013. pag. 11.

Alejandro Malaga Medina. (ed.) Fuentes documentales para la Historia de Arequipa, 2do. Propiedades Jesuitas. Seminario de Paleografia

Hispanoamedcana de la Universidad Nacional de San Agustin. Arequipa 1978, 119 pags.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Biblioteca Nacional de Espafia, Madrid. Papeles varios relativos al Virreinato del Perti y a la expulsion de los jesuitas de América. América. M.S.

S. XVIIL http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000133960& page=1

71

Yo



Colegio de regulares expatriados de Avequipa a la Congregacion
del Oratorio de San Felipe Neri, 1773-1782 (hojas 147-217).

Los dos documentos anteriores se hallan signados por
el propio virrey Amat, y tenemos para nosotros que en este
contexto histdrico el plano que estamos estudiando cons-
tituia sin duda un efectivo instrumento de aplicacion del
poder por parte de Temporalidades y la Junta de Aplica-
ciones (por no hablar del Virrey y el obispo de Arequipa)
para “someter” en cierta medida al viejo conjunto jesuita
a los correspondientes cambios de uso a medida que se
iba alejando la memoria de sus antiguos pobladores (so-
bre el punto de la memoria regresaremos después aunque
se halla intrinsecamente relacionado con los asuntos que
estamos tratando ahora).

Y es que no podemos olvidar que en los siguientes
afios la polémica sobre los usos del espacio seria recurren-
te. Asi, aunque en su monografia sobre el edificio Carlos
Zeballos Barrios lleva hasta el episcopado de Chavez de la
Rosa (1786-1805) la decision de convertir el conjunto je-
suita en hospicio: “En 1788, a solicitud del Obispo Chdvez de
la Rosa, parte de los Claustros se designé para Hospicio de nifios
huérfanos y expésitos™, lo cierto es que rastreando entre los
documentos emanados del gobierno del virrey Jauregui
hemos podido comprobar que las discusiones sobre los
usos del conjunto jesuita ya provenian de su antecesor el

obispo Miguel de Pamplona (1781-84):

Tuve la complacencia de hospedar en el Real Palacio al reveren-
do obispo de Arequipa don Francisco [sic, franciscano] Miguel de
Pamplona, (...) La ereccion de dos hospicios, uno para hombre vy
otro para mujeres, es hoy su principal cuidado (...) Pretendio [para
ello] la aplicacién del Colegio que fue de los regulares expatriados.

La instancia se substancio con el Ministerio Fiscal, y en Junta de
Aplicaciones se resolvié destinar la iglesia para viceparroquia, y el
Colegio para el hospicio; pero con motivo de hallarse acuartelada
en el mismo Colegio la tropa veterana que se remitié para resguardo
de la ciudad, se suscitaron después en el corregidor y comandante
don Ramén de Arias varias disputas y diferencias que oportuna-
mente se han resuelto, adhitiendo (sic) a que se traslade la indicada
tropa al lugar conocido por el tambo”.

Dados estos antecedentes, nos quedan pocas dudas de
que, en este contexto, una de las principales funciones del
dibujo seria constituir uno mas entre los diferentes instru-
mentos de ejercer el poder por parte de las autoridades
virreinales en la expulsion de la Compaiiia y las acciones
que sobrevendrian en los afios subsiguientes sobre los es-
pacios anteriormente ocupados por los jesuitas.

Pero jserd eso todo! ;podremos, tal vez, encontrarle
otras funciones a este plano en su contexto temporal que
excedan estas, digamos, mas “utilitarias”?

SEGUNDA EXPLICACION: DAMNATIO MEMORIAE

Por su propia naturaleza de corte horizontal, el plano
niega cualesquiera naturalezas de tipo estético, constitu-
yéndose en una abstraccion espacial, si se quiere aséptica y
universal. Esto tiene su importancia a la hora de entender
lo que se afirma y se niega a través de esta imagen.

Cuando intentamos comparar este plano con el de la
Arequipa de la época del obispo Goyeneche y Barreda
en el que la Compaiia no aparece citado como tal®, nos
llamé poderosamente la atencion el progresivo proceso

Al crearse la Beneficencia Publica de Arequipa en 1848, esta institucion se hizo cargo del hospicio y para ello introdujo reformas en los Claustros.

en Contreras, Remedios (introd.) Relacién y documentos de gobierno del virrey del Perii, Agustin de Jauregui. 1780-1784.

72

Yo

El mds antiguo mapa que se conoce de Arequipa fue probablemente el mandado levantar por el intendente Alvarez y Jiménez y realizado en 1794
por el secretario de la Intendencia, contador real de Diezmos, topdgrafo y matemdtico Francisco Vélez y Rodriguez, a imitacion de los “planos
escenograficos” del impresionante Viage a la América Meridional, de Jorge Juan y Antonio de Ulloa, y da una idea de lo que era la ciudad en esos
afios (el hermoso “Plan Scenografico”, con la anotacion “fecit Velez”, se encuentra en el British Museum de Londres, Additional 15,740, junto
con un “Mapa del Obispado de Arequipa dividido en todos sus Partidos, por su Governador Intendente D. Antonio Alvarez y Ximénez. Ao 1787”. Vélez
Rodriguez acompaiié en su visita al intendente Alvarez y Jiménez, quien lo elogié a menudo. Vid. Victor M. Barriga, Mapa topogrdfico de Arvequipa
y sus provincias, en El Deber, Arequipa, 9 de noviembre de 1937). Esta planta “admirable ~como dice la anotaciéon al margen- por estar en un
llano que solo permite el descenso necesario para que las aguas de las lluvias, y las hermosas azequias que corren por todas sus calles, caigan
con un curso regular a la parte del Norte por donde la bafia el Rio”; su puente de seis arcos de piedra labrada; sus templos, conventos y huertas
(particularmente la de Santa Teresa), con todo detalle marcados en el plano; y su cerco de montes y campos de cultivo, ponian con razén a la
ciudad “entre las mayores que pueblan los bastos Paises del Pert”. El alcalde y los regidores quedaron tan contentos, que en sesion del 2 de abril
de 1794 acordaron poner el plano en marco y bajo vidrio, agradecerle a Francisco Vélez y que “a mas de la referida gratitud se le brindase la escasa
satisfaccion de un vestido rico a satisfaccion suya”. Mes y medio después, el 17 de mayo, se cumplio lo acordado y se dio libranza por 113 pesos y
2 reales para pagar el vestido y el marco (Victor M. Barriga, Memorias para la historia de Arequipa, tomo III (Arequipa 1948), p. 354 y 357). Con ese
minucioso “Plan Scenogrifico” y el que ha dejado Antonio Pereyra y Ruiz en su Noticia de 1816, se pueden reconstruir exactamente los pequefios
avances de Arequipa en el paso del siglo XVIII al XIX, del Virreinato a los albores de la Independencia (Guillermo Zegarra Meneses, en Arequipa,
en el paso de la Colonia a la Repriblica (2da. Edicion, Arequipa 1973, nota en la p. 19), dice que: “Es muy sensible que se haya perdido el (plano)
levantado en 1794 por el contador de Diezmos y Secretario de la Intendencia Dn. Francisco Vélez Rodriguez, que comprendia la ciudad y sus
contornos, y el cual, al ser presentado al Cabildo, causé grata impresién”. Es muy satisfactorio que ese plano, que se creia perdido, se conserve en
el British Museum, autenticado sin duda alguna: “fecit Velez”. Por otra parte, antes de conocerse los planos de Vélez y de Pereyra, el que se daba
por mds antiguo era el “plano (propiamente croquis) del Cura D. Diego Rodriguez, que es el mas antiguo que ha llegado a nuestras manos y que
suponemos que corresponde al afo de 1835”. (Alberto de Ribero, Arequipa en su IV centenario, Arequipa 1940, p. 132).

/AD MODUM NOSTRUM? ALGUNAS CUESTIONES SOBRE LA IGLESIA DE LA COMPANIA EN AREQUIPA...



de lo que llamamos “borramiento de la memoria de la
Compaiiia” a través de los medios graficos, que contrasta
fuertemente con el plano de 1865° donde “La Comparia”
aparece claramente citado. Asi, consideramos que en me-
nos de medio siglo y, a través de ambas imagenes se ha-
bia ido intentando disipar la memoria de los originales
pobladores del conjunto a través de distintos artefactos
retoricos.

Como ya demostraron Carlos Page en su estudio so-
bre la iglesia jesuita de Asuncion, o Darko Sustersic sobre
la demolicién de la fachada de la iglesia de la reducciéon
de Trinidad', las demoliciones, las reutilizaciones, pero
también los documentos y los planos en los que constan
subterfugios como “los regulares jesuitas”, “los regulares
expatriados”, simplemente “los expulsos” o incluso los
nuevos usos de los conjuntos constituian una piedra mas
en el complejo andamiaje ideologico trazado por las auto-
ridades virreinales para insertarse en el proyecto de expul-
sion de la compania de Jesus de los reinos hispanicos a lo
largo del ultimo tercio del siglo XVIII.

LA IGLESIA DE LA COMPANIA DE AREQUIPA
Y EL BARROCO MESTIZO"

La iglesia ha sido considerada como uno de los ejem-
plos mis importantes de lo que autores como Jorge Ber-
nales Ballesteros han catalogado como Barroco Mestizo
durante mucho tiempo. Sus fachadas, particularmente, la
han convertido en iconica en ese sentido. Sin embargo, al
revisar nuestro plano, resulta imposible encontrar ningiin
elemento que nos lleve siquiera a considerarlo como tal.
De hecho es el mismo Bernales, quien menciona como

Janson. (Paris, Libreria de Augusto Durand, 1865).
10

plantas y alzados de los templos americanos, no corres-
ponden con la preocupacion por enlazar la arquitectura
con el entorno urbano, como si sucede con las portadas'?.
Para él, es en la portada de la Compaiiia de Arequipa don-
de culminaria el barroco genuinamente mestizo cerran-
dose asi el ciclo de la inculturacién entre arte hispano y
formas americanas.

Pero en lugar de lanzarnos a disquisiciones sobre pe-
culiaridad en el arte arequipefio y aportaciones a la se-
midtica de los estilos, pensemos un momento en términos
de universalidad, globalizaciones y contactos barrocos, en
este caso ejemplificadas en una “corporacion mundial”
tan importante de la época como la Compaiiia de Jests, e
intentemos ver el edificio de la Compafiia no como icono
del barroco mestizo, sino mas bien, como parte de una
produccion global jesuitica, que puede encontrarse desde
Goa vy Filipinas, hasta Zacatecas o el Virreinato del Peru.

Y es que, automaticamente, al hablar de arquitectura
jesuita en América, resulta dificil no sacar a colacién la fa-
mosa tradicién constructiva jesuita resumida en el famoso
ad modum nostrum. No pretendo reavivar aqui la vieja dis-
cusion sobre la existencia de una arquitectura jesuitica®,
aun cuando ese es todavia hoy un punto muy debatido™.

Efectivamente, la Compania de Jesus no sélo propug-
no6 por lo que después seria denominado como il modo
nostro di construire, sino que, al mismo tiempo, y sin un
atisbo de contradiccion en esa actitud, valoraba poderosa-
mente, como dice Giovanni Sale sentimientos y tradiciones
nacionales”, o como dice el historiador de la arquitectura
jesuita Joseph Braun, se permitia que cada provincia jesuiti-
ca podia trabajar en este dmbito segiin los criterios que estimara
mds oportunos'©
fundamentales, a saber:

. Eso se traducia en América en dos hechos

Plano topogrdfico de la Ciudad de Arequipa. Paz Soldan. Geografia del Peru. Grabado por Delamare, Paris, Calle St. Andre des Arts, 45. Paris, Imp.

Page, Carlos. “Un intento en defensa del patrimonio jesuitico o una excusa para extirpar su memoria. El caso de la iglesia jesuitica de Asuncion”.

En Histéria Unisinos15(2):294-305, Maio/Agosto 2011. SUSTERSIC, B.D. Templos jesuitico-guaranies. Buenos Aires, Facultad de Filosofia y

Letras, 1999, p. 151.
11

12

Americanos XXXV, Sevilla, 1978, p. 450.
13

Antonio San Cristobal. La interpretacion europeocéntrica de la arquitectura planiforme surperuana en HISTORICA. Vol. XXII, n° 2 Diciembre de 1998.

Bernales Ballesteros, Jorge. “Consideraciones sobre el Barroco: portadas y retablos en Lima durante los siglos XVII y XVIII” en Anuario de Estudios

14

15
16

Pensemos que cuando a fines del siglo XVI, refiriéndose a la arquitectura, el jesuita italiano Antonio Possevino ensalzaba a Alberti pero atacaba
al mismo tiempo a Vitrubio, a la vez que citaba como autoridad al también jesuita Giuseppe Valeriano (algo que en esa época, y en Italia, deberia
considerarse casi como una suerte de “herejia arquitecténica”), ya estaba sentando las bases del especial modo de la orden de abordar su relacion
con las artes en general y con la arquitectura en particular.

En ese sentido son imprescindibles Wittkower, R. y Jaffe, 1. (eds.) Baroque Art. The Jesuit Contribution. Fordham University, Nueva York, 1972.
Patetta, Luciano (coord.) L “architettura della Compagnia di Gesu in Italia. XVIXVIII secoli. Milan, 1990. Sale, Giovanni (ed.) Ignacio y el arte de
los jesuitas. Bilbao, 2003. Rodriguez de Ceballos, Alfonso. La arquitectura de los jesuitas. Madrid, 2002. Pierre Moisy Les églises des jésuites de
I'ancienne Assistance de France (1985), del siglo XVI al XVII; Galassi Paluzzi: Jean Valery-Radot, Le recueil des plans d’edifices de la Compagnie de
Jésus conservé 4 la Bibliotheque National de Paris (1960); Richard Bésel, Jesuitenarchitektur in Italien 1540-1773 (1986).

Sale, op.cit. p. 33.
Ibid.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 73

Yo



¢ Los problemas arquitectdnicos con los que se enfrentaban los
arquitectos de la Compania eran muy similares, por no decir
los mismos, a los que hacia frente el resto de la arquitectura
americana o en este caso, en Arequipa en los siglos XVII y
XVIII (la construccion de bovedas en medios sismicos, el de-
sarrollo de un “clasicismo jesuita”, la génesis de una arquitec-
tura propiamente americana). En su evolucion hacia el siglo
XVIII, estos problemas seguirian los mismos pardmetros hacia
el desarrollo de una autorrepresentacion arquitectonica de los
cuerpos sociales americanos.

e Al mismo tiempo, el control arquitectonico de la compaiia,
sin ninguna duda, existio'?. Pero es extremadamente impor-
tante matizar que ese control arquitectonico, en la mayor
parte de los casos, se preocupaba de otros factores diferentes
de los meramente artisticos y/o estilisticos. Y es que como
defiende Braun, la aprobacién de las plantas de los edificios de la
Compaiiia sometidos al control del superior general en Roma depen-
dia mds de factores prdcticos, funcionales y econémicos que estéticos.

Ahora bien, centrémonos en el caso que nos ocupa,
a saber, la iglesia disefiada ca. 1621, proseguida hacia
mediados de la centuria por los arquitectos Aldana y Ba-
rrientos, autor este ultimo de la portada lateral (;solo el
primer cuerpo!) de 1654 y la magnifica portada principal
de 1698, a lo que habria que afadir el claustro de Lorenzo
de Pantigoso (iniciado en 1677%, finalizado en 1738). No
esta en nuestro animo pretender una erudita revision del
estado de la cuestion sobre la terminologia, ya sea la del
barroco mestizo de Angel Guido, ya sea la de la transcul-
turacion hispano-americana de Bernales Ballesteros; o ya
sea la de la arquitectura planiforme/textilografica de San
Cristébal, de hecho coincidimos con las palabras de Ra-
mon Gutierrez sobre como “el centro de la polémica sobre
los walores de la arquitectura americana parece reducirse o no
a la pertinencia del término” o con la “inutilidad bizantina
de la discusion semdntica” de Kelemen citado por el propio
Gutierrez?.

Pero si nos parece importante, llegados a este punto,
intentar una aproximacién al problema (si se quiere ho-
rizontal), desde nuestro objeto de estudio. En el plano,
obviamente, no se ven las portadas y es imposible apreciar
la calidad de los 6rdenes jonicos que articulan el interior
o las bovedas vaidas con lunetos, pero si es claramente per-
ceptible la amplitud de la nave central, crucero y capilla
mayor o la espléndida articulacion de las capillas laterales
y su comunicacion entre ellas; puede verse con claridad
la magnitud del claustro principal o del claustro segundo,
pero es completamente imposible apreciar las decoracio-
nes que recubren pilares y arcos en ellos.

Alguien podra decir que es perfectamente logico y que
asi son los planos, y tendra razén, pero no podemos dejar
de reflexionar, al menos un instante, sobre nuestras pala-
bras anteriores, primero sobre las dos explicaciones que
proponiamos sobre nuestro plano; y segundo, respecto de
la arquitectura jesuita y de esa componente paraddjica en-
tre el control arquitectonico y las tradiciones nacionales.

Y es que, efectivamente, Giovanni Sale insiste en que el
control llevado a cabo por Roma (...) fue sustancialmente un control
ductil. Esta flexibilidad hizo que la arquitectura jesuita se acultu-
rase (con respecto al estilo) en los diversos contextos nacionales™.

Dicho de otra manera, pareceria que el plano, ese ins-
trumento de poder y de borramiento de la memoria, fun-
cionaria sobre los aspectos mas “universales” del conjunto
de Santiago de Arequipa, siendo “incapaz” o no deseando
(?) hacer lo propio sobre los aspectos mas locales. ;Era tal
vez mds provechoso para las jerarquias virreinales, en esta
tesitura histérica, incidir sobre el hecho de que la Compa-
fifa de Jesus era una corporacion mundial que presentarla
como una sociedad local y aculturada al reino? ;Fueron
puramente razones practicas las que hicieron que el ané-
nimo tracista del plano no considerara necesario o pru-
dente aiadir al plano algun alzado del edificio?

Preguntas que quedan atn abiertas para futuras discu-
siones, pero sobre las que insistimos.

74

Yo

De ¢l puedo traer a colacion numerosos testimonios, desde la De Ratione Aedificiorum de la T Congregacion General (1558) y la Ad generalem
referenda est forma et modus aedificiorum nostrorum construendorum de la II Congregacion General (1565); hasta las directivas del P. General Claudio
Acquaviva (1581-1615), una de las cuales, en 1613, fue la obligatoriedad de enviar las plantas de los nuevos establecimientos, por duplicado, a
Roma (segiin Radot, ese seria el origen del fondo de la Bibliotheque Nationale de Paris. Cfr. Bosel, Richard, “La arquitectura de la compaia
de Jesus en Europa” en Ignacio y el arte de los jesuitas. pp. 67-122). Fue importante, sin duda, la creacion del consiliarus aedificiorum, también en
la T Congregacion General, puesto ocupado en sus primeros momentos por Giovanni Tristano, primero y por Giovanni de Rosis, después
(curiosamente, ese puesto nunca fue ocupado por Giuseppe Valeriano, quiza el arquitecto jesuita mas importante del XVI italiano y espafiol)
también constituyen un testimonio destacado las seis plantas ideales del propio Giovanni de Rosis (Codice Campori 1.1.50. Biblioteca Ostense
de Modena. El primero en publicar las plantas fue Pirri, Pietro en Giovanni Tristano e i primordi della architettura gesuitica. Roma, 1955, p. 161)
que algunos estudiosos atribuyen mas bien al propio Valeriano, formuladas en respuesta a los requerimientos de la III Congregacion General
y al generalato del P. Everardo Mercuriano -1573-1580-. Alguien podria pensar que mis ejemplos son todos del siglo XVI. Nada mas lejos de la
realidad, y si no pensemos en la influencia del P. General Gian Paolo Oliva (1661-1681), o en los cursos de arquitectura en el Colegio Romano
del Padre Pozzo a fines del XVII, fruto de los cuales fue la Perspectiva pictorum. Bossel, op.cit. p. 72.

Alejandro Milaga Medina, La construccion de estos claustros se inicié en 1677 bajo la direccién de Lorenzo de Pantigoso, alarife tan afamado que fue designado
“Obrero Mayor para la reconstruccion de la ciudad”, después del terremoto de 1687.

Arquitectura y urbanismo en Iberoamerica p. 164.

Sale, op.cit., p. 33.

/AD MODUM NOSTRUM? ALGUNAS CUESTIONES SOBRE LA IGLESIA DE LA COMPANIA EN AREQUIPA...



CONCLUSIONES

Nos hallamos sin duda lejos de conocer aun todas
las circunstancias que rodean la factura de este bonito
dibujo arquitectéonico. En cualquier caso creemos que
tanto si lo consideramos un inventario visual, un instru-
mento de ejercicio del poder o una parte del andamiaje

BIBLIOGRAFIA

Alvarez Salas, Juan (1983), “Los alarifes de Arequipa” en Historia N°2:
1-18b / ISSN 2220-3826 universidad Nacional de San Agustin,
Arequipa-Peru.

Arellano, Fernando (1988), El Arte Hispanoamericano Universidad Ca-
tolica Andrés Bello.

Benavides Rodriguez, Alfredo (1990), La arquitectura en el virreinato del
Perti y en la capitania general de Chile Universidad Andrés Bello.

Bernales Ballesteros, Jorge (1978), “Consideraciones sobre el Barroco Perua-
no: portadas y retablos en Lima durante los siglos XVII y XVIII” en
Anuario de estudios americanos, no. 35 pp. 407-452.

Brown, Kendall (2007), “El poder econémico de los jesuitas en el Perii co-
lonial: los colegios de Arequipa y Moquegua” en Los jesuitas y la
modernidad en Iberoamérica 1549-1773. 2 Volumenes Manuel
Marzal y Luis Bacigalupo, editores. Lima: Pontificia Universi-
dad Catolica del Peru, Fondo Editorial: Instituto Francés de
Estudios Andinos: Universidad del Pacifico.

Donahue-Wallace, Kelly (2008), Art and Architecture of Viceregal Latin
America.University of New Mexico Press.

Estabridis, Ricardo, “La fiesta y el arte del siglo XVIII en la ciudad de los
reyes” en Perii indigena y virreinal, 2005 ISBN 84-96008-64-9 El
grabado como documento histérico y artistico en Lima virreinal (siglos
XVI al XIX) Tesis doctoral dirigida por Victor Manuel Nie-
to Alcaide. Universidad Nacional de Educacion a Distancia,

2001.

Gutiérrez, Ramoén, Evolucién histérica urbana de Arequipa, 1540-1990
Lima: Facultad de Arquitectura, Urbanismo, y Artes, Univer-

sidad Nacional de Ingenieria: 1992, Arquitectura y urbanismo en

Iberoamérica Madrid: Catedra, 1984.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

ideoldgico (las tres posibilidades relacionadas con la Ex-
pulsién); como si queremos verlo como un indicio de
la dialéctica globalizacion - autorrepresentacion propia
de fines del siglo XVIII en los virreinatos americanos,
se trata como deciamos al principio de un testimonio
invaluable de la microhistoria del colegio de Santiago
de Arequipa.

Mujica Pinilla, Ramén, Barroco peruano, Volumenes 1y 2, Banco de
Crédito, 2003, Vision y simbolos del virreinato criollo a la Repribli-
ca Peruana, Banco de Crédito, 2006.

Page Carlos A. “Un intento en defensa del patrimonio jesuitico o una excusa

para extirpar su memoria. El caso de la iglesia jesuitica de Asuncién”

en Historia Unisinos 15(2): 294-305, Maio/Agosto 2011.

Pardo-Figueroa Thays, Carlos y Joseph Dager Alva (eds.). El virrey Amat
y su tiempo. Lima, Pontificia Universidad Catolica del Peru /

Instituto Riva-Aguero, 2004.

Rodriguez Camilloni, Humberto (1999), “Manuel de Amat y Junyent y la
Nawvona de Lima: un ejemplo de disefio urbano barroco del siglo XVIII

en el virreinato del Perii” en Anales del Instituto de Investigacio-

nes Estéticas, Nums. 74-75, UNAM, México.

San Cristobal, Antonio, “Los periodos de la arquitectura virreinal peruana”
en Anales del Museo de América. Madrid, 1 (1993), pp. 159-181.
“la Interpretacién Europeocéntrica de la Arquitectura Planiforme Sur-

peruana” en Historica. Vol. XXII Ne 2 Diciembre de 1998.

Verdi Webster, Susan (2002), Arquitectura y empresa en el Quito colonial:
José Jaime Ortiz, Alarife Mayor. Quito, Ecuador: Editorial Abya
Yala.

Whuffarden, Luis Eduardo, Escultura, retablos e imagineria en el virreinato
en Pertt indigena y virreinal, 2005. ISBN 84-96008-64-9, pp. 88-
95, La ciudad y sus emblemas: imdgenes del criollismo en el
Virreinato del Perti en Los siglos de oro en los virreinatos de Amé-
rica. Museo de América, Madrid, 1999, ISBN 84-95146-23-1, pp.
59-76.

75

Yo



"\

EL MESTIZAJE CULTURAL EN LA ARQUITECTURA
DE LAS MISIONES DE CHIQUITOS Y MOJOS

ECKART KUHNE / SUIZA

LAS IGLESIAS MISIONALES COMO RESULTADOS
DE UN MESTIZAJE CULTURAL

as iglesias de las misiones jesuiticas de Guaranies,

Chiquitos y Mojos combinan elementos importa-

dos desde Europa y del mundo andino con otros
elementos netamente autdctonos (Fig. 1). Por esta mezcla,
podriamos llamarlos edificios mestizos, a pesar de que se
crearon en un ambiente sin gente mestiza: como es cono-
cido, en las misiones jesuiticas vivian solamente indigenas
recien bautizados y jesuitas de origen europeo o criollo, y
solo en casos muy excepcionales algiin mestizo.

La descripcién clasica de esta arquitectura es la del je-
suita José Cardiel: “Todos estos edificios se hacen de diver-
so modo que en Europa: porque primero se hace el tejado,
y después las paredes. Clavense en tierra grandes troncos
de madera, labrados a azuela. Encima de ellos se ponen los
tirantes y soleras [...] tijeras [...] y tejado; y después se ponen
los cimientos de piedra, y [...] arriba es la pared de adobes,
quedando los troncos o pilares, que aqui llaman horcones,
en el centro de la pared, cargando todo el tejado sobre
ellos, y nada sobre la pared”!. Este sistema constructivo de
esqueleto de madera y horcones con bases enterradas en

U Cardiel, Carta y relacién, 1747 / 1953, pp. 154-155.
2 Kithne 2008, pp. 23-26, 246249, 340-343.

p. 160, fig. 171).

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

el suelo, es claramente un elemento autdctono americano.
Sus precursores eran las casas comunales en las aldeas de
las cuencas del Amazonas y del Rio de la Plata.

No existe ningun edificio con estas caracteristicas cons-
tructivas en Europa, al menos desde el siglo XI. Lo que si
hay en Inglaterra, Francia y Suiza son iglesias, graneras
y lonjas de tres o cinco naves, con columnas de madera,
pero en todos estos edificios la madera nunca toca al sue-
lo, sino es puesta sobre bases de piedra o mamposteria. En
la mayoria de los casos, los muros exteriores son estructu-
rales, de mamposteria sin madera. Iglesias con caracteris-
ticas que parecen mis a los ejemplos europeos que a los
paraguayos, existen también en los paises alrededor del
Caribe, como Colombia, Venezuela, Honduras, El Salva-
dor y Cuba’.

Pero los horcones enterradas de las iglesias misionales
paraguayas y bolivianas no son totalmente singulares en
América. Existen también en la costa peruana, esta vez
basada en la arquitectura autdctona de la costa. Las ca-
pillas doctrinales de Morrope (Lambayeque, siglo XVI)?
y San Francisco de Lambayeque* son muy toscos, tienen
horcones enterradas en el suelo y un techo casi plano (Fig.
2), en la tradicién de edificios precolombinos de la costa

Al lado de la iglesia matriz de Morrope, vea http://culturaperu.culturaperu.org/recursos/maguina-apropiacion.

Con horcones salomoénicas; es una de originalmente cuatro capillas doctrinales al lado de la iglesia matriz de Lambayeque (Gisbert / Mesa 1985,

11

Yo



peruana, como los de Cahuachi, la capital de la cultura
Nazca. La capilla Nuestra Sefiora del Trénsito de la hacien-
da jesuitica de Bocanegra (Callao)’ es un ejemplo tardio
de la misma tipologia, aunque mucho mas elaborada, y
con columnas de madera puestas sobre bases de piedra.
De un modo similar, ya los arquitectos del imperio in-
caico copiaron las grandes casas comunales de las culturas
amazénicas en varios sitios de los valles del oriente andi-
no, como Samaipata e Incallajta, ambos en Bolivia. Fue
un proceso de adaptacién muy parecido a lo que pasé mas
tarde en las misiones jesuitas. La kallanka de Samaipata
tenia tres naves con dos filas de horcones enterradas (se-
: gtin la excavacion reciente)®, mientras que la de Incallajta
Fig. 1 Iglesia de Santa Ana, Chiquitania, Bolivia, tipica iglesia misional . , . . .
de esqueleto de madera, construida después de la expulsion de los jesuitas. era mucho mis grande que la mayoria de las 1gleSIaS mi-
Foto: Eckart Kuhne. sionales. Segun la reconstrucciéon convincente de Vincent
Lee tenia seis naves, una altura interior de 15 metros y
horcones anclados en el suelo (Fig. 3)7.

FUNDAMENTOS HISTORICOS Y SOCIOLOGICOS

Existen varias propuestas para una periodizacion de la
arquitectura de las misiones jesuiticas de guaranies, entre
otros de Herndn Busaniche, Mario Buschiazzo y Darko
Sustersic, pero estos modelos son poco persuasivos, por-
que no se basan en los cambios sociales y econdmicos, sino
en los sistemas constructivos utilizados, tomando técnicas
usadas simultdneamente para definir fases sucesivos.
Paraladescripcion de las misiones de ChiquitosyMojos pre-

Fig. 2 Capilla doctrinal de San Pedro de Mérrope, Lambayeque, Perd, fiero usar y adaptar el modelo de la evolucion institucional
siglo XVI, construida con técnicas autoctonas de la costa peruana. blicad ier Mati 8(Tabla 1 disti
Fuente: presentacion de Cesar Maguifia Gomez, como en nota 3. publicado porJavier Matienzo (Tabla1)que Istingueentre:

faraT MapL 4T e ora

O P —— . fEE

TABLA 1

Fases de la evolucion institucional de las misiones
seguin Javier Katienzo (adaptado)

Fase a partir de Guaranies Chiquitos Mojos
1 Preliminar primer contacto 1609 1691 1667

2 Reduccional  libro bautismos 1633 1695 1682

3 Municipal empadronamiento 1657 1745 a

4 Civil-secular  expulsion jesuitas 1768 1767 1767

5 Republicana  independencia 1810 1825 1825

6 Colonizacion ~ disolucion misiones ;7 c. 1860 c. 1860

Fig. 3 Reconstruccion de la kallanka de Incallajta, Cochabamba, Bolivia, segin
Vincent Lee, combinando técnicas amazonicas e incaicas. Fuente: Lee 1992.

Villacorta 1994, pp. 58-59. La capilla se encuentra hoy en el terreno del aeropuerto internacional de Lima.
Munoz 2015.

Lee 1992.

8 Matienzo 2009 (por las fases 1-4).

~ o W

7 8 EL MESTIZAJE CULTURAL EN LA ARQUITECTURA DE LAS MISIONES DE CHIQUITOS Y MOJOS
Yo



1. La fase preliminar, desde los primeros contactos entre los

misioneros y los indigenas.

2. La fase reduccional, desde el primer asentamiento durable
y el inicio del libro de bautismos.

3. Con la aprobacién de una reduccién en una cédula real y
por el Obispo, esta se convierte en municipio y parroquia.
Es un proceso de varios aios; el momento mas decisivo

es el empadronamiento para fijar el pago del impuesto.

4. La proxima fase civilsecular empieza con la secularizacion
de la misién, en el caso de las misiones jesuitas con la expul-
siéon de la orden en 1767. Para Chiquitos, Maria José Diez
distingue ademas una fase transitoria del régimen de los cu-
ras diocesanos (hasta 1790) y la fase sucesiva de la adminis-

tracion civil®.

5. La fase republicana empieza con la independencia de Boli-

via en 1825.

6. Yporfin,lafasedelacolonizacion, desdeladisolucion delsiste-
ma comunal yel ingreso de colonos blancos, pocos afios antes
de 1860 (el decretoyla fecha exacta son todavia desconocidos).

Cada cambio del sistema institucional corresponde a
un cambio en la relacion entre indigenas y blancos, que se
refleja también en la arquitectura y en las artes misionales.

Para la descripcion de los procesos de mestizaje cultu-
ral, me parece que los modelos de los historiadores de arte,
que examinan sobre todo los origenes y transformaciones
de los motivos, formas y ornamentos, son menos utiles
que ciertas teorias de la sociologia, sobre todo la teoria del
control cultural del mexicano Guillermo Bonfil Batallal®, y
también las investigaciones de Peter Strack en Chiquitos'’.
Bonfil Batalla distingue en las comunidades indigenas
subordinadas no solamente entre elementos culturales
propios y ajenos, sino mira también a la capacidad de de-
cision sobre estos elementos. De la combinacion de estos
dos criterios resultan cuatro sectores diferentes (Tabla 2):

TABLA 2
Esquema de la teoria del control cultural de bonfil batalla
Decisiones
Elementos culturales Propias Ajenas
Propios Cultura auténoma Cultura enajenada
Ajenos Cultura apropiada Cultura impuesta

% Diez 2006.

10 Bonfil Batalla 1983 (resumido); Bonfil Batalla 1987 (mas elaborado).

1 Strack / Kithne 1989; Strack 1992.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

1. La cultura auténoma abarca los elementos culturales pro-
pios, controlados por el grupo social, que produce, usa y
transforma estos elementos segin sus propias reglas —sin
considerar la procedencia primaria de estos elementos-,
como en el caso del rosario chiquitano o del violin guarayo.

2. Al otro extremo esta la cultura impuesta, donde ni las deci-
siones ni los elementos culturales son propios del grupo; los
resultados, sin embargo, forman parte de su cultura total,
como en el ejemplo de los habitos y valores transmitidos
por el sistema escolar y la television.

3. En la cultura apropiada los elementos culturales son ajenos
y su produccién no esta bajo el control cultural del grupo,
pero éste los usa y decide sobre ellos. Un ejemplo son las
grabadoras portitiles, cuyo uso permite difundir musica y
tradiciones propias en el grupo, usando un objeto ajeno.

4. En la cultura enajenada, los elementos culturales siguen
siendo propios, pero la decisién sobre ellos es expropiada,
como en el caso de la folklorizacion de danzas y festivida-

des religiosas que son estrenadas para el consumo turistico.

Estas cuatro categorias de Bonfil Batalla son como cuatro
aspectos diferentes del mestizaje cultural en un grupo in-
digena subordinado. Sirven también para entender mejor
la evolucion cultural de las misiones jesuiticas de Mojos y
Chiquitos.

LA EVOLUCION DE LAS IGLESIAS MISIONALES
DE CHIQUITOS Y MOJOS

Las iglesias provisorias de la fase preliminar eran edifi-
cios construidos por los indigenas en base de sus propios
conceptos espaciales y constructivos. Los pueblos y aldeas
de la extensa regién del Amazonas y del Rio de la Plata
tenian una gran variedad de formas de casas comunales:
longitudinales, ovaladas o redondas, sea con paredes o
con un techo que llegd hasta el suelo. Algunas tenfan di-
mensiones tan impresionantes como las iglesias misiona-
les posteriores.

A partir del inicio de la fase reduccional, cuando el pue-
blo recién fundado se establecié en un lugar definitivo,
la iglesia tenia que ser adaptada a las exigencias del mi-
sionero, para poder celebrar las misas segin las normas
eclesiasticas. Se introducian nuevos elementos culturales,
cuyo uso era estrictamente controlado por el misionero.

79

Yo



Fig. 4 Iglesia de Reyes, Beni, Bolivia, a inicios del siglo XX, iglesia y torre
con esqueleto de madera y techo de paja. Fuente: Rubén Vargas Ugarte,
Historia de la compafiia de Jesus en el Perd, tomo 3, Mojos, Burgos 1964.

1
Fig. 5 Imagen del Nifio Jesus de un gran maestro andallz, San José

de Chiquitos, Bolivia, probablemente donado por el Marqués de Tojo
a la misién recién fundada. Foto: Eckart Kithne.

12

dentro de la misma fase.

80

Yo

El edificio deberia tener paredes, puertas y ventanas segu-
ros, y un eje longitudinal libre, sin horcones debajo de la
cumbrera del techo. Las paredes eran entonces de bahare-
que, los techos de paja o de hojas de palmera, quiere decir
que siempre se usaron sistemas constructivos de los indi-
genas de la region. Algunas fotos de iglesias misionales de
Mojos y Guarayos a inicios del siglo XX nos dan una idea
de las iglesias desaparecidas de la fase reduccional (Fig. 4).

La mayor parte de los objetos usados en estas iglesias
humildes eran importadas de las ciudades andinas: los va-
sos sagrados de plata, los vestimientos de los sacerdotes,
las imagenes, los cuadros, las campanas, como también el
trigo y el vino para la misa. Algunos objetos excepciona-
les eran donaciones de benefactores ricos, entre ellos los
crucifijos de marfil y el Nifio Jesus de un gran maestro
andaluz, quizas donado por el Marqués de Tojo (Fig. 5).
Estamos todavia al inicio del mestizaje cultural, con pre-
dominio de elementos culturales impuestos a un grupo
indigena.

El inicio de la fase municipal con el empadronamiento
de 1745 significd un cambio decisivo. Todo indica que este
mismo afo fue el inicio de la arquitectura monumental
de Chiquitos: Martin Schmid empezé las obras en su pri-
mera iglesia en San Rafael, y Bartolomé de Mora empezd
al mismo tiempo la construccion del conjunto monumen-
tal de San José, con muros y bévedas de ladrillos, piedras
y cal'2. Al mismo tiempo, se instalaron talleres especiali-
zados para apoyar a las obras de construccion con tejas,
baldosas y cal, y para sustituir la importacion de objetos de
culto, como esculturas, pinturas y muebles. Tenemos un
proceso de imposicion creciente de elementos culturales
ajenos, y al mismo tiempo un proceso de capacitacion de
los indigenas, que facilitara la apropiacion sucesiva de es-
tos elementos culturales por los mismos indigenas.

LOS AUTORES DE LOS EDIFICIOS
Y OBRAS DE ARTE DE CHIQUITOS

Parece que actualmente, la atribucién de obras de arte
a autores concretos estd fuera de moda en la historia del
arte americano. No obstante, me parece siempre impor-
tante hacerlo, para poder reconstruir de que manera estas
obras se producian y para analizar la interaccién entre los
que disefaron una obra y los que la ejecutaron. En Chi-
quitos, esta tarea es mucho m4s ficil que en las misiones
guaranies o en Mojos, gracias a la conservacién de gran
parte de los edificios y obras de arte.

En Chiquitos, como en las misiones guaranies, los edificios con bovedas no corresponden a una fase distinta, sino a una construccion alternativa

EL MESTIZAJE CULTURAL EN LA ARQUITECTURA DE LAS MISIONES DE CHIQUITOS Y MOJOS



Fig. 6a Decoracion original de la iglesia de San Javier, Chiquitania, Bolivia,
disefiado por el Padre Martin Schmid SJ. En el pértico.

Las iglesias del misionero, musico y arquitecto Martin
Schmid se destacan por su disefio cuidadoso, su construc-
ciéon muy solida, perfectamente ortogonal y bien adaptada
a los materiales usados: la madera, el adobe y la teja de ce-
ramica. La procedencia suiza del arquitecto sin formacion
profesional no se destaca en detalles estilisticos o forma-
les, sino en su manera racional de planificar y organizar la
obra. Toda la decoracion es jerarquizada segtin la impor-
tancia sacramental de cada lugar. Las formas son simples,
repetitivas y efectivas, realizadas con elementos prefabri-
cados y moldes, que reducian la libertad artistica de los
obreros indigenas al minimo (Fig. 6a)”. Es evidente que
Schmid queria controlar todo y no tenia ninguna confian-
za en la creatividad de los chiquitanos. El pajarito pintado
en la cornisa encima del portal lateral es uno de los pocos
detalles “indigenas” que escaparon de su control (Fig. 6b).

Al mismo tiempo, el cura espafiol Bartolomé de Mora
construyo el conjunto monumental de San José de Chi-
quitos, quizds con ayuda del hermano jesuita aleman Juan
Wolf, quien introdujo probablemente la quema de tejas,
ladrillos y cal en Chiquitos. Parece que Mora era una per-
sona arbitraria, considerando que el plano del conjunto
infringe contra varias reglas urbanisticas de las misiones
jesuitas'. La decoracion de sus edificios es menos elabo-
rado que en las iglesias de Schmid, pero a diferencia de
éste, Mora no tenia ningin problema que los indigenas

B Kihne 2010.

5 Fischermann 2000.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

6b. Detalle encima de la portada lateral, con un pajarito mindsculo.
Fotos: Eckart Kuhne.

completaran sus disefios sencillos y esquematicos (Fig. 7a)
con dibujos ingenuos, como péjaros, toritos, figuritas e
incluso tres santos malogrados (Fig. 7b).

El tercer artista importante en tiempo jesuitico en
Chiquitos era Antonio Rojas, un escultor y pintor profe-
sional laico, quien trabajo en contra de todas las reglas
de la orden durante al menos 15 afios con su familia en
Chiquitos (Fig. 8a, 8b)"". No esta mencionado en ningtin
documento jesuita, lo conocemos tinicamente por su tes-
tamento. Su procedencia es desconocida, quizas era un
criollo o mestizo formado en una ciudad andina. Rojas es-
tablecio sin dudas los talleres de carpinteria, tallado y pin-
tura en Chiquitos. Introdujo formas y técnicas del mundo
andino (como las esculturas con ropas de tela enyesada)
y las adapté al ambiente tropical (sustituyendo el maguey
por madera de cedro). Obras suyas son entre otras los reta-
blos, pinturas del techo e imagenes del altar mayor de San
Miguel'®. Su influencia fue mas grande que la de Schmid
y Mora; en muchas obras posteriores se nota el impacto
artistico de Antonio Rojas, mientras que las formas de-
corativas introducidas por los dos jesuitas europeos no
se copiaron mds. Parece que su taller siguié funcionando
en San Rafael después de su muerte en 1769, sin muchos
cambios, quizds bajo la direccion de uno de sus hijos o de
un maestro indigena. Sus alumnos establecieron talleres
mas humildes en Santa Ana y otros pueblos.

La iglesia no tiene portico; la casa de los padres no mira a la huerta, sino a los talleres; y en cada lado de la plaza desembocan dos calles en vez de una.

Quizds era ademas el arquitecto de las iglesias de San Miguel y San Ignacio, la tltima junto con Martin Schmid.

81

Yo



Fig. 7 Pinturas murales en la “b6veda” de San José de Chiquitos, Bolivia,
capa mas antigua, aprox. 1755, disefiada por el Padre Bartolomé de Mora SJ
y artistas indigenas: a) pilastra rellenada con ornamentos; b) figura,

quizas San Vinvente. Fotos Eckart Kilhne.

Fig. 8 Obras atribuidos al artista Antonio Rojas en la Chiquitania, Bolivia:

a) pintura en el interior de un sagrario firmado por Rojas, 1760, San José de
Chiquitos; b) pedestal de la Inmaculada, San Rafael. Fotos: Maria José Diez
y José Fernandez Gallo.

17" Falkinger 2010 a.

82

Yo

LA CULTURA MISIONAL
EN TIEMPO POSTJESUITICO

Con la expulsion de los jesuitas en 1767, la introduccion
de una administracién civil en 1790 y la independencia de
Bolivia en 1825, los pueblos perdieron gran parte de su au-
tonomia econdmica anterior, y eran forzados a sostener un
numero creciente de funcionarios estatales. La explotacion
de los indigenas y la produccion destinada para la exporta-
cién aumentaron, mientras que el nivel de vida de los in-
digenas bajo. Pero los indigenas ganaron al mismo tiempo
el control cultural sobre elementos como la organizacién
de las fiestas religiosas, el mantenimiento y la decoraciéon
de los templos. Los administradores nuevos cedieron una
parte de su poder simbolico a los indigenas y adulzaron la
explotacion creciente de la mano de obra indigena con la
suntuosidad creciente de los edificios, orquestas y fiestas
religiosas, para evitar sublevaciones violentas.

Por esta razon, las décadas entre 1770 y 1810 corres-
ponden en Chiquitos y Mojos a un segundo auge cultural.
En Chiquitos se construyeron la iglesia de Santa Ana, los
arcos de mamposteria en San José, los retablos y pulpitos
de las iglesias de San Rafael, San Ignacio y Santa Ana,
gran parte de las imdgenes y la mayoria de las pinturas mu-
rales conservadas. Probablemente se redactaron también
algunos de los sermones transmitidos oralmente hasta
hoy'”. En Mojos se construyeron las iglesias de San Pedro,
San Joaquin, San Ramon, Trinidad y San Javier, y se refac-
ciono la iglesia de San Ignacio de Mojos.

Desde la década de 1770, se repintaron las paredes in-
teriores y exteriores de las iglesias de San Rafael, San Ja-
vier y San Miguel de Chiquitos con ornamentos florales y
a veces figurativos, muchos mas libres y expresivas que las
pinturas jesuiticas. Cada superficie disponible se relleno.
Estas pinturas murales nuevas ya no respetaban las jerar-
quias espaciales establecidas por los jesuitas, sino expla-
naban la diferencia entre la nave y el presbiterio, entre los
espacios del pueblo y del sacerdote -una sefal de la apro-
piacion del espacio sagrado por parte de los indigenas-.

Lo mismo sucedié de manera aun mas radical con los
revestimientos de mica en las iglesias de Santa Ana, San Ra-
fael y San Ignacio. Si se queman a las hojas de mica en
un horno a cierta temperatura, estas brillan como plata
pulida. Esta mica quemada se usaba al principio en los
retablos nuevos para sustituir a la plata y al pan de oro,
que ya no eran asequibles, pero desde 1790 lo aplicaban a
todos los muebles, paredes, columnas y techos, sea recor-
tado en forma ornamental, o integro en toda la superficie
disponible. El efecto era sin dudas abrumador, pero per-
duro pocas décadas por la fragilidad de la mica quemada.

EL MESTIZAJE CULTURAL EN LA ARQUITECTURA DE LAS MISIONES DE CHIQUITOS Y MOJOS



Fig. 9 Dos aureolas de plata en San Javier, Chiquitania, Bolivia:
a) original importado de una ciudad andina; b) copia fabricada en un taller local,
postjesuitico. Fotos: Maria José Diez.

Otro proceso de apropiacion semejante sucedié con
la plateria. Si comparamos los inventarios de las iglesias
de Chiquitos en tiempos postjesuiticos, nos damos
cuenta, que el monto total de la plata de las iglesias se
mantiene casi igual hasta el siglo XX -los grandes ro-
bos después de la expulsion son una leyenda- pero que
hay bajas en el niimero de los vasos sagrados y por otro
lado aumentos en las aureolas y otros atributos de las
imdgenes de procesion. Para este fin, se establecieron
por primera vez talleres de plateria en Chiquitos, don-
de se copiaron a objetos importados del mundo andino
de manera muy ingenua (Fig. 9a, 9b)!®. En este proceso
de apropiacion, los vasos sagrados como elementos de
la cultura impuesta son transformados en objetos de la
cultura apropiada.

Las campanas de bronce fundidas en Mojos y Chiqui-
tos son casi los Unicos objetos que son firmados por los
maestros indigenas y tienen inscripciones en una lengua
indigena. La fundicién de bronce fue introducido en Chi-
quitos en 1759, seis afos antes de la expulsion, probable-
mente por el hermano jesuita Andreas Roth. Un afio mas

18 Diez 2006, pp. 215-232.
" Diez 2006, pp. 419-444.
20 Kihne 2012.

2 Diez / Kithne 2014.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

tarde, el maestro chiquitano Ignacio Poquibarez firmo
tres campanas en San Javier con su nombre. Los maestros
chiquitanos transmitieron la técnica sin cambios formales
hasta la fase de la colonizacién. En 1868, un siglo después
de la expulsion de los jesuitas, el chiquitano Atanasio Ta-
coos firmé en Concepcion la ultima campana grande pro-
ducida en Chiquitos®.

A partir de 1790, los nuevos administradores civiles
contrataban a artistas de Cochabamba y otras ciudades
andinas, para pintar a retratos reales (como en San José
de Chiquitos)®, fabricar retablos nuevos (en San Ignacio
de Chiquitos), y sobre todo para establecer escuelas de di-
bujo y pintura para mejorar la calidad de los productos ar-
tesanales destinados a la exportacion, como cubrecamas
pintadas y objetos con incrustaciones de nicar?. Esta vez
estamos en un proceso de enajenacion, con administa-
dores que se aprovecharon de las habilidades artesanales
de los indigenas para su ganancia personal. Pero el éxito
econémico de estos exportes fue escaso, y la estadia de los
artistas fue muy breve, de manera que no tenian mucho
impacto sobre la cultura chiquitana y mojefa.

83

Yo



SUPERVIVENCIA DE LA CULTURA MISIONAL
EN LA REPUBLICA BOLIVIANA

En las largas décadas de escasez de curas, los cabildos
chiquitanos se apropiaron de las iglesias misionales de San
Rafael, San Miguel y Santa Ana y mantenieron a los edificios
coloniales con su mano de obra y con recursos muy redu-
cidos durante casi 200 afios. A pesar de la gran dureza de
la madera, la humedad del suelo destruye a los horcones a
la altura del piso, y tienen que ser remplazados. Entonces
se organizaba después de Pascua una romeria con el Santo
del pueblo a las estancias y comunidades vecinas para re-
caudar fondos, materiales de construccion y viveres, sobre
todo una res para alimentar a los obreros no asalariados.
El maestro de obra tenia que organizar los trabajos de ma-
nera que la carne alcanzaba hasta el fin de las obras. Al
inicio de la temporada seca, en mayo, buscaron un arbol
enorme, lo cortaron, lo llevaron en procesion al pueblo y
lo tallaron. Cuando bajaron el horcon viejo, tocaron las
campanas como para un entierro, y al alzar el nuevo, sona-
ban las campanas de alegria (Fig. 10).

En algunas de estas iglesias, la tradicion de la misica
religiosa barroca se ha mantenido hasta nuestros dias, como
también la lectura de sermones en lengua chiquitana en
las fiestas religiosas del afio, documentadas en los tltimos
afos por Sieglinde Falkinger??. Durante la Semana Santa,
el pueblo entero vive la pasion de Cristo en procesiones y
escenas teatrales, como la tltima cena con el cura y doce
caciques mayores, con carne de res, yuca y chicha.

Con la restauracién de los templos chiquitanos desde
1972 empieza otra historia. El factor decisivo para el res-
cate ya no son la voluntad de los indigenas y sus técnicas
ancestrales, sino los expertos de restauracién y el dinero
donado de Europa. Con estas obras, los chiquitanos pier-
den su control cultural sobre el mantenimiento y la deco-
racion de los templos, pero al mismo tiempo, y gracias a
la capacitacién profesional en las obras de restauracion,
ganan prestigio y libertad y se emancipan de las depen-
dencias antiguas.

22 Falkinger 2010 by 2012.

84

Yo

En la “Fiesta de la Tradicién Josésana” en San José
de Chiquitos se nota el deseo de crear una nueva fusién
entre elementos barrocos, chiquitanos y cambas hacia una
nueva cultura mestiza, y parece que son pasos hacia la in-
tegracion de los chiquitanos en la sociedad ya no plurina-
cional, sino nacional.

Fig. 10. Cambio de un horcén en un corredor de la iglesia de San Miguel,
Chiquitania, Bolivia, 1968-70, con métodos ancestrales. Foto: Franz Greisberger.

EL MESTIZAJE CULTURAL EN LA ARQUITECTURA DE LAS MISIONES DE CHIQUITOS Y MOJOS



BIBLIOGRAFIA

Bonfil Batalla, Guillermo “Lo propio y lo ajeno: una aproximacion
al problema del control cultural” (1983), en Guillermo Bonfil
Batalla, Pensar Nuestra Cultura, Editorial Patria, México, 1991,
pp. 49-57. (http://www.hechohistorico.com.at/Trabajos/Valo-

res_Socioculturales/lecvmx022.html)

————— (1987), “La teoria del control cultural en el estudio de procesos
étnicos”, en Revista Papeles de la Casa Chata, afo 2, n° 3, Méxi-

co, pp. 23-43.

Cardiel, Jos¢ (1953), “Carta y relacion de las Misiones de la Provincia
del Paraguay” (1747), en José Cardiel S.J. y su Carta-Relacion, ed.
Guillermo Furlong, Buenos Aires, pp. 115-213.

Diez, Maria José (2006), Los bienes muebles de Chiquitos: Fuentes para el
conocimiento de una sociedad, AECI, Madrid.

Diez, Maria José; Kithne, Eckart (2014), “Las misiones de Mojos y Chi-
quitos, el Altiplano y los asi llamados barguefios misionales”,
en Migraciones y Rutas del Barroco, VII Encuentro Internacional
sobre Barroco, ed. Norma Campos, Fundacion Vision Cultural,

La Paz, pp. 239-250.

Falkinger, Sieglinde 2010(a), “El Arcangel San Miguel en la cosmovi-
sion de los Chiquitanos”, en Entre Cielos e Infiernos, Memoria
del V Encuentro Internacional sobre Barroco, ed. Norma Campos,

La Paz, pp. 229-236.

————— 2010(b), Anauxti Jesucristo Mariaboka: Manual de Sermones, Pro-
yecto Recopilacion y Documentacion de los Sermones Chiqui-

tanos, APAC, Santa Cruz.

————— (2012), Chapye imotii Tupax: Sermones de fiestas patronales en co-
munidades del Municipio San Ignacio de Velasco, Proyecto Reco-
pilacion y Documentacion de los Sermones Chiquitanos, San

Ignacio de Velasco.

Fischermann, Bernardo (2000), “Los Rojas, artesanos y sacerdotes cru-
cefios en la Chiquitania”, en Festival Internacional de Muisica
Misiones de Chiquitos, 111 Reunién Cientifica, APAC, Santa Cruz,
pp. 141-150.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Gisbert, Teresa; Mesa, José de (1985), Arquitectura Andina 1530-1830,
Historia y Andlisis, La Paz.

Kithne, Eckart (2008), Die Missionskirchen von Chiquitos im Tiefland von
Bolivien: Bau und Restaurierung der Kirchen von Martin Schmid

(1694-1772), tesis de doctorado, ETH, Ziirich.

————— (2010), “Casas de Dios y puertas del Cielo: Las iglesias misio-
nales de Chiquitos y el Templo de Jerusalén”, en Entre Cielos e
Infiernos, Memoria del V Encuentro Internacional sobre Barroco, ed.
Norma Campos, Fundacion Vision Cultural, La Paz, pp. 219-
221.

————— (2012), “El culto al Rey en las misiones ex-jesuiticas: El caso de
las pinturas murales de Gregorio Villarroel en San José de Chi-
quitos (1810)”, en Imagen del Poder, VI Encuentro Internacional
sobre Barroco, ed. Norma Campos, Fundacion Vision Cultural,
La Paz, pp. 61-72.

Lee, Vincent (1992), “Reconstructing the Great Hall at Inkallacta”,
en Vincent Lee, Investigations in Bolivia, Sixpac Manco, Wilson
(Wyoming). (http://www.sixpacmanco.com)

Matienzo, Javier (2009), “Las reducciones como antecedente de los mu-
nicipios de indios (el caso de las misiones jesuiticas de América
meridional)” en Anuario de Estudios Bolivianos, Archivisticos y Bi-

bliogrdficos, n° 15, ABNB, Sucre, pp. 319-338.

Muiioz, Maria de los Angeles (2015), “Una mirada a Samaipata a través
de su kallanka, simbolo de la arquitectura de poder inca”, en
El Fuerte de Samaipata, estudios arqueoldgicos, ed. Albert Meyers /
[sabelle Combes, Museo de Historia, Santa Cruz, pp. 133-150.

Strack, Peter (1992), Frente a Dios y los Pozokas: Las tradiciones culturales
y sociales de las reducciones jesuiticas desde la conquista hasta el pre-

sente, Bielefeld.

Strack, Peter; Kithne, Eckart (1989), “Los ritos religiosos de las reduc-
ciones jesuiticas en conflicto por el conflicto cultural”, en Re-
vista Paraguaya de Sociologia, ano 26, n° 75, Asuncién, pp. 35-50.

85

Yo



BENE FVNDATA EST DOMVS DOMINI...
ANALOGIAS Y DIVERSIDADES
EN TRES ARTESONADOS CUSQUENOS

DIANA CASTILLO CERF / PERU

artiendo de la ciudad de Cusco, en direccion

sureste, por la ruta que en tiempos del Tawan-

tinsuyo conducia a la region Colla, la misma que
durante los siglos XVI y XVII, fuera de las mds concu-
rridas por caravanas que vinculaban a Cusco con el al-
tiplano andino, en razén del comercio generado por la
demanda suscitada en Potosi. Recuas de llamas y mulas
cargaban textiles realizados en los obrajes cusquenos, sal
de Maras, aguardiente de los valles de Apurimac, hojas
de coca y muchos otros que se producian a lo largo de
este trayecto. La bonanza suscitada en esos momentos
se evidencia hoy en dia, en la imponente y numerosa
arquitectura civil y religiosa edificada en torno a este
recorrido.

Esta ruta enlaza varias reducciones misionales o pue-
blos de indios, producto del afin de evangelizacién y que
comprendia entonces la fundacion de pueblos, a fin de
que la poblacion indigena pueda vivir en “policia”. Sur-
gieron con este propodsito numerosos asentamientos, que
fueron ordenados por el virrey Francisco de Toledo en su
visita de 1572. Muchos ya habian sido fundados con an-
terioridad y otros lo hicieron a partir de este momento.

Estos pueblos ejecutados bajo la misma concepcion,
con trazo semejante a las villas de espafioles, se establecian
en torno a una plaza, donde, en uno de sus lados, el tem-
plo debia ocupar un lugar privilegiado y dominante. Pro-
ducto de su propdsito comun, la misién evangelizadora,
tenian materiales, organizaciones espaciales, formas gene-

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

rales, tecnologia constructiva y varios elementos similares.
El resultado natural fue la reproduccién de los mismos
disefios en el trazado urbano y en sus construcciones, sin
embargo la uniformidad no podria ser absoluta. Las varia-
ciones entre ellas estaban generadas por las particularida-
des del lugar y la cantidad de poblacion (Fig. 1).

Estas iglesias solian ser de nave Unica, arco toral o
triunfal dividiendo la nave del presbiterio o capilla mayor,
coro alto a los pies, muro testero o absidial plano u ocha-
vado, bautisterio, capillas laterales, sacristia, campanario
en torre exenta o adosada, o espadafa, portada principal
con capilla abierta en galeria o balcédn, atrio delantero con
cruz misional y capillas posa en la plaza principal. Los mu-
ros de las iglesias estaban decorados con distintos moti-
vos de pinturas ejecutadas con la técnica del temple, las
mismas que usualmente las renovaban en los tres siglos
siguientes. Las naves se cubrieron con armaduras de pary
nudillo ejecutado con rollizos de madera, en tanto que los
presbiterios, cuya altura era mayor que la nave, contaban
con artesonados, los cuales estaban decorados también
con pintura al temple, molduras de pasta de yeso y pan
de oro.

Es interesante destacar el uso de diversos elementos
provenientes del mudéjar en la arquitectura de los siglos
XVl y siguientes en la region de Cusco. Una caracteristica
de los templos que nos ocupan es la longitud de sus naves,
que podria atribuirse, a que las estructuras de cubierta de
par y nudillo, estaban limitadas por la longitud de los ma-

87

Yo



ot

el iah %

Fig. 1 Esquema de la disposicion de los templos en los pueblos de indios.
Dibujo: Diana Castillo Cerf.

deros, por lo cual, a fin de las iglesias fuesen! “capaces” de
congregar a todos los fieles de “las reducciones”, se optaria
por extender las naves (Fig. 2).

El mudéjar alcanzo altas cotas de aceptacion y fue una
constante mantenida a través de varios estilos, como se
aprecia en mayor medida en este territorio, quizd porque
las adaptaciones que hace del arte europeo sean funciona-
les y muchas veces originales, tanto por sus aportes autdc-
tonos, como por la variedad que posee, o posiblemente
por la economia de la obra o por el vitalismo que anima
a sus creaciones tener coincidencias con el arte prehispa-
nico, con los dibujos de los textiles andinos y la ceramica,
al acudir a una simplicidad lineal con aparentes complica-
ciones de dibujos geométricos y por ser una expresion de
facil aplicacion, ademas de entenderse como tradicional y
ser producto de realizaciones populares. Macera considera
que tuvo muy buena receptividad por los indios porque
pudieron ver en “la geometria mudéjar, en su abstraccion li-
neal y en su refinamiento aristocrdtico... los componentes que
antes de la conquista espaiiola habian impuesto a la cultura
andina sus clases dirigentes”. Tema que requiere mayor in-
vestigacion, sin olvidar lo problematico de las cronologias,
pues el mudéjar tuvo, especialmente en Cusco, la fortuna
que no llegd a alcanzar en otras latitudes, dada su diversi-
dad y larga duracién.

Por otra parte, el profesor Chueca Goitia indicd que
esta caracteristica era una invariante de la arquitectura his-
panoamericana’. De esta manera se habria procurado un

1966, p. 61.

i -

L "

Fig. 2 Detalle de la estructura de la cubierta, planta y corte del templo
doctrinero prototipo. Dibujo: Diana Castillo Cerf.

alejamiento del altar con lo que el santuario “adquiria una
mitica distancia y se potenciaba su sentido sacral”. Ademas, se
habria recomendado y difundido su utilizacién, en mérito
a su funcionalidad, sencillez de construccién y arraigo en
los estamentos populares.

Estos templos tienen autores anonimos, puede supo-
nerse que en un primer momento fueron arquitectos,
canteros, albafiiles o carpinteros de origen andaluz, pero
luego serian los propios nativos, que una vez aprendidas
las técnicas de ese tipo de construccion repetirian incansa-
blemente dichas estructuras. Por otro lado, si bien es cier-
to que muchos maestros y artistas arribaron al virreinato
peruano a partir del siglo XVI, ello no es suficiente para
atribuirles el gran nimero de obras de esas caracteristicas
que se ejecutaba en dicho tiempo. Debemos admitir, por
lo tanto, que el mudéjar que se hizo en Cusco fue una rea-
lizacién artistica realizada por criollos e indios, bajo una
concepcion estética diferente a la peninsular?, sin desde-
far los evidentes influjos formales que se perciben con
claridad. Su aceptacion durante el barroco fue debida a la
riqueza arabesca del dibujo de estas estructuras.

No hay constancia en Cusco de que existiese un co-
legio para naturales dedicado a las ensefanzas de artes y
oficios, pero algunos indicios documentales permiten su-
poner que hacia 1570, en el Convento cusquefio de San
Francisco, los indigenas recibiesen alguna instruccion,
cuyos programas ain no han sido posibles determinar. Si
bien la catequesis debio ser el motivo fundamental en es-

Bernales Jorge, Morales Alberto. Estructuras Mudéjares en las Iglesias de Cusco, p. 40.
Macera, Pablo. Una de las interpretaciones mds brillantes de su conocido trabajo sobre la Pintura Mural Cusquena, p. 72.
Chueca Goitia, F.: Invariantes en la arquitectura hispanoamericana. Madrid, 1979, p. 177.

Kubler, G.: “Indianismo y mestizaje como tradiciones americanas, medievales y clasicas”. En Boletin del Centro de Investigaciones Histéricas y Estéticas. Caracas,

88 BENE FVNDATA EST DOMVS DOMINL... ANALOGIAS Y DIVERSIDADES EN TRES ARTESONADOS CUSQUENOS

Yo



tas escuelas, la presencia de los maestros de obras fray Luis
Suarez y fray Manuel Pablo, en la comunidad de entonces,
plantea la posibilidad de que se impartiesen conocimien-
tos que no fuesen exclusivamente catequéticos.

Tenemos referencias de las obras del carpintero Antén
Ruiz, autor entre 1592-93 de los artesonados del convento
franciscano de Cusco. También, a finales del siglo XVI
es reconocida la obra de los carpinteros Juan Nicolas y
el indio Lucas Quispe, por su pericia en las labores de
artesonados y puertas, quizas les correspondan las deco-
radas con series de rombos y estrellas que aun subsiste
en el convento de Santo Domingo®. Tampoco debemos
dejar de mencionar a los carpinteros Pedro de Céceres,
que en 1581 ejecuta el facistol de La Merced, a Cristébal
Lopez, que llega a ser alcalde de este gremio y ejecuta, en
1562, el artesonado y coro de la desaparecida iglesia de
los agustinos, como también al carpintero Juan Rodriguez
Samanez, que aparece como escultor en el convento de
Santo Domingo de Cusco. Pese a que no identificamos
a otros, consideramos que fue crecido el nimero de ar-
quitectos, alarifes, orfebres, pintores, imagineros, plateros,
entalladores, fundidores y herreros que se establecieron
en nuestras ciudades y ensefaron su arte a criollos e in-
dios, los cuales rapidamente asimilaron sus ensefianzas y
en muchos casos aventajaron a sus maestros. Algunas de
estas artes eran a su vez de conocimiento y dominio por
parte de los indigenas.

Son conocidos diversos documentos de envios a Peru,
desde el puerto de Sevilla, de numerosas cartillas de dibu-
jos de yeserias y lacerias, documentadas abundantemente
entre los afos de 1589 a 1605 en el Archivo General de
Indias®, junto con libros de arquitectura como los de Ser-
lio, o de ilustraciones utiles para la ornamentacién y com-
posicion, caso de los de Ortellius, Vries, Sadeler, Collaert,
Bol, Dieterlin, y otros. En todos los casos hay referencias a
obras de teoria, arquitectura, geometria, cartillas y estam-
pas grabadas, pero no se encuentra ningtn texto o planta
que recomiende el empleo de los esquemas mudéjares en
esos anos, pues es recién a partir de 1633 cuando se publi-
c6 el Tratado de carpinteria de lo blanco de Diego Lépez
de Arenas’, que se encuentran en estas tierras pruebas fe-
hacientes de que fue conocido y utilizado por diferentes
artistas.

Por estas consideraciones, la similitud de las estructu-
ras de cubierta nos permite plantear la posible existencia

de la Universidad de Sevilla, 1983.

Cornejo Bouroncle, L.: Derroteros de arte cusquerio. Cuzco, 1960, p. 112.

Fig. 3 Perspectiva de la estructura prototipo de par y nudillo
que poseen las cubiertas de los presbiterios. Dibujo: Diana Castillo cerf.

de escuelas de artesanos, que ejecutaron obras tan simi-
lares, pues son pocas las variantes. Si para el caso de la
pintura reconocemos una Escuela de Pintura Cusquefa,
con sus caracteres, evolucion y nombres de algunos de sus
maestros especializados en trabajos de lienzo y retablos o
en pintura mural, podemos también considerar una de
carpinteria y arquitectura, a partir de la cual se determina-
se la similitud de las construcciones emprendidas después
de las reducciones del Virrey Toledo.

En todo caso, los artesonados de los templos doctrine-
ros que nos ocupan, debido a su extendida difusion, pron-
to se convirtieron en tradicionales, logrando un alto nivel
de entendimiento y adaptacién al medio. El lugar, el cli-
ma vy la disponibilidad de materiales para la construccion,
condicionaron las particularidades de las formas, que apa-
rentemente son idénticas, creando circunstancias Uunicas
y otorgando valores de identidad para cada comunidad.
Este riquisimo panorama de aportes se vio influido por el
clima, la geografia y la historia. Ello hizo que se amoldaran
y que desde un principio lograran una adecuacion que
creci6 a lo largo del tiempo. La posibilidad concreta de
obtencién de los materiales, la adaptacion de la mano de
obra y las herramientas que habia disponibles ajustaron
las técnicas (Fig. 3).

El componente esencial para el tipo de construcciones
que estudiamos fue la madera, siendo por lo tanto los car-
pinteros favoritos para esta labor, sin embargo, los arteso-

Gonzalez Garcia, P.: El comercio artistico entre Sevilla y América a fines del s. XVI. Memoria inédita de Licenciatura de la Seccion de Historia del Arte

Diego Lopez de Arenas Tratadista de artes manuales espaiol del siglo XVII, nacido en Marchena, Sevilla. Se educé y vivio en Sevilla. Breve com-

pendio de la carpinteria de lo blanco y tratado de Alarifes con la conclusion de la regla de Nicold Tartaglia y otras cosas tocantes a la Iconometria y puntas del

Compds, 1633.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

89

Yo



nados exigian el concurso de pintores, imagineros, dora-
dores y otros artesanos, por cuanto estas obras no son pu-
ramente de carpinteria sino un sistema decorativo que usa
como soporte una estructura de madera. La concurrencia
de esta diversidad de artifices, imprimia necesariamente el
sello de sus productores como reflejo de su circunstancia.
Cada uno empleaba materiales del dominio de su oficio,
enriqueciendo con esta diversidad la obra final.

Es conveniente destacar el aporte local en la seleccion
de materiales para ejecutar aquella arquitectura que se rea-
lizaba en la peninsula con distintos recursos o similares,
pues éstos eran familiares a los indios y sobre sus usos y
aplicaciones contaban con larga experiencia. Para la con-
feccion de los artesonados de Cusco se emplearon made-
ras de aliso® (Alnus jorullensis), que en quechua se denomi-
na R amr‘am, de donde proviene su nombre castellaniza-
do de lambrén, al respecto Betanzos cuenta, entre otros
supuestos hechos de Inca Yupanqui, la construccion de
las casas en Cusco con “largos y derechos maderos de aliso”,’
muy abundante en la region, y de cedro nativo'® (Cedrela
Herrerae), proveniente de las cabeceras de montafia.

En el caso que conocemos de Andahuaylillas se em-
plearon también las canas de Kurkur (Chusquea scandens),
muy utilizada por los antiguos peruanos, como se verifica
en una puerta inca expuesta en el Museo de la Nacion de
la ciudad de Lima, que se halla en los valles tropicales.
En nuestra lista de vegetales es infaltable la paja ichu!
(Stipa ichu), comtinmente empleada por los indios para cu-
brir los techos de sus casas'?, en la fabricacion de adobes,
para darles mayor resistencia®; en la confeccién de sogas
(cceshua) de poca resistencia, que es abundante en los pi-
sos de puna, que es utilizada para estructurar el barro en

los empastes. Y, como mordiente y aglutinante el jugo del
cactus denominado Jaguaqollay™ (Trichocereus cuzcoensis),
abundantes en la zona. Asi como diversos pigmentos de
origen organico e inorgdnico. A todos estos materiales
de conocimiento y uso local debemos afadir el sulfato
de calcio hemihidrato (CaSO y ¥2H,0) o comunmente
yeso, cuyo uso magistral en la construccion se evidencia
en la ciudadela preinca de Piquillagta y el ¢xido de cal-
cio (CaO) o comtnmente cal. Nuestra lista de materiales
debe extenderse, como veremos mas adelante, por el uso
de otros, como son los textiles, los propios de la imagine-
ria, la pintura, el dorado, el plateado y el corlado.

En la elaboracién de artesonados, son las soluciones
locales y su presentacion, conjuntamente con las técnicas
y los materiales empleados, los elementos que otorgan la
particularidad y al mismo tiempo la riqueza de cada una
de las expresiones que caracterizan a las iglesias de pueblos
de indios de la zona de Cusco.

En este marco es de nuestro interés analizar el caso de
tres iglesias de poblaciones cercanas a la ciudad de Cusco,
emplazadas al borde de la ruta que conduce al altiplano
andino, cuyas edificaciones datan de la misma época, es-
cogidas por las caracteristicas particulares de los artesona-
dos mudéjares de sus presbiterios. Se trata de los templos
de San Pedro Apdstol de Andahuaylillas, San Juan Bautis-
ta de Huaro, ambas en la provincia de Quispicanchi, que
fueron recuperadas en los ultimos aflos mediante obras de
conservacion auspiciadas por World Monuments Fund®
y el templo de la Virgen Inmaculada de Checacupe, de
la provincia de Canchis. Los tres templos mencionados
cuentan con ricos artesonados mudéjares en sus presbi-
terios, que datan del siglo XVII. El terremoto de 1650

Segtin Cobo, Aliso. “Es el drbol mds general que se halla en todas las provincias del Perii, el cual nace en los valles templados de la sierra, de cuya madera se

gasta gran cantidad en todos los edificios de la ciudad del Cuzco y en otras partes donde no se alcanzan maderas mas fuertes”.

Betanzos I, 16.

y naves...”. Acosta.

“...Los cedros que ademds de otros puntos se dan en los Andes, habiéndolos de madera blanca, rojas, etc. y siendo muy estimadas para la construccion de edificios

90

oS

Son muchas las diferencias que hay de hicho... El que crece sobre todos se llama orcosucuya y el segundo en grandeza, huaylla, con el cual cubren
las casas; el mas grueso es el llamado chilligua, que es muy blanco, liso y poco mas delgado que la caia del trigo; deste hacen los indios petacas,
canastas y esteras muy curiosamente labradas. Otro se dice purque, de que se hacen las esteras ordinarias y toda suerte de sogas... Del llamado
tisfia se hacen los indios...mezcldndolos con el barro, adobes para que no se resquebrajen.... Cachusucuya, se llama lo més delgado y blando y

caurayaycho otro que sirve de lefia y de que hacen sus camas los indios. Cobo (IV, 106).
“En todo el Perii se cria una paja, suave y correosa con que cubren sus casas”. Garcilaso.
“En los adobes de barro y tierra pegajosa se echan mucha cantidad de paja, la cual paja es a manera de esparto de Espaiia” (Betanzos).

Betanzos atribuye al Inca Yupanqui la ordenanza sobre el empleo de su goma en el blanqueo de las viviendas. “Para que la mescla que habian de llevar
en el lucimiento de las casas, ansi por de dentro como por de fuera, pegase bien y no resquebrajase, mandé que trajesen para aquel tiempo mucha cantidad de unos
cardones que ellos llaman aguacolla aguisca, con el sumo de los cuales untadas las tales paredes”. Betanzos, c. 16.

El templo de Huaro fue intervenido los afios 2006 al 2008. El templo de Andahuaylillas tuvo una intervencion integral en los anos 2008 al 2014.
World Monuments Fund, en el presente, sigue contribuyendo en la conservaciéon del patrimonio religioso de la zona, bajo el programa denomi-
nado “La Ruta del Barroco Andino”.

BENE FVNDATA EST DOMVS DOMINL... ANALOGIAS Y DIVERSIDADES EN TRES ARTESONADOS CUSQUENOS



obligd a que estas edificaciones religiosas sufrieran repara-
ciones y reconstrucciones en las que se mantuvieron estos
artesonados mientras que en otros lugares se perdieron o
quedaron escasas huellas.

SAN PEDRO APOSTOL DE ANDAHUAYLILLAS

Esta iglesia procede de las fundaciones del virrey To-
ledo y fue construida segiin el concepto de doctrina o re-
ducciones que se aplicaron en toda la comarca andina,
concentrando a siete parcialidades indigenas. Se edificé
seguin las caracteristicas de la época, con nave alargada se-
parada de la capilla mayor por un arco triunfal, haciendo
que el espacio del presbiterio tenga un techo a mayor al-
tura para contener un artesonado. La iglesia actual debio
terminarse en los primeros afios del siglo XVII y se sabe
que a partir de 1620 se la decora con primorosa pintura
mural por el artista Luis de Riafio, que la convierte en
una de las mas bellas y originales de esta zona cusquefa.
El mecenas e impulsor de estas obras fue el eclesidstico y
humanista Juan Pérez Bocanegra.

En el Templo de Andahuaylillas el triunfo del mudé-
jar es rotundo'®. La nave estd techada por una armadura
mudéjar de par y nudillo, revestida de cafla y empaste de
barro, dejando vistas las formas de las maderas y a la al-
tura de los nudillos tiene una tapa horizontal formando
harneruelo, cubierta encima con tejas de ceramica. Esta
totalmente decorada con pintura al temple, decorada con
rombos de tonos azules, rojos y amarillos, que encierran
en su interior ornamentos vegetales y tachones dorados,
encima, molduras de yeso con pan de oro. El juego de ar-
maduras se complementa con vigas tirante pareadas, con
ménsulas en su encuentro con los muros, dispuestas en
tramos sucesivos. El sofito del coro alto posee una alfarda
que se aprecia desde el sotocoro, formando una alfarda
con casetones decorados con temas florales y pintura po-
licromada.

La capilla mayor tiene el muro testero plano con dos
ventanas absidales. El arteson que cubre el presbiterio
coincide con las normas que por esos afios establece el
tratado de Lopez de Arenas (1633), sin embargo, dada la
simultaneidad, suponemos que esta obra se ejecutd sin
tener a mano dicha referencia, como sucedio también en
otros templos que ya se hallaban edificados y decorados
a finales del siglo XVI. El artesén que nos ocupa es una
de base octogonal, los faldones poseen vigas paralelas dis-
puestas en forma perpendicular a los muros. Los lados in-
clinados tienen encima un almizate plano y debajo existe

Fig. 4 Artesonado del presbiterio del Templo de San Pedro Apéstol
de Andahuaylillas. foto: Diana Castillo Cerf.

un gran tirante pareado, con lacerias, apoyado sobre mén-
sulas. En el centro del almizate pende un pinaculo que
emerge de un octégono formado por marcos cuadrados.
Otros cuatro pinaculos dorados y dos enormes conchas
veneras completan esa superficie. El conjunto esta decora-
do con motivos florales en tonalidades azules, debajo de la
cual existe otra decoracién con tiaras papales y llaves cru-
zadas, que simbolizan la advocacion a san Pedro Apdstol.
Completan la decoracion molduras de yeso cubiertas de
pan de oro, con motivos florales y geométricos, asi como
dngeles en las esquinas (Fig. 4).

El artesonado estd ejecutado con rollizos de madera
de Aliso, que descansan sobre arrocabes en los muros la-
terales, forman en conjunto una artesa invertida. Sobre
esta estructura descansa un tejido de cafa Kurkur atada
con soguillas de paja, que esta cubierto por una capa de
pasta de barro con paja. La cara inferior, que enfrenta a la
capilla mayor, estd también recubierta con pasta de barro,
paja y cactus, transformando los perfiles circulares de la

16 Sehastian Lopez, Santiago; Mesa, José De; Gisbert, Teresa.: Arte Iberoamericano desde la colonizacion a la Independencia. Madrid, 1985. T. 1., p. 348.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

91

Yo



Fig. 5 Detalle estructural del artesonado del Templo de San Pedro Apéstol
de Andahuaylillas. Dibujo: Diana Castillo Cerf.

Fig. 6 Artesonado del presbiterio del Templo de San Juan Bautista de Huaro.
Foto: Diana Castillo Cerf.

Fig. 7 Detalle estructural del artesonado del Templo de San Suan Bautista
de Huaro. Dibujo: Diana Castillo Cerf.

estructura vista en secciones rectangulares, simulando el
uso de madera escuadrada. Encima, una capa de lechada
de cal hace de base de preparacion para recibir la pintura
decorativa. Los pares estin decorados con motivos flora-
les, que fueron superpuestos a escamados, los entre pares
forman calles que estan decorados simulando casetones
de varias dimensiones, tienen decoracion floral sobre una
antigua pintura que representaba tiaras papales y llaves.
Los extremos del almizate contienen conchas veneras que
estan superpuestas a la armadura y estan ejecutadas en
pasta de yeso sobre tela encolada, con policromia y pan
de oro. Cinco pinjantes acabados en pan de oro, cuelgan
de la estructura y estan ejecutados en madera de maguey
(Fig. 5).

Los cuadrales, de entablado de madera, estan decora-
dos con listones de madera superpuestos, formando lace-
rias y en medio un pinjante dorado. Las caras exteriores
tienen adosados querubines ejecutados con tela encolada
y pasta de yeso con policromado y pan de oro. Finalmen-
te, para completar la composicién, un tirante pareado con
dos falsas lacerias, apoyado sobre ménsulas se dispone por
debajo y en medio del arteson. Estd también decorado
con pintura al temple.

SAN JUAN BAUTISTA DE HUARO

Huaro surgié de una reduccion de indios del siglo XVI
denominada Guaroc, anexa a la doctrina de Urcos, de di-
cho tiempo data el edificio del templo. Posee gran atrio al
mismo nivel de la plaza, con cruz catequistica. El templo
cierra el gran espacio precedente. Tiene una espadaa eje-
cutada en piedra, con tres cuerpos decrecientes y vanos

92 BENE FVNDATA EST DOMVS DOMINL... ANALOGIAS Y DIVERSIDADES EN TRES ARTESONADOS CUSQUENOS

Yo



con arcos de medio punto flanqueados por columnas y
remates de pinaculos. La nave del templo, menos alargada
y mas ancha que la de Andahuaylillas, decorada integra-
mente con pintura mural de fines del siglo XVIII e inicios
del XIX, por el artista Tadeo Escalante, con uno de los
programas iconograficos mis interesantes de la pintura
mural cusquefa. El coro alto a los pies, descansa sobre
vigas de madera apoyadas en tres arcos de piedra.

La nave Unica tiene techumbre de maderas rollizas dis-
puestas en el sistema de par y nudillo, con harneruelo, po-
see tirantes pareados con ménsulas en su encuentro con
los muros y esta totalmente decorada con pintura al tem-
ple. Un arco triunfal ligeramente rebajado da inicio al pres-
biterio que es de testero plano. El artesonado mudéjar del
presbiterio con faldones y harneruelo decorados con cinta
y saetin, compuesto de casetones con pinjantes (Fig. 6).

La estructura del artesonado es de planta pentagonal,
por la presencia de dos cuadrales en el lado del 4bside.
Esta construido con piezas de madera azuelada de Aliso
formando vigas de seccion rectangular, las que estan distri-
buidas uniformemente paralelas, encima, vigas de menor
seccion dispuestas transversalmente, forman cuadrantes
que reciben los tableros de madera. El conjunto tiene de-
coracion pictdrica realizada sobre una lechada de cal, que
funciona como base de preparacion.

El almizate, ejecutado al igual que los faldones, posee
cuatro pinjantes dispuestos alternadamente, dos que cuel-
gan de la misma superficie y otras dos que brotan de cajue-
las embutidas. Dos tirantes, uno simple y otro pareado
con tres lacerias, completan el conjunto (Fig. 7).

VIRGEN INMACULADA DE CHECACUPE

El pueblo de Checacupe, como se denominaba enton-
ces, surgio en la segunda mitad del siglo XVI al crearse el
pueblo de indios, agrupando a los ayllus dispersos. Por su
ubicacion a la vera del Camino Real que conducia al Co-
llao y su vinculaciéon con el poblado de Pitumarca, acceso
a la zona de pastoreo en torno al nevado Ausangate, la
doctrina adquirié especial importancia.

A fines del siglo XVII la doctrina tenia 1500 feligreses
y segiin informé el parroco al obispo en 1689, la iglesia:
“estd pintada i dorada toda ella con otras alaxas que constan
en los libros...”, refiriéndose a la extraordinaria ornamenta-
cién interior ejecutada desde el siglo anterior. El templo
fue concebido con nave Unica alargada y encerrada entre
elevados muros de adobe. Un arco triunfal separa la nave

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

del presbiterio y este tiene la cubierta situada a mayor al-
tura, para albergar un techo artesonado. A los pies de la
iglesia existe un coro alto hecho con vigas de madera apo-
yadas en ménsulas.

El artesonado del presbiterio, de base octogonal y al-
mizate plano, atesora pinturas al temple en los faldones
representando la Anunciacion de la Virgen, en los otros
estan pintados los doce apostoles de medio cuerpo, en
una concepcion de magnifica factura. En los recuadros
superiores se alternan simbolos de Jests y Maria con figu-
ras de origen pagano, moralizadas en el Renacimiento. La
influencia mudéjar se verifica en las vigas tirantes y en la
laceria de estrella pintada en el almizate, del que cuelgan
dos pinjantes (Fig. 8).

Este artesonado, es de planta octogonal y posee una
estructura de madera de Aliso que forma el artesén, que
soporta en su cara inferior un lienzo de tela encolada y
tensada, sobre la cual se ha ejecutado la decoracion pic-
torica, que simula una estructura de madera con amplios
tableros decorados. Una viga tirante doble con cinco fal-
sas lacerias, de las cuales, la del centro soporta una madera
con una pintura con la imagen de la Virgen, completa el
conjunto (Fig. 9).

A manera de conclusion... El presente estudio no pre-
tende mas que presentar como hipotesis, posibles explica-
ciones historicas referidas a la ejecucién de artesonados
en las iglesias doctrineras de la region de Cusco. Destacar
el haber subsistido al paso de los siglos, estilos y reformas
(Fig. 10).

Los tres templos cuentan con artesonados ejecutados
con técnicas y recursos diferentes, el primero en un tipo
de quincha de barro, el segundo de entablado de made-
ra y el tercero con tela encolada. Pese a la diferencia de
recursos, el objetivo que cumplen es la presentacion del
artesonado como recurso para magnificar la capilla mayor
o presbiterio. El resultado en los tres casos es la lectura
formal de un artesonado mudéjar (Fig. 11).

El proceso de sintesis cultural fue implicando la cre-
ciente participacion del indigena en un mundo que le
era ajeno. Las obras de artifices cusquefos que ejecutan
con maestria obras de origen foraneo, mediante el uso
de técnicas y recursos locales. Podemos hablar de adap-
taciones a un entorno para resolver circunstancias, en
este caso las cubiertas de los presbiterios, en busca de dar
dignidad a un espacio sagrado. Porque, como bien reza el
texto sobre la portada de ingreso al Templo de Andahua-
ylillas... (Fig. 12).

Bene fundata est domws domini...

(Bien fundada es la casa del Seiior).

93

Yo



Fig. 8 Artesonado del presbiterio del Templo de la Virgen Inmaculada de Checacupe.
Foto: Diana Castillo Cerf.

94‘ BENE FVNDATA EST DOMVS DOMINIL... ANALOGIAS Y DIVERSIDADES EN TRES ARTESONADOS CUSQUENOS
Yo



Fig. 9 Detalle estructural del artesonado del Templo de la Virgen
Inmaculada de Checacupe. Dibujo: Diana Castillo Cerf.

Fig. 11 Tirantes pareados con lacerias localizados en los presbiterios de los
templos de Andahuaylillas, Huaro y Checacupe. Dibujo: Diana Castillo Cerf.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 10 Esquema de la superposicion estilistica y la pervivencia
de los artesonados a estos cambios. Dibujo: Diana Castillo Cerf.

Fig. 12 Portada principal del Templo de San Pedro Apdstol de Andahuaylillas.
Inscripcién: Bene fvndata est domvs domini... (Bien fundada es la casa del se-
fior). foto: Diana Castillo Cerf.

95

Yo



BIBLIOGRAFIA

Acosta, P. Josep de (1954), Historia Natural y Moral de las Indias, Sevilla,
[1590]. Atlas. Madrid.

Bayon, Damidn (1974), América Latina en su Cultura. UNESCO. Siglo
XXI Editores. México D.F.

Betanzos, Juan de (1968), Suma y naracion de los Incas. Biblioteca de
Autores Espanoles, tomo 209 (Cronicas Peruanas de Interés

Indigena), Ediciones Atlas: Madrid. [1551] .

Chueca Goitia, Fernando (1971), Invariantes castizos de la arquitectura
espaiola; invariantes Castizos de la arquitectura hispanoamericana.

Manifiesto de la Alhambra. Madrid. .

Cobo, Bernabé¢ (1964), Historia del Nuevo Mundo, 2 vols. In: Obras del
P. Bernab¢ Cobo de la Compaiia de Jesus (F. Mateos, ed.); Ma-
drid: Ediciones Atlas. Biblioteca de Autores Espafoles. [1653].

Cornejo Bouroncle, Jorge (1960), Derroteros de arte cuzquerio: Datos para
una historia del arte en el Peri. Editorial “Garcilaso”, Cusco, p.

337.

Garcilaso de la Vega (1960), El Inca. Primera parte de los comentarios
reales (...), Biblioteca de Autores Espafoles, tomo 133. Madrid.

Graficos y fotografias: Diana Castillo Cerf.

(1617), 1960, Historia general del Peru, Biblioteca de Autores
Espanoles, tomo 134 y 135, Madrid. [1609].

Gutiérrez, Ramoén y Viiuales, Graciela Maria (2014), Historia de los Pue-
blos de Indios de Cusco y Apurimac. Fondo Editorial Universidad
de Lima. Lima, p. 660.

Kubler, George (1966), Indianismo y Mestizaje como tradiciones ame-
ricanas medievales y cldsicas. En Boletin de Investigaciones Histo-

ricas y Estéticas. N° 4. Caracas.

Lopez de Arenas, Diego (1633), Breve compendio de la carpinteria de lo
blanco y tratado de Alarifes con la conclusién de la regla de Nicold
Tartaglia y otras cosas tocantes a la Iconometria y puntas del compds.

Imprenta de Luis Estupifian. Sevilla.

Macera, Pablo (1993), La pintura mural andina siglos XVI-XIX. Editorial
Milla Batres, Lima, p. 190.

Sebastian Lopez, Santiago; Mesa, José De; Gisbert, Teresa (1985), Arte
Iberoamericano desde la colonizacion a la Independencia. En
la serie Summa Artis. Espasa Calpe S.A. Madrid, Volumen XX-
VIII, p. 636.

96 BENE FVNDATA EST DOMVS DOMINL... ANALOGIAS Y DIVERSIDADES EN TRES ARTESONADOS CUSQUENOS

Yo



EL BARROCO AREQUIPENO COMO GERMEN
DE LA ARQUITECTURA NACIONALISTA AMERICANA
EN LA PRIMERA MITAD DEL SIGLO XX

GONZALO RIOS VIZCARRA / PERU

uede resultar extraiio que en un evento que tiene
como tema central el Barroco sucedido en América
esencialmente entre los siglos XVII y XVIII, haya
una exposicion que se centra en lo acontecido durante el
reciente siglo XX. Y es que como ya se ha dicho en anterio-
res ponencias, los latinoamericanos llevamos tan dentro el
barroco que vuelve reiteradamente a aparecer para revelar-
nos nuestra esencia y recordamos quienes somos, de dén-
de venimos y muchas veces hacia donde vamos (Fig. 1).

Una serie de acontecimientos de indole externo, asi
como los particulares de cada nacion americana, conflui-
ran en las primeras décadas del siglo XX para propiciar
visiones introspectivas que pudieran dar respuesta a las
anteriores preguntas ;Quiénes realmente éramos! y ;hacia
donde queriamos ir?

Como ya se ha mencionado en conferencias anterio-
res, desde la época borbonica en la colonia hasta la pri-
mera centuria de la etapa republicana, las élites politicas,
culturales y posteriormente econémica pusieron su mira-
da de manera exclusiva y excluyente en occidente como
alternativa tnica para lograr nuestro progreso, desarrollo
y nuestra insercion en el mundo “civilizado”. Como men-
ciona Ramon Gutiérrez “...En lo urbano paradigmdticamente
era Paris con algo de Berlin, Mildn o Turin, en lo cultural do-
minantemente lo francés, en lo utilitario lo inglés y en el com-
ponente étnico predomina lo latino...”! Nuestras principales
ciudades empiezan a adaptar a sus escalas y a plantear sus
ensanches en base a trazados de raigambre Hausmanianos
y de otros referentes europeos acompanados de toda cla-

1

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

se de arquitecturas academicistas y eclecticistas historicas
como manera ineludible de conseguir el tan ansiado pres-
tigio social. Las potencias europeas lo habian conseguido,
sin gastar una sola bala y contando con el beneplacito de
las élites imperantes en esos tiempos, se les abrié las puer-
tas para un nuevo periodo de colonizacion.

Sin embargo una serie de acontecimientos externos
como la Primera Guerra Mundial de 1914 hizo ver a los
americanos que ese idealizado mundo occidental podia
usar su economia, su técnica y su produccion industrial en
el aniquilamiento de poblados enteros. Fuimos asi, testi-
gos de excepcion de la destruccion inmisericorde de paises
en teoria herederos de una misma raigambre cultural.

Por otro lado la Revolucién Rusa de 1917 nos hacia
reflexionar sobre una sociedad en donde obreros y cam-
pesinos, podian tener una participacién mds activa en
la sociedad y luchar por su intereses hasta ese momento
siempre postergados.

Mucho mis cercano geografica y culturalmente esta-
ba el caso Mexicano con la revolucion iniciada en 1911
en contra del poder dictatorial ejercido por Porfirio Diaz
que ejercia un gobierno que favorecia ampliamente a los
intereses de los sectores oligarquicos del pais del norte.
Los complejos vaivenes de la revolucion duraran casi una
década, pero sus efectos traspasardn este lapso temporal,
tanto en el propio pais como en el resto del continente.

Las independencias de los diferentes paises latinoame-
ricanos se dieron dentro de un periodo cronoldgico me-
dianamente reducido. Pudiendo situarlas a casi todas en

Gutiérrez, Ramon. Arquitectura y Urbanismo en Iberoamérica, Madrid, Ed. Catedra, 2004, p. 404.

97

Yo



Fig. 2 Idealizacion espacial. Eurindia en la Arquitectura Americana
del arquitecto Angel Guido, en base a los conceptos teéricos esgrimidos
por Ricardo Rojas.

el primer cuarto del siglo XIX. Es por ello que las primeras
décadas del XX van a ser las de conmemoraciones de los
centenarios independentistas. Estas importantes fechas
coadyuvaron a acentuar esa revision y replanteo introspec-
tivo y por otro lado despertd inusitados orgullos por un
pasado algunas veces cierto, pero otras tantas idealizado.
Para el caso que estamos tratando, que se centra en lo
arquitectdnico, son de especial interés estos acontecimien-
tos en cuanto a la renovacion edilicia que supusieron,
pues los distintos gobiernos no escatimaran esfuerzos por
renovar su equipamiento edilicio, sus espacios publicos

mas representativos, su estructura vial, etc. Sobre todo
en las capitales en donde se centraban los festejos y que
orgullosamente recibian comitivas de diversas partes del
mundo para estas efemérides.

Resultard comun también a muchos paises latinoame-
ricanos la consolidacién de grupos intelectuales que van a
ir pergefiando un discurso académico y reflexivo que trata
de abordar la problematica local fuera de los moldes con-
servadores impuestos por las clases politicas dominantes.
En algunos casos estos lideres inclusive tendran una par-
ticipacion activa en la formulacién de politicas naciona-
les, como fue el caso de José Vasconcelos en México, que
desde el rectorado de la universidad o desde el ministerio
de educacion de su pais propondra acciones coincidentes
con sus ideas reivindicatorias de las cuales nos ocupare-
mos en su momento. Para el caso argentino resulta im-
posible dejar de reconocer a Ricardo Rojas como el gran
idedlogo de este reconocimiento en la “Gran Patria Ame-
ricana” como fuente de la cual abrevar para proyectarnos
al futuro (Fig. 2).

Todo ello se dara en contexto fisico y social que empe-
zaba a cambiar, asi por ejemplo existird una nueva re signi-
ficacion limitrofe concebida por los ciudadanos en donde
la proximidad geografica y los eficientes medios de trans-
porte antepondran intereses comerciales y culturales entre
ciudades proximas sin considerar el pais de pertenencia.

Caso emblemitico de ello serd el de las ciudades ubica-
das al sur del Peru y las estrechas relaciones que tejerd con
sus similares bolivianas y argentinas, debido, entre otras
cosas, a la infraestructura ferroviaria que posibilitaba esta
interconexién con una eficacia incluso mayor que con res-
pecto a otras ciudades del mismo pais.

Existirdn también diferentes campafas en pos de re-
descubrir nuestra arquitectura pasada y registrarla, tarea
que de alguna forma podemos reconocer, claro esta con
otros intereses, a los viajeros del siglo XIX, que plasma-
rdn su particular visién romdntica de nuestras ciudades.
Pero en el campo local los arqueologos serdn pioneros en
reconocer.

Para el caso peruano hay que destacar la figura del doc-
tor Julio Cesar Tello quien contribuira significativamente
en el estudio de restos arqueoldgicos tan relevantes como
los dados por las culturas Chavin y Paracas, ademas de
crear el archivo mas valioso sobre arqueologia que posee el
Peru. El Dr. Tello conté con un valioso personal a su cargo
que le permiti6 registrar de manera adecuada estos restos
prehispanicos, destacando el artista plastico punefo Luis
Ccosi Salas a quien se le debe una importante cantidad de
dibujos y maquetas trabajados en las diferentes campanas
arqueologicas de Tello.

En mayor o menor medida los paises Americanos vivi-
ran estos procesos de cambio en donde si bien el viraje no

98 EL BARROCO AREQUIPENO COMO GERMEN DE LA ARQUITECTURA NACIONALISTA AMERICANA...

Yo



sera radical empezaran a tener lugar espacios de reflexién
por una cultura y un derrotero propio.

Ya centrandonos en el campo arquitecténico podemos
ver propuestas nacionalistas muy interesante en México
surgidas bajo los postulados tedricos de José Vasconcelos
y sus ideales de nacion sintetizados en su libro “La Raza
Cosmica”? de 1925 lo cual dio origen a toda una serie de
manifestaciones culturales y artisticas en donde el barroco
mexicano vuelve a ocupar un lugar especial como germen
para la nueva produccion.

Algo similar sucederd en la argentina, que de la mano
de intelectuales como Ricardo Rojas empezara a buscar la
identidad a través de la “Gran Patria Americana”, pensa-
miento que cobraba cada vez mayor fuerza en un contex-
to de muy fuerte influencia europea, en donde los estu-
diantes de arquitectura tuvieron un rol fundamental en
generar un debate entre los profesionales que postulaban
mantener la posicién eurocéntrica con los que abogaba
por unas formas arquitecténicas locales.

En el Peru tras la caida del presidente Prado por el
golpe de estado que puso en el poder a Augusto B. Leguia,
una serie de estructuras politicas, econdmicas y culturales,
bajo las cuales se habia fundado la Republica Peruana, en-
traran en crisis y seran cuestionadas por su funcion casi
exclusiva para el favorecimiento de un pequefio sector
oligdrquico del pais. Se abrira entonces un espacio para
la aparicion de grupos de opinion que a la larga se trans-
formardn en partidos politicos, proponiendo alternativas
tendientes a gestar una nacion mds igualitaria para sus di-
Versos componentes.

Una intelectualidad provinciana también se organizara
y propondr4 alternativas culturales, reaccionando ante un
centralismo limefo que habia intentado acaparar toda la
produccién nacional. Focos importantes se daran en el
Cusco, en Arequipa y en Trujillo’, intentando romper las
dependencias con la capital y entablando relaciones estra-
tégicas con otros paises como Bolivia y la Argentina.

Sera pues este contexto en donde el campo arquitecto-
nico que es el tema que me concierne, aparecera la figura
de la arquitectura barroca o colonial Arequipefia, como
fuente de la cual abrevar para la formulacién de una nue-
va arquitectura pero de raigambre local.

Dentro de este panorama descrito, Arequipa se conver-
tira para muchos investigadores y arquitectos en paradigma
de la arquitectura colonial americana en donde se habia
producido la fusion entre lo hispano y lo indigena. Sin
embargo esta percepcion y valoracion de las edificaciones
paradigmaticas estardn condicionadas por la metodologia,

Fig. 3 a) Foto histdrica de la casa Tristan del Pozo en Arequipa.
b) Cupula de la Iglesia del Monasterio de Santa Catalina en la misma ciudad.

instrumentos y mecanismos de percepcion que otorgaban
una particular escala valorativa a estos profesionales (Fig. 3).

Todo ello estaba condicionado, en primer término por
su propia formacion académica e intelectual, muchas ve-
ces comun. Asi, de los arquitectos argentinos y peruanos
que por la temadtica arequipefia pondremos mayor aten-
cion podemos mencionar que Martin Noel y Estanislao

2 Vasconcelos Calderén, José. La Raza Césmica, México, Ed. Espasa Calpe, 1948. (Primera Edicion 1925).
Rénique, José Luis. “El Centro Cientifico del Cusco 1897 - 1907” en Revista Histérica Vol. IV Ne 1, Julio de 1980 PUCP, Lima.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

99

Yo



Fig. 4 a) Claustros de la Compafiia de JesUs en Arequipa. b) Portada de la
Casa Tristan del Pozo u portada de la Casa del Moral en Arequipa.

Pirovano culminaron su formacion de arquitectos en la
Ecole Special d’Architecture de Paris, institucion para-
lela a la Beaux Arts en la capital francesa; Angel Guido
estudiara en Cordoba Argentina, cuando en las universi-
dades rioplatenses regia la formacion arquitectonica bajo
los preceptos de los tratados de Barberot, Cloquet, Gua-
det, etc. En el Pert Héctor Velarde cursard sus estudios
superiores en la Ecole Spéciale des Travaux Publics, pero
altamente influenciado por la arquitectura que se hacia en
esos momentos en la capital francesa; Emilio Harth Terré
estudiard en la Escuela Nacional de Ingenieros del Peru,
en la época que recién se consolidaba la formacién del ar-
quitecto con la participacion de profesionales extranjeros
como el polaco Ricardo Malachowsky quien también se
habia formado en la Beaux Arts de Paris.

Como puede advertirse los cinones, métodos y postu-
lados de la formacion academicista de todos ellos formara
parte inherente a su quehacer intelectual y profesional del
cual no se podran desprender jamais.

Otro punto importante a considerar en esta vision
fragmentada de la arquitectura barroca arequipena fue la
valoracion selectiva tanto de edificios como de los compo-
nentes de los mismos.

En el primero de los casos habra solamente unos con-
tados edificios coloniales a los cuales se les pondra especial
interés, seguramente el arquitecto argentino Angel Guido

4

fue el investigador mas especifico en acotar los edificios
arequipefios que a su juicio representaban de una manera
mas explicita y sintética los principios de mestizaje armo-
nico entre lo hispano y lo indigena que habia dado como
resultado una arquitectura americana sin precedentes. Se
trataba de dos casonas del siglo XVIII y un complejo re-
ligioso desarrollado entre los siglos XVII y XVIII. Las ca-
sonas representativas eran las conocidas hoy en dia como
“Casa del Moral” y “Casa Tristan del Pozo”, y el conjunto
religioso era el de “la Compaiiia de Jesus” que compren-
dia la Iglesia y los claustros aledafios* (Fig. 4).

No serd mucho mayor el repertorio arequipeiio ad-
vertido luego por Martin Noel, Mario Buschiazzo, entre
otros, ampliando tinicamente su vision a otros pocos edi-
ficios religiosos del casco histérico como la iglesia de San
Agustin o la de Santo Domingo y algunas antiguas parro-
quias de indios de la periferia mds proxima como las de
“San Juan Bautista de Yanahuara” y “San Miguel Arcidngel
de Cayma” completando asi los edificios que para los na-
cionalistas argentinos despertaban un mayor interés o en
todo caso tuvieron la posibilidad de conocer.

Los investigadores peruanos de la 4poca tampoco ex-
pandiran demasiado los referentes. A las ya mencionadas
edificaciones anteriores se sumardn unas cuantas casonas
coloniales como las conocidas “Casa de la Moneda” o la
“Casa del Obispo Chavez de la Rosa”. E iglesias de los
pueblos tradicionales un poco mas lejanos como “Santa
Ana de Paucarpata” o “Espiritu Santo de Chiguata”, sin
embargo si bien estos edificios podian ser reconocidos y
hasta comentados en cierta bibliografia especializada de
la época no se les confirié ninguna utilidad al momento
de componer la nueva arquitectura de raigambre colonial,
limitandose mas bien al pequefo grupo ya comentado de
los tedricos argentinos.

Uno de los principales problemas de anilisis que hoy
en dia podemos reconocer a los investigadores nacionalis-
tas, es el hecho de haber percibido los edificios historicos
referenciales de una manera fragmentada, secciondandolos
para limitarse al estudio de los elementos contenedores
de algun tipo de estructura compositiva u ornamentacién
en donde fuese evidente la simbologia o la plastica relacio-
nada con esta particular manera de expresion que habia
sabido conjugar de una manera armoénica y contundente
lo hispano con lo indigena. Es por ello que el tema de
los componentes analizados sera también reducido. Limi-
tandose en algunos casos al tema de las portadas, que es
ciertamente en donde se concentra la mayor parte de la
iconografia y ornamentacion, el resto de los vanos que es
donde queda complementado el programa iconografico
y una atencién limitada a los patios y claustros poniendo

Guido, Angel. Fusién Hispano indigena en la arquitectura Colonial, Rosario, Ed. Casa del Libro, 1925.

100 EL BARROCO AREQUIPENO COMO GERMEN DE LA ARQUITECTURA NACIONALISTA AMERICANA...

Yo



I T kT
B s

[T TSPy Sy

T o G

Fig. 5 Componentes de una portada religiosa y otra civil de edificios
arequipefios de época colonial.

énfasis en donde podia haber algin tipo de ornamenta-
cién como el claustro mayor de la Compaiia de Jesus.

No es el tema central de la presente ponencia hacer
una descripcion de estos elementos, pero si acotar que los
investigadores de estos primeros afios del siglo XX, supie-
ron valorar tanto el esquema estructural compositivo de
las portadas de la arquitectura civil y religiosa como el pro-
grama iconografico que las acompafaba, relevando estos
elementos desde un interés cientifico pero también desde
una perspectiva eminentemente practica sabiendo la utili-
zacion posterior que le podrian dar (Fig. 5).

Con la perspectiva que nos da ahora el tiempo y sin el
danimo de hacer juicios a este importante y pionero mo-
mento de relevamiento y revaloracion de la arquitectura
barroca arequipefa, creo que es importante advertir los
olvidos involuntarios asi como las visiones voluntarias de
la época en cuanto a la arquitectura de la ciudad. Asi po-
demos decir que no fue tomada en cuenta la estructura
espacial del conjunto de las edificaciones, pues si bien el
patio o claustro aparecera luego en algunas edificaciones
del periodo nacionalista no es advertida la complejidad es-
pacial en su conjunto. Algo parecido ocurrira con la mor-
fologia de la edilicia, tan rica en una volumetria que es
respuesta objetiva a las circunstancias especificas del me-
dio como los sismos, la forma serd vista desde su lado mas
epidérmico en cuanto a ornamentaciéon y estructura de
las portadas y vanos antes mencionados. Asi mismo el sis-

5

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

FERasiy mrims

Fiukdl i i iniid d) iEiTis

Maauak preai i

Fayymismryes T

Farna derT

Lo, s myans

tema de produccién arquitectéonico que incluia una muy
eficiente mano de obra y un dominio de los materiales
locales, solo sera advertida afios después por arquitectos
como Héctor Velarde que hablaran sobre “la verdad de la
arquitectura arequipena’.

Tomando como punto de partida estos antecedentes
valorativos veamos ahora coémo es que, en primer término
los nacionalistas argentinos van a hacer uso de lo relevado
en Arequipa para aplicarlo tanto en su produccion tedrica
como arquitectonica.

Resultaria exagerado mencionar que la arquitectura
barroca arequipefa formo parte del repertorio estilistico
de todos los arquitectos argentinos que enarbolaron los
principios nacionalistas y disefiaron proyectos bajo el de-
nominado estilo neocolonial, sin embargo no faltamos a
la verdad si afirmamos que Arequipa si estuvo presente
tanto en las formulaciones tedricas como en las propues-
tas facticas de dos de sus principales representantes: Angel
Guido y Martin Noel.

Ambos arquitectos rioplatenses coincidiran en que “el
nuevo arquitecto de la época estaba obligado a protagonizar una
reacciéon americanista frente a aquellos elementos extrafios y hete-
rogéneos entre si (italianos, franceses, ingleses, etc.) que desde me-
diados de la centuria anterior habian reemplazado a las formas
coloniales sin tener en cuenta la idiosincrasia del pais”™. Asi,
Gutiérrez y Gutman reconocen cuatro puntos en los que
se basaron los postulados de Guido y Noel:

Op. cit. Gutiérrez Ramon; Gutman Margarita, El arquitecto Martin Noel. Su tiempo y su obra, p. 171.

101

Yo



Fig. 6 Pabellon de la Argentina para la Exposicion Iberoamericana de Sevilla.

1. El canon americanista y el nuevo arte universal
2. La fusién hispanoamericana

3. La intelectualidad del nuevo arte

4. La huella del paisaje regional®

Martin Noel nace en Buenos Aires en el afio de 1888.
La comodidad econémica que le daba a la familia Noel,
la fabrica “Benito Noel chocolates y dulces”, les permitié en-
viar al joven Martin a realizar sus estudios de arquitectura
en Lecole special d’architecture de Paris, con la posibilidad
afiadida que este joven integrante de la familia pudiera
estar cerca de los parientes paternos que seguian viviendo
en Espafia y no romper los vinculos que los ataba con el
viejo continente. A su retorno a la Argentina en el afo
de 1913, Noel encontrard un pais sumido en los debates
que se habian generado en torno al centenario de la in-
dependencia de 1910, en donde se habian polarizado las
posiciones acerca del derrotero que debia seguir la republi-
ca en los proximos anos. Por un lado estaban los conser-
vadores que apostaban por mantener la mirada puesta en
Europa y convertir paulatinamente al pais en una especie
de “sucursal” del viejo continente enclavada en territorio
americano, y por otro lado estaba el ala de intelectuales
que apostaba por una busqueda y reconocimiento de las
esencias historicas del pais para que, en base a ellas, trazar
un camino de desarrollo con identidad propia.

Pese a la condicién econdmica y social de Noel que hu-
bieran hecho presagiar su adhesion a la linea conservado-

®  Ibidem.

Ed. Junta de Andalucia, 1990, p. 171.

1915, Ne 1.

ra, Noel rdpidamente tomara partido por el movimiento
denominado “nacionalista” como Manuel Galvez o Ricar-
do Rojas, lo cual le har4 tomar trascendentales decisiones
que seran decisivas para su futuro ejercicio profesional.
Una de ellas por ejemplo serd emprender un viaje inicid-
tico al interior de lo que consideraba sus raices, los andes
americanos.

Luego de Conocer Lima, en donde quedara impacta-
do con edificios como el Convento de San francisco y el
Palacio de Torre Tagle, luego de visitar el Cusco y parte
del territorio boliviano, Noel se encontrard con Arequipa.
Fruto de este viaje Noel escribira en el aio de 1915 el arti-
culo “Comentarios sobre el nacimiento de la arquitectura
hispanoamericana”® en donde explicara el caso arequipe-
Ao como una manifestacion propia y auténtica sucedida
en américa, refiriendo que la lejania de Arequipa del po-
der central del virreinato le otorgé la libertad para poder
plantear de manera mas franca tanto la cosmovision y el
mundo natural que rodea a los artesanos arequipefios
como la manera especifica de hacer arquitectura heredada
por sus ancestros.

A partir de ese fructifero encuentro entre Noel y la ciu-
dad blanca, sus edificios apareceran recurrentemente en
su produccién tedrica y en la practica también, pudiendo
ver por ejemplo explicitos referentes en El Pabellon Ar-
gentino para la Exposicion Iberoamericana de Sevilla del
afio 1929, la cual fue sin duda la obra méas emblematica de
Noel en estos afanes por buscar una arquitectura naciona-
lista americana (Fig. 6).

La referencia mis evidente a Arequipa la podemos ver
en una puerta posterior que reproduce directamente la
portada de la casa del Moral, respetando su escala y pro-
porciones y morfologia, haciendo sutiles variaciones en
la ornamentacion pero que transforman radicalmente el
significado del programa iconogréfico. Asi en la casa colo-
nial arequipeia el programa hace referencia a un motivo
heraldico central perteneciente a la familia Santos de San
Pedro de Castilla y Ledn con un escudo que es sostenido
por dos angeles arrodillados que encadenan a unos mas-
carones procedentes de la cosmovisién andina. Para el
caso del pabelldn los 4ngeles son reemplazados por nifios
andinos que sostienen una cartela vacia y que no encade-
nan sino que sostienen sendas cornucopias, simbolo de la
abundancia de los territorios americanos, por otro lado
los mascarones liberados forman libremente parte de la
composicion (Fig. 7).

Gutman, Margarita. “Martin Noel: Un particular modelo de recuperar la memoria”, en AA. VV, Estudios sobre arquitectura iberoamericana, Sevilla,

Noel, Martin. “Comentarios sobre el nacimiento de la arquitectura hispano-americana” en Revista de Arquitectura, Buenos Aires, septiembre de

102 EL BARROCO AREQUIPENO COMO GERMEN DE LA ARQUITECTURA NACIONALISTA AMERICANA...

S



Fig. 7 Vistas comparadas de la portada posterior del pabellon de la Argentina

para la Exposicion Iberoamericana de Sevilla 1929, con la casa del Moral de Arequipa.

Fig. 8 Perspectiva y patio de la Embajada de la Argentina en Lima,
proyecto de Martin Noel.

Otro edificio de similar importancia de Noel dentro
de esta linea es la Embajada de la Argentina en el Pert, ha-
ciendo uso de un neocolonial bastante ecléctico en donde
intenta fusionar las edificaciones peruanas que mas le ha-
bian impresionado, destacando por el nimero de referen-
tes formales y espaciales el palacio de torre Tagle con una
fuerte carga mudéjar en sus elementos compositivos, pero
también podemos ver alusiones a la casa del almirante del
Cusco y alguna otra edificacion colonial peruana. El caso
arequipefio volverd a estar presente, pero de una manera
mas sutil en lugares como la puerta de acceso a la cancille-
ria en donde hay un uso de la estructura compositiva pero
prescindiendo de cualquier referente iconografico (Fig. 8).

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Pasando al caso de Angel Guido que ha sido mencio-
nado en reiteradas oportunidades en las conferencias an-
teriores, podemos decir que es quien profundizé de una
manera mas explicita la temdtica arequipefa, tanto en su
produccién tedrica como practica, acuiiando el tema de
mestizaje tan extensamente debatido en este encuentro
(Fig. 9).

Tal como menciona el arquitecto Alberto Nicolini
Guido vera en el Cusco una superposicion de constructi-
va de un plateresco herreriano o barroco sobre estructu-
ras parciales netamente incaicas, en su lugar Guido dira
sobre Arequipa que ‘Esconde el injerto animico de nuestra
fusion. Las formas hispanas han sufrido alli una transfigura-

103

Yo



[l e— T

Fig. 10 Fachada de la casa de Ricardo Rojas en Buenos Aires.

cion recénditamente indigena tal que su exteriorizacion expresiva
conjunta emociona vivamente en forma originalmente nuestra”.

Guido sera sin duda, como lo califico su maestro Ri-
cardo Rojas, el arquitecto de Eurindia. Este concepto que
intentaba sintetizar la fusion y sintesis de lo Europeo con
lo indigena.

Que mejor oportunidad tendrd Guido de plasmar es-
tos conceptos en la casa que el propio Ricardo Rojas le
encargo. La vivienda de Ricardo Rojas puede ser conside-
rada como la casa manifiesto del movimiento. No duda-
mos que el solo proceso de materializar la casa asi como
el poder contrastar el resultado final con los postulados
tedricos del nacionalismo, tanto Guido como Noel enri-
quecieron el bagaje del cual nutrir sus ensayos y sus pu-
blicaciones, prueba de ello es que mientras la residencia
se construia, el arquitecto Angel Guido publicé su obra

"0y solo
un ano mas tarde Ricardo Rojas daria a conocer su “Sila-

bario de la decoracién americana”".

“Orientacion espiritual de la arquitectura en América

Volviendo al tema de la casa y a la materializacion de
los conceptos de Eurindia Rojas es muy preciso al respecto
cuando manifiesta: “En esa fusién reside el secreto de Eurin-
dia. No rechaza lo europeo: lo asimila; no reverencia lo america-
no: lo supera. Persigue un alto grado de autonomia y civilizacién.
Persiguiéndolo, ha descendido por el andlisis a lo profundo de
nuestro ser nacional”'? (Fig. 10).

Desde esta vision inclusiva la casa recoge referentes de
diversa indole. Desde la reconstruccion de la fachada de
la casa historica de Tucuman, que pocos afios antes de la
construcciéon de la vivienda de Rojas habia sido destrui-
da, hasta referentes de raigambre eminentemente prehis-
panica y peninsular. Pero centrindonos en el tema que

Fig. 11 Detalle y foto del patio arequipefiista de la casa de Ricardo Rojas
en Buenos Aires.

Op. cit. Nicolini, Alberto. “Angel Guido y las teorias estéticas de la fusion hispanoindigena”, p. 208.
Guido, Angel. Orientacion espiritual de la arquitectura en América, Buenos Aires, Ed. La Tierra, 1927.

Rojas, Ricardo. Silabario de la decoracién americana, Buenos Aires, Ed. Losada, 1952 (Primera Edicion en 1930).

12 Rojas, Ricardo. Eurindia, Buenos Aires, Ed. Losada 1951, p. 128 (Primera edicién 1924).

kS

104 EL BARROCO AREQUIPENO COMO GERMEN DE LA ARQUITECTURA NACIONALISTA AMERICANA...
e



nos compete, el arequipeiio, Guido consigue plantear el
espacio arequipefiista mejor logrado del movimiento na-
cionalista argentino. Nos referimos al patio principal de la
vivienda que refiere de manera explicita a los claustros de
la compaifiia de Arequipa, adaptado, claro estd a las pro-
porciones del lote residencial. Alli el tema de los pilares
ornamentados es el elemento esencial de la composicion.

Para el caso de la ornamentacion de estos elementos
podemos ver la misma estructura compositiva que enmar-
ca el programa ornamental, es decir los tallos ondulados
que se entrecruzan y le dan movimiento a la cara plana
del pilar mientras contienen elementos simbolicos. Para
este caso los elementos simbolicos si seran manipulados
en favor de resaltar los origenes prehispanicos como el sol
(Inti), la luna ( Quilla), el zapallo, la mazorca de maiz, la
kantuta o flor sagrada de los incas, y reemplazando los
querubines alados por recios rostros indigenas.

Si bien el referente arequipeiio no se limita a este espa-
cio, pues aparecen portadas en vanos internos este patio es
uno de los pocos ejemplos neocoloniales en donde lo espa-
cial trascendera a lo eminentemente ornamental (Fig. 11).

Mucho menos teérico y reflexivo pero muy dado a la
practica y al ejercicio profesional, el arquitecto Estanislao
Pirovano sera uno de los que cuantitativamente utilizé los
referentes arequipefios para proponer su ecléctica arqui-
tectura. Pirovano va a estudiar sus primeros afos de ar-
quitectura en la famosa escuela de artes de Glasgow y los
culminara en Escuela Especial de Arquitectura de Paris.
Durante esta etapa formativa Pirovanos se nutrira de una
formacion académica y un ambiente en donde empieza
a aparecer un historicismo no necesariamente acotado al
mundo greco-romano, y las tipologias edilicias son acep-
tadas con ropajes denominados “neos” que Pirovano vera
surgir en su estancia formativa europea.

A su regreso a la Argentina en 1915, no le resultaran
pues extrafios los debates en torno a la arquitectura que
bregaba por encontrar nuevos caminos en un siglo XX
que acababa de nacer. Vera pues favorables los postulados
de sus amigos nacionalistas que en el intento de buscar
referentes locales sobre los cuales asentar sus postulados,
le terminardn ampliando el repertorio formal del cual nu-
trir la muy basta produccion arquitectdnica desarrollada
a lo largo de su fructifera labor profesional. Dentro de
este repertorio Americano se encontrara la arquitectura
colonial arequipea, la cual habia sido identificada y re-
gistrada por sus compatriotas Angel Guido, Martin Noel
y posteriormente Mario Buschiazzo quienes con sus afa-
nes teoricos e ideoldgicos habian recurrido al pais andino
para encontrar lo que en la Argentina no existio o ya ha-
bia desaparecido.

La ideologia de Pirovano estara entonces mucho mas
préxima al eclecticismo que a los postulados nacionalis-

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 12 Foto y elevacion del diario La Nacion de Buenos Aires
de la calle Florida.

tas, sin embargo algunos de los edificios arequipefiistas
mds emblematicos serdn de su autoria.

Ocupando el primer lugar, estd sin duda la Sede del
diario La Nacién de Buenos Aires, construido en el afio
de 1929 en la céntrica calle Florida (Fig. 12).

Pirovano tenfa un repertorio bastante acotado en
cuanto a referentes arequipefios, sin embargo las mani-
pulaciones que de ellos hacia le permitia adaptarlos a las
diferentes necesidades compositivas que cada encargo re-
queria. Asi, para el caso especifico de la composicién de
la fachada del diario “La Nacién” tomara como referente
las portadas de las casas conocidas como “del Moral” y
“Tristan del Pozo”.

105

Yo



Fig. 13 Foto y elevacion de vivienda unifamiliar en el barrio de Palermo,
Buenos Aires.

Fig. 14 Foto y elevacion de villa remodelada bajo el estilo arequipefio
en San Isidro.

La portada de la casa Tristan del pozo ocupa la parte
central de la fachada la cual es manipulada compositiva-
mente creandole un segundo cuerpo disimulado por las
orlas laterales que lo acompanan. El programa ornamental
que en la casa arequipeia hacia referencia al arbol genea-
logico de Jesus con los anagramas circulares, a amanera de
frutos de sus padres y abuelos maternos, es reemplazado y
desacralizado por una iconografia también de raigambre
vegetal los explicitos anagramas circulares serdn reempla-
zados por una simbologia geométrica circular en donde el
sol de los incas, presente en la bandera argentina, tendra
un papel protagénico. Seran anadidas también un par de
aves picoteando unos frutos que bien pueden representar
picaflores, animales de reiterada presencia en la simbolo-
gia del mundo andino.

Las portadas que flanquean a la central refieren a la
casa del Moral, ellas respetan m4s las proporciones origi-
nales arequipefas, pero también alteran el significado con
un recurso bastante parecido al que advertimos hecho por
Noel en el pabellon Argentino de Sevilla.

Ademas de esta emblematica obra Pirovano utilizara
el referente de las portadas arequipefias en algunos pro-
yectos residenciales, habiendo detectado en esta investi-
gacion una casa en el barrio bonaerense de Palermo que
utiliza el andamiaje estructural de la portada de la casa
Tristan del Pozo y una villa remodelada en el partido de
San Isidro. (Figs. 13 - 14).

Pasando ya al caso peruano y recordando el contexto
historico y social que vivia el Pert y del cual ya hemos
hecho mencion, debemos abordar en primer término el
caso de Héctor Velarde, el cual sera uno de los principales
estudiosos y admiradores de la arquitectura colonial are-
quipena.

Velarde es lo mds parecido en el Perti a lo que puede
llamarse un arquitecto humanista, pues sus conocimien-
tos y pesquisas intelectuales abordaran muchas areas del
conocimiento, convirtiéndose en uno de los intelectuales
mas destacados de su época.

Velarde al igual que los arquitectos argentinos antes
mencionados, reconocera en Arequipa la esencia “del ma-
ridaje entre el conquistador y el conquistado, la de la fusién ver-
dadera, la arquitectura colonial perfecta, quizd las mds completa
de las arquitecturas mestizas americanas”. Arequipa estara
pues presente reiteradamente en su vastisima produccién
intelectual compilada en sus obras completas. No volve-
remos a abordar los temas coincidentes con los argenti-
nos, pero si podemos decir que Velarde dio un paso mas.
Pues admiré y estudio “La verdad de la arquitectura co-
lonial arequipeiia”, tema que era ampliamente debatido

B Velarde Bergman, Héctor. Arquitectura peruana, Lima, Ed. Studium, 1978 (Tercera Edicion), p. 236.

106

Yo

EL BARROCO AREQUIPENO COMO GERMEN DE LA ARQUITECTURA NACIONALISTA AMERICANA...



Fig. 15 Proyecto no solicitado para una vivienda arequipefiista en Washington.

en entornos como el estadounidense, donde ¢l residié
cumpliendo tareas diplomaticas, admirando los postula-
dos que venia pergefiando Frank Lloyd Wright o el inglés
Banister Fletcher'* y de su historia de la arquitectura utili-
zando el método comparado.

Velarde estudiard por ejemplo la correspondencia en-
tre el ornamento y el comportamiento estructural de una
simple ventana arequipefa manifestando que: “Para que
brote la decoracion es pues necesario que la estructura se exprese
en su totalidad, que la arquitectura aparezca integra en sus ele-
mentos invariables. La decoracién viene entonces a complemen-
tarla, animdndola, enriqueciéndola, ensalzando su estructura.
La ornamentacion subraya la arquitectura”®.

Velarde pues intentara llevar estos conceptos al campo
proyectual, por lo cual sus obras no estardin enmarcadas
necesariamente al campo neocolonial, sino que tendra
diversas formas de abordar un proyecto de acuerdo a las
especificas circunstancias del encargo.

En estos ensayos intelectuales y proyectivos Velarde rea-
lizard en 1925 un ensayo de anteproyecto para una vivien-
da arequipefista en Washington, aprovechando su estan-
cia en el pais del norte por funciones diplomaticas pero
no perdiendo la perspectiva en la arquitectura que era su
auténtica pasion. Esta casa estd seguramente influenciada
por el ambiente del “mision style” y del “sapanish revival”
que vefa en su entorno proximo, tomando como referente
la casa Tristan del pozo para componer la fachada y las
ventanas en una volumetria mas hispanista (Fig. 15).

Ya madurado en sus conceptos Velarde recibira en
1938 el encargo de elaborar el plan maestro y los pabello-
nes del nuevo campus de la Universidad Nacional de San
Agustin de Arequipa, proyecto enmarcado en el aniver-
sario por el cuarto centenario de fundacién de Arequipa
que transformo sustancialmente la ciudad.

Velarde no abandonara los principios de sus formacion
academicista, tanto en el planteamiento urbano como en
el especifico de los edificios, sin embargo recurrira en los
pabellones a recrear patios centrales a manera de claustros
y propondra en las fachadas portadas coloniales sin un
referente especifico pero con parentescos formales con las
portadas de iglesias y casonas que él habia estudiado en la
ciudad. Siendo con ello respetuoso de sus conceptos ted-
ricos de que mas que reproducir o copiar la arquitectura
colonial o barroca habia que nutrirse de ella para crear un
nuevo arte nacional (Fig. 16).

Podemos también mencionar dentro de este intenso
periodo constructivo que vivio Arequipa en los festejos
por el cuarto centenario, las obras de los arquitectos Emi-
lio Harth-Terré y José Alvarez Calderdn, quienes fueron
privilegiados a la hora de recibir encargos por estos feste-
jos, siendo ellos los encargados de construir el que debia
ser el edifico emblematico de los festejos. El Teatro Mu-
nicipal.

Harth-Terré era un excelente investigador de la arqui-
tectura y pionero en aproximarse de manera seria a los
restos prehispanicos y coloniales del antiguo Peru, sin
embargo era bastante cuestionado por sus proyectos en
donde el respeto a la herencia cultural no reflejaba la ca-
lidad de sus estudios tedricos, siendo emblematica la re-
modelacion integral que realizé de la plaza de armas de
Lima destruyendo los portales coloniales originales para
plantear edificios neocoloniales, motivo por el cual sus de-
tractores, que no eran pocos, llamaron a estas actuaciones
“harterroristas”.

Fig. 16 Fachada de uno de los pabellones de la Universidad Nacional
de San Agustin de Arequipa.

4 Fletcher, Banister. Historia de la arquitectura por el método comparado, Barcelona, Ed. Canosa, 1928 (2 tomos).

15

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Velarde Bergaman, Héctor. “El modernismo en la arquitectura” en Fragmentos de Espacio, Lima, Ed. Compafiia de Impresores y publicidad, 1933.

107

Yo



Fig. 17 Elevacion y foto del Teatro Municipal de Arequipa.

108

Yo

Volviendo al tema del teatro esta dupla de arquitectos
planteard una portada gigantesca basada también en la ar-
quitectura barroca arequipefia. Pero a una escala que si
bien atendia a los requerimientos festivos, no consideraba
la escala de la estructura urbana de la ciudad que la hacia
imperceptible en su totalidad desde cualquier perspectiva
aledafia. La tematica ornamental fue referida al ya men-
cionado aniversario (Fig. 17).

La otra gran obra de Harth Terré y Alvarez Calderon
fue el Hotel de turistas, el cual si bien los proyectistas de-
clararon que hacia referencia a las antiguas casas hacienda
de Arequipa (no hemos encontrado todavia a cuales) esta
mas emparentado con los estilos estadounidenses del “mi-
sion style” y el “spanish revival” (Fig. 18).

Ya para finalizar me interesé mucho el caso de la pro-
duccién arquitectonica del pintor Enrique camino Brent.
El cual habia tenido un breve paso por la Facultad de Ar-
quitectura de la Escuela Nacional de Ingenieros del Peru
pero que tempranamente dejé para dedicarse de manera
exclusiva a la pintura. Camino se convirtié en uno de los
maximos exponentes del denominado indigenismo, reco-
nociendo y explorando la arquitectura no solo prestigiada
de las grandes ciudades, sino la de los pueblos alejados
o la vernacular que coexistia en todos los andes sin que
nadie le prestase importancia (Fig. 19).

Es asi que vemos en los lienzos de Camino Brent,
muros de conventos, patios de pequefas casas y otra
suerte de elementos que los arquitectos no supieron re-
conocer.

Camino Brent tendra la oportunidad de llevar esta
plastica de sus cuadros a algunas construcciones como fue
el caso de su propia casa taller, en donde para el plantea-
miento general recurrira a estas formas coloniales arequi-
pefias que tan bien habia sabido representar en sus cua-
dros (Fig. 20).

El movimiento neocolonial en Arequipa duré un tiem-
po mucho mayor que en otros contextos Americanos, y
quizd podemos decir que nunca desaprecié. Incluso en
épocas donde los postulados modernistas estaban del
todo instalados arquitectos arequipefios como Chalo Oli-
vares se las ingeniaban para recrear un patio arequipeiio o
hacer uso del sillar.

Y es que culminamos donde iniciamos la exposicion,
llevamos el barroco dentro porque es parte de nuestra
identidad, y desde otras perspectivas y seguramente ha-
ciendo uso de otros instrumentos, el barroco arequipefio
vuelve a aparecer como una alternativa latente de respon-
der a las preguntas de quienes somos, de donde venimos y
muchas veces hacia donde queremos ir.

EL BARROCO AREQUIPENO COMO GERMEN DE LA ARQUITECTURA NACIONALISTA AMERICANA...



Pl L e e T ‘_l
" 0 KT A TITT] !'I'I._II £l

. — | | S

il T
[ rYy Yy mi R | =

Fig. 18 Elevacion de la fachada principal del hotel de Turismo de Arequipa.
Elaboracién propia.

Fig. 19 Pinturas de Enrigue Camino Brent.

Fig. 20 Casa-taller del pintor Camino Brent en San Isidro. Lima.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 109
Yo



BIBLIOGRAFIA

Amaral Aracy (coord.) (1994), Arquitectura neocolonial: América Latina,
Caribe, Estados Unidos, Sao Paulo, Fondo de Cultura Econdmica.

Fletcher, Banister (1928), Historia de la arquitectura por el método
comparado, Barcelona, Ed. Canosa, (2 tomos).

Guido, Angel (1925), Fusién Hispano indigena en la arquitectura Colonial,
Rosario, Ed. Casa del Libro.

Guido, Angel (1927), Orientacién espiritual de la arquitectura en América,
Buenos Aires, Ed. La Tierra.

Gutiérrez, Ramon (2004), Arquitectura y Urbanismo en Iberoamérica, Ma-

drid, Ed. Catedra.

Gutiérrez, Ramon (1990), Evolucién histérica urbana de Arvequipa 1540-
1990, Lima, Ed, Epigrafe.

Gutiérrez, Ramoén (2002), Héctor Velarde, Lima, Ed. Epigrafe.

Gutiérrez, Ramon y Gutman, Margarita (1995), El arquitecto Martin
Noel. Su tiempo y su obra, Sevilla, Ed. Junta de Andalucia. Con-
serjeria de Cultura.

HartTerr¢, Emilio (1947), Por una arquitectura contempordnea que sea
nuestra, Lima, Ed. Etinsa.

Martuccelli, Elio (2000), Arquitectura para una ciudad fragmentada, Lima,
Ed. Universidad Ricardo Palma.

Rojas, Ricardo (1980), Eurindia, ensayo y estética sobre las culturas america-

nas, Ed. CEAL, Buenos Aires (primera edicion 1924).

Rojas, Ricardo (1952), Silabario de la decoracién americana, Buenos Ai-

res, Ed. Losada, (Primera Edicion en 1930).

San Cristobal, Antonio. Arquitectura planiforme y textilogrdfica virreinal de

Arequipa, Arequipa.

Vasconcelos Calderdn, José (1948), La Raza Césmica, México, Ed. Espa-
sa Calpe. (Primera Edicion 1925).

Velarde Bergman, Héctor (1966), Obras completas, ordenadas por Sala-
zar Bondy, Sebastian. Lima, Ed. Moncloa.

AA.VV. (2009), Cuzco - Buenos Aires Ruta de intelectualidad Americana
(1900-1950), Lima, Ed. Universidad San Marin de Porras.

AA.VV. (2009), Enrique Camino Brent centenario, Lima, Centro Cultu-
ral, Ed. Pontificia Universidad Catolica del Peru.

AA.VV. (1990), Historia General de Arequipa, Lima, Ed. Fundacion M. J.

Bustamante de la Fuente.
AA.VV. (1980), Historia del Peri, Lima, Ed. Mejia Baca, Tomos IX, XII.
AA.VV. (1990), Estudios sobre arquitectura iberoamericana, Sevilla, Ed.

Junta de Andalucia.

110 EL BARROCO AREQUIPENO COMO GERMEN DE LA ARQUITECTURA NACIONALISTA AMERICANA...

Yo



EL “BARROCO MESTIZO™
(PRODUCTO O PROYECTO?

RICARDO GONZALEZ / ARGENTINA

| punto de partida de este trabajo se halla en las

reflexiones jesuiticas sobre las imdgenes, particular-

mente aquéllas que evitando la narracion operan
a modo de simbolos no discursivos, como ocurre con el
aparato ornamental arquitecténico. Habiendo desarrolla-
do algunos de los fundamentos relativos a este topico en
un trabajo anterior! no insistiré en ellos, dedicindome en
cambio a analizar un caso en el que se asientan de mane-
ra definitiva los rasgos basicos del programa ornamental
barroco en el sur del Pert: la fachada de la iglesia de la
Compaiia de Jesus de Arequipa. En ella se origina una
de las expresiones mas interesantes del barroco americano
como es la ornamentacién hispano-indigena surgida en
los Andes meridionales a fines del siglo XVII y desarrolla-
da a lo largo del XVIII en el Collao. Este reconocimiento
implica, a mi ver, poner en cuestién los origenes, alcances
y fines del llamado “barroco mestizo”, considerado por
gran parte de la historiografia como expresién de la hibri-
dacién cultural americana. El estilo “mestizo” naci6 en la
iglesia jesuitica de una ciudad “de espafioles”, Arequipa, y
por lo tanto es, como concepto y mas alla del origen de sus
formas y motivos iconograficos, un producto de la orden,
al que adhirieron tempranamente en la misma ciudad los
dominicos. La Compaiiia emple6 enfiticamente imagenes
como complemento de la tarea pastoral. La obra de varios
de sus intelectuales, como Richeome, Hugo, Filére, Masen
y Kircher exponen desde perspectivas distintas el interés

1 Gonzilez, 2014.

2 El detalle de la cronologia se puede ver en Gonzalez, 2014.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

del pensamiento ignaciano por las representaciones visua-
les, sea como herramienta de introspeccion mental, como
ocurre en los Ejercicios Espirituales del fundador, sea
como reflejo o clave en la naturaleza de la sabiduria divi-
na, como lo muestra Le mirroir sans tache de Joseph Filere,
sea como busqueda de un lenguaje universal capaz de dar
cuenta del misterio sagrado trascendiendo las dificultades
que planteaban las lenguas naturales, como lo pretendié
Kircher apoyandose en una concepcion plotiniana de los
jeroglificos egipcios. La creacidn arequipefa estd inscripta
en estas busquedas, pero como intentaré demostrar, pare-
ce responder también a otras expectativas, cruzando la se-
midtica de la imagen con las propuestas de accion social.

Las libertades, la busqueda expresiva y el afan de im-
pacto barrocos estimularon el genuino interés por la ima-
gen, asi como la reflexion didactica contemporinea resal-
to, especialmente en América, sus ventajas expositivas y
cognitivas. La fachada arequipeia (Fig. 1) es un notable
ejemplo de esta intencionalidad, no sélo por sus valores
plasticos y su cardcter inaugural sino también por la deli-
berada radicalidad de su lenguaje iconogrifico y formal.
Mi hipdtesis es que esta propuesta, surgida en la “ciudad
blanca”, reinterpretada en Potosi y desarrollada en primer
lugar en las iglesias reduccionales en Juli (San Pedro y San-
ta Cruz) para luego extenderse a la zona (San Pedro de
Zepita, San Juan Bautista de Juli, Santiago de Pomata, San
Francisco de La Paz y la catedral de Puno, entre otras)?,

111

Yo



Fig.

1 Compafiia de Jesus, Arequipa, fachada.

= '

e T p—
i

Fig. 2 Compafiia de JesUs. Arequipa, portada lateral.

3
4

5

112
Yo

Bailey, 2010, p. 48.
Mancera, 1975, p. 106.

Para el detalle del proceso constructivo ver Bailey, Gauvin, 2010, 61-68.

expresa una proposicion politica y cultural: crear un len-
guaje artistico capaz de reunir elementos provenientes del
universo europeo y del americano, es decir, generar un
mestizaje de formas que representase simbolicamente la
integracion cultural. En otras palabras: el “estilo mesti-
z0” no seria tanto un producto del mestizaje real -esto
es, el refundimiento espontineo de las culturas- como
parte del programa destinado a promoverlo por medio
de la creacion de espacios comunes capaces de reintegrar
en lo religioso, en lo institucional y en lo simboélico las
fracciones de una sociedad segmentada, difuminando los
limites marcados por el racismo y el eurocentrismo con
el fin de recuperar un equilibrio en permanente riesgo.
No debe resultar en absoluto sorprendente, como lo ha
entendido Gauvin Bailey?, que esta apertura visual ocurra
en un espacio dominado por blancos: sélo desde el domi-
nio puede ofrecerse la integracion, hecho que planteado
en direccién contraria tomaria la forma del reclamo o de
la resistencia. Como lo dijo Pablo Mancera: “la cultura
mestiza no fue hecha por los mestizos™.

A lo largo del siglo XVII la valorizacién de lo america-
no, la exigencia criolla de reconocimiento en las institucio-
nes, la educacién indigena y la cuestion de la lengua fue-
ron tema de reflexiones y debates. En algunos de ellos los
jesuitas tuvieron un papel central y mediante sus propues-
tas intentaron crear vasos comunicantes entre los compar-
timentos mas o menos estancos de la sociedad colonial.
Es en este contexto de discusién del caracter interétnico
e intercultural del mundo virreinal donde surge, en el es-
pacio concedido por el Barroco a las formulaciones loca-
listas, el estilo hispano-indigena andino, un vasto corpus
de imagenes aplicado a la decoracién arquitecténica cuyos
referentes reales pertenecian a la naturaleza regional, asi
altipldnica como selvatica, y tenian un lugar destacado en
la vida cotidiana, el intercambio, el ritual y los mitos, es
decir formaban parte del universo practico y simbdlico:
era una verdadera traduccion cultural del repertorio orna-
mental tradicional cristiano a términos peruanos donde
acantos, leviatanes, mascarones y zarcillos se convertian en
papayas, pumas, seres monstruosos y apincoyos.

La fachada terminada en 1698-99 bajo la direccién del
arquitecto Diego de Adrian con la asistencia de tallistas in-
digenas del valle de Colca’ no fue una creacion totalmente
original, aunque la escala y la elaboracién sistemdtica del
estilo la erigieron en modelo. Sus antecedentes estaban en
la misma arquitectura jesuitica y especialmente en las eta-
pas previas de edificacion del templo arequipefio. La com-

EL “BARROCO MESTIZO”: ;PRODUCTO O PROYECTO?



paracion de los dos cuerpos de la portada lateral (Fig. 2)
marca la divisoria de aguas entre la ornamentacién basada
en criterios estéticos europeos de la zona inferior (Fig. 3)
(naturalismo, proporciones ajustadas, sentido volumétri-
co de la forma) y la vision sintética y lineal indigena del
relieve de Santiago (Fig. 4) que remata la composicion. No
estoy diciendo nada nuevo. Ya en 1952 Mariitegui Oli-
va habia sefalado en la obra “ciertas fallas de escorzo y
perspectiva, demostracion saltante del primitivismo de su
talla, y mas de acuerdo al artifice que a la época misma de
ejecucion”. Pero justamente estos rasgos la constituian a
suver en un “decisivo documento en piedra que sirve para
el estudio evolutivo de esta expresion en el Arte de Pertr”.
La portada formaba parte del contrato que suscribiera Si-
moén de Barrientos en 1654 con el rector Alonso Laguna
para realizar, junto a algunas de las bovedas, capillas de la
nave y otros encargos, “‘la puerta y la portada que da a la
calle de los Ejercicios |lateral| de piedra negra dura, gui-
jarrefia, pomposa y jarifa y con buen arte””. En 1661 tomo
la direccion de las obras Esteban de Valencia. Durante
su gestion se construyd, entre mayo de 1663 y marzo de
1664, el cuerpo alto. Como sefala Bailey, Valencia era un
arquitecto especializado en grandes estructuras e induda-
blemente no tomo parte en la talla del timpano, que todo
indica, fue realizado por operarios indigenas®. Maridtegui
advierte las diferencias de procedimiento al contraponer
el primitivismo del relieve, que a mas de presentar a su ver
problemas de perspectiva y escorzo “evidencia que el ar-
tista lo ejecuto teniendo en cuenta solamente dos dimen-
siones”, con lo hecho por Barrientos: “el arco romano de
medio punto con archivolta y sustentante constituido por
casetones de esmerada talla”, es decir, todo lo contrario.
La oposicion primitivismo/esmerada talla plantea induda-
blemente una distancia con la realizacién de Barrientos
que como afirma el autor debe ser atribuida mas al artista
(no dicho: “indigena”) que a la época, pero importando
pese a las deficiencias -0 justamente por ellas- el interés
de representar un comienzo’. El juicio de Mariategui fue
compartido por varios de los autores que la estudiaron,
como Alejandro Mélaga Medina, quien en 1986 la consi-
deré “una de las mas antiguas del arte mestizo arequipe-
o, pues sefiala puntos de partida para el complicado tapiz
de la fachada principal”'®.

La ornamentacién usada en el portal lateral se com-
pone de motivos de la tradicion clasica y cristiana: los

®  Mariategui Oliva, 1952, pp. 5-6.

7 Malaga Medina, 1978, XVL.

8 Bailey, 2010, p. 64.

®  Maridtegui Oliva, 1952, pp. 21-22.
10" Malaga Medina, 1986, p. 63.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 5 Compaiiia de JesuUs. Arequipa, remate de la portada lateral, detalle.

113



Fig. 6 Compafiia de JesUs. Arequipa, fachada, cuerpo superior.

simbolos de Lucas y Mateo, sirenas y frutas que servirdn
al nuevo estilo, marcando asi la continuidad de los conte-
nidos iconograficos. Se trata de un repertorio ornamental
convencional que se utilizaba indistintamente en retablos,
portadas arquitecténicas y vifietas y que anticipa de ma-
nera sintética los temas que se desarrollaran en la fachada
principal treinta y cinco aftos mas tarde: los signos de la
abundancia celestial, los peligros del alma, pero también,
en la granada del remate, la resurreccién vy la iglesia (Fig.
5). Las conchas que la flanquean representando al apdstol
peregrino pueden también entenderse como un signo am-
biguo que pone a la vista los antiguos spondylus, ambigtie-
dad que a mi ver es una clave del principio de seleccion
iconografica del estilo que favorece lecturas andinas de
elementos cristianos. Se encuadra en la creacién de espacios
simbdlicos comunes que va de la descripcion de Ramos Ga-
vilan de Cristo como una piedra sin pies ni manos nacido
del monte que es Maria!! al travestimiento de las huacas
por el arzobispo Toribio de Mogrovejo al rendir con su

" Ramos Gavildn, 1976, p. 154.
12 Calancha, 1639, p. 329.

Universidad Federal de Pelotas, Pelotas (Brasil), Julio, 2013.

114

Yo

séquito culto a una piedra sagrada pretextando que en
ella estaban grabadas huellas de un apostol y mandando
que “la adorasen al tiempo que saliese el Sol”, segtin nos
cuenta Calancha'?. Esta reutilizacion de la memoria ame-
ricana® no es asi una invencién del templo arequipefo,
aunque si lo es el cambio de un contexto indigena a otro
espanol y el pasaje de la fusion de la misma entidad sagra-
da al aparato ornamental.

La traslacién de estas propuestas, asi iconograficas
como formales, al gran espacio de la fachada principal del
templo implico una complejizacion del programa. Sin em-
bargo, este hecho no toca a la estructura, que conserva un
disefio bésico: tres calles separadas por columnas pareadas
de fuste recto decoradas al tercio y un dtico central encua-
drado con similares soportes y rematado por un frontén
curvo de extremos lobulados. Sobre esta convencional es-
tructura clasica -mal que le pesase a Antonio San Cristé-
bal- se despliega el bordado ornamental que da caracter
a la obra.

Un estudio mds detallado de este procedimiento en Gonzalez, Ricardo, El cristianismo y la memoria simbdlica andina, Revista, Memoria em Red,

EL “BARROCO MESTIZO”: ;PRODUCTO O PROYECTO?



Fig. 7 Compaiiia de Jesus. Arequipa, colibri, detalle de la portada.

El pormenor de esta gran fachada fue detallado por
Gauvin Bailey™, por lo que no insistiré en ello, aunque
me parece necesario resaltar que el conjunto de querubi-
nes, flores, frutas (Fig. 6), tocados de plumas, cartelas, ins-
cripciones, simbolos de la Pasion, monogramas, simbolos
reales, floreros, tallos, follajes, pajaros (Fig. 7), conchas,
felinos, monstruos, mascarones (Fig. 8), 4ngeles y drago-
nes que la integran forman un tejido en el que los elemen-
tos se transfiguran imbricindose y refundiéndose: son
la manifestacion de un universo antes que un programa
particular y ese universo esta regido por el Nifio desde el
nicho superior, atacado por dragones y protegido por los
angeles. La singularidad del plan parece explicar la renun-
cia a la formulistica presentacién de santos de la orden,
preservando la uniformidad iconografica del conjunto y
consignando de modo inusual tan solo el afio de ereccién
de la pieza, indudablemente considerada ya un hito.

Este abigarrado conjunto ornamental refundia los sig-
nos del bien y del mal, de la salvaciéon y del pecado, lo
que no resultaba ajeno a la concepcion dual andina, cu-
yas representaciones sagradas solian incluir rasgos mons-
truosos, ni a la tradicion cristiana, que habia utilizado
imagenes de valor contrastado tempranamente como lo
muestran la ornamentacion de los pilares de la capilla de
Santiago de Compostela (Fig. 9), los ejemplos mexicanos
de Yuririapundaro y Huejotzingo, del siglo XVI o el reta-
blo de San Francisco en San Pedro de Cuzco (Fig. 10), del
XVII, por nombrar algunos casos relativamente cercanos.
El mismo José de Acosta, quien delined las trazas de la
labor evangelizadora de los jesuitas en el Peru, postula esta
ambigiiedad contando una historia de Pedro en De Procu-
randa indorum salute:

“A la verdad en aquel lienzo que fue mostrado a Pedro ham-
briento (Actas 11, 6-10) habia no solamente aves y animales
de toda especie, sino también serpientes y reptiles, mostran-

4 Bailey, 2010, pp. 52-55.
B Acosta, 1954, p. 396.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

donos la divina historia que también los astrosos y abyectos
y como que andan arrastrados por el suelo han sido santifi-

cados por Dios”?.

La referencia al episodio de los Hechos citado por el
jesuita pareceria dar una clave de comprensién de la facha-
da arequipefia. Pedro y los apostoles se hallaban predican-
do en Judea donde “también los gentiles habian recibido
la palabra de Dios”. Al ser recriminado en Jerusalén por
este hecho y por haber comido con hombres incircuncisos
Pedro da su explicacion en forma figurada relatando una
vision en la que Dios mismo lo reprende por su negativa
a comer animales inmundos. La antecedente visién de los
animales simboliza la reflexién de Pedro ante ese hecho y
su aceptacién de la voluntad inclusiva de Dios. La analo-
gfa no parece casual. El universo puesto a la vista en la igle-
sia de los jesuitas de Arequipa figuraba la Creacién, al mis-
mo tiempo que la variedad de los seres creados figuraba la
universalidad de la gracia. Es ese el argumento que Acosta
desarrolla en relacion con la justeza de la evangelizacion
de los indios americanos e ilustra con la vision de Pedro.

Fig. 8 Compaifiia de JesuUs. Arequipa, fachada, detalles de monstruos,
mascarones y felinos.

115

Yo



Fig. 9 Capilla del Hospital de Santiago de Compostela, decoracién de los pilares.

El provincial jesuita se encuadra asi en una linea inte-
gradora: “en Cristo Jesus no hay indio ni griego, barbaro ni
escita, sino solamente la nueva criatura que por el conoci-
miento de Dios se renueva conforme a la imagen de aquel
que la crié”. Y es justamente este sentido de transforma-
cién que parece ponerse de manifiesto en el intrincado
mundo de los seres que pueblan la fachada con sus tallos
floridos naciendo de fauces monstruosas. Acosta promue-
ve igualmente la aceptacion del otro: “desistamos de sacar
a relucir la dureza y tardo ingenio de los indios ante tantas
promesas de caridad”'.

Esta Creacion, que hemos interpretado como una ale-
goria de la universalidad de la posibilidad de salvacion,
estaba, paradojicamente, situada. Si los elementos eran
genéricamente los tradicionales: monstruos, flores, frutas,
tallos crecientes, aves, la materializacion arequipefia los

16 Acosta, 1954, p. 396.

116
Yo

traslado a términos locales mediante una representacion
del entorno americano dirigida a figurar la universalidad
del mensaje mediante signos familiares.

En definitiva, este discurso novedoso propone una va-
riacion iconografica y formal al tema de la ornamentacién
de las estructuras clasicas, en si relativamente invariantes,
tal como lo sefialé Angel Guido hace varias décadas segiin
la formula: estructura europea/ornamentacién america-
na. Es de notar que esta yuxtaposicion no produce, como
el mestizaje biologico en los cuerpos, una sintesis y ni si-
quiera, como el plateresco en el terreno de los estilos, un
juego mas o menos libre y por momentos heterodoxo de
los elementos fusionados, segiin los autores y los momen-
tos. Contrariamente, el estilo hispano-indigena asigna a
la estructura un valor invariante, un orden prefijado que
encuadra y controla la expansiéon ornamental.

EL “BARROCO MESTIZO”: ;PRODUCTO O PROYECTO?



.u:' -‘-"l il
LR B

- *-—-n-"-'

Fig. 10 Retablo de San Francisco. San Pedro. Cuzco, detalle del banco.

*Creo necesario en este punto ampliar la perspectiva
para analizar las motivaciones y los alcances de esta pro-
puesta. Mientras se construian las fachadas arequipenas
en la segunda mitad del siglo XVII y atin un poco antes,
comienza en Perti un proceso de consolidacion de la socie-
dad criolla ligando el sentido de identidad con un crecien-
te sentimiento de segregacion por parte de las estructuras
peninsulares. Quizas el 4ambito en que esta tension se hizo
visible de manera m4s inequivoca fue el de la insercion
profesional de los americanos egresados de los colegios y
universidades donde los jesuitas tenian un fuerte ascen-
diente. En 1630 el franciscano Buenaventura de Salinas
produjo un escrito acerca de la Universidad de San Mar-
cos publicado recientemente por Luis Miguel Glave en el
que reseia el pormenor de los cargos y profesores sefialan-
do expresamente el origen de aquellos nacidos america-
nos, en una evidente ponderacion criollistal”. Doce afos
mas tarde (1642) la instruccion elaborada por el rector y
claustro de San Marcos dirigida al Rey pide se premien
los Catedréticos y se les de espacio en la administracion

7" Glave, 2013, p. 125.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

donde “en el amor y estimacion de su patria obraran con
mas celo que otros”, planteando claramente la competen-
cia por los espacios con los espafioles.

En los mismos afos el agustino quitefio formado en
Lima Fray Gaspar de Villarroel afirmaba que aunque
“nuestros reyes no tienen mas dignos vasallos que los crio-
llos” ... “para los favores sélo hay letras en Salamanca”. Es-
tas declaraciones evidencian la disconformidad reinante,
pero, quizas mas importante, la clara identidad americana
que late en estos criollos que, duefios de las citedras y
del saber en el terreno, no veian plasmado su valer en
el organigrama estatal. El naciente americanismo no se
manifestaba solo en las desavenencias sociales o institucio-
nales. También la sensibilidad hacia las costumbres locales
y el paisaje formaban parte de ese auto-reconocimiento. El
mismo Villarroel -obispo de Santiago y Arequipa y arzo-
bispo de La Plata e hijo del licenciado guatemalteco dado
a la poesia Gaspar de Villarroel y Corufia- es ejemplo de
este hecho. Vargas Ugarte lo llamo “el mas notable cos-
tumbrista” peruano y sefialo el cardcter local de su mirada

117

Yo



y su gusto por los hechos del entorno. Vargas interpre-
ta esos rasgos desde la perspectiva de formacion de una
cultura nacional apoyada justamente en el americanismo
como camino intermedio entre la cultura hispanica y el
indigenismo”'®, es decir, mestiza, término que sin embar-
go rechaza en relacion con las artes visuales en virtud de
su falta de organicidad®.

Los reclamos sefialados manifiestan claramente el
descontento de los académicos y religiosos criollos vy el
sentimiento de segregacion dentro del mismo estamento
blanco. Los colegios y las universidades fueron temprana-
mente y por naturaleza un d4mbito “americanizante” para
las elites criollas. Viga maestra del aparato educativo colo-
nial, la Compaiia de Jesus estaba inmersa y directamente
implicada en estos debates y tensiones surgidos temprana-
mente. Como lo ha sefialado Alexandre Coello “a media-
dos del siglo XVII, los colegios y universidades jesuitas se
convirtieron en los centros de propagacion de una nueva
identidad criolla que se extendia proporcionalmente al
numero de criollos que engrosaban los colegios y universi-
dades de la Compania de Jests”°.

La cuestion educativa tenia otra cara que tocaba a los
indios: como se sabe, la propuesta fue crear colegios para
los hijos de los caciques que propiciaran la integracion de
los indios a la sociedad colonial mediante la transcultura-
ciéon desde la infancia de las futuras elites indigenas. Con
ese fin los jesuitas fundaron varios institutos, los primeros
el del Cercado y el de Cuzco, que tuvo firme oposicién
del obispado y de los estamentos espafioles. La discusién
acerca del colegio de indios de Cuzco y el mismo pedido
efectuado en 1601 al Rey -a quien llaman “capac apo”
(gran sefior)- por los propios caciques de la ciudad que
se presentan como nietos de Huayna Capac, es del mayor
interés y si bien el texto ha sido indudablemente inspira-
do o escrito por los jesuitas, hace notoria la cercania de la
orden con los caciques®'.

La idea de fundar colegios de indios era un viejo pro-
yecto del virrey Toledo que fue luego refrendado por el
Principe de Esquilache durante su gobierno con la fina-
lidad de que se les ensenase “la Doctrina Evangélica y la

18 Vargas Ugarte, 1966, pp. 42-44.

policia cristiana quitandolos y apartindolos de sus ido-
latrias para que a su imitaciéon no le siguiesen los demas
indios”?2. Fundado el Colegio de San Francisco de Borja
en Cuzco a ese efecto en 1622, la iniciativa fue frontal-
mente atacada por los encomenderos y el obispado. El es-
pacio social colonial era un ambito de tensiones cruzadas
en el que espanoles, criollos, indios y mestizos trataban
de posicionarse convenientemente. La Compania de Je-
sUis aparece en este espacio con una postura conciliadora,
tendiente a la defensa de los indigenas y a su educacién
sin descuidar la formacion de la elite espafiola. De este
modo, a mediados del siglo, se perfilaba un terreno en el
que reivindicaciones indigenas y criollas compartian cier-
to hartazgo por su marginacion en el esquema de poder.
La fundacion en Cuzco de una escuela indigena indepen-
diente en 1685 y el papel del mestizo Juan Nufez de Vela
en su implementacién y en el logro de otras licencias con
el mismo fin con apoyo de criollos y religiosos implicaba,
como sefiala Glave, poner “la cuestién indigena como un
tema necesario para la reevaluacion del destino de la so-
ciedad colonial y la regeneracion moral que implicaba el
pacto colonial inicial”?’.

La integracién estamental subyace en la propuesta
jesuitica de una educacion igualitaria. Surgido el conflicto
por el colegio de indios cuzqueio uno de los documentos
que se produjeron sefiala que en ciertas ocasiones festivas
salian los alumnos de los dos colegios, el de San Bernardo,
de espafioles y el de San Borja, de indios. El informante
resalta que “siendo entre si tan diferentes, todos estaban
agregados por la Compaiia”. Contrariamente, el informe
del provincial Sebastidan del Campo resalta el amenazan-
te tono de los opositores seculares y religiosos hacia los
colegiales indigenas, a quienes segun el provincial azuza-
ban por las calles diciendo: “Ahora dejaréis, perros, de
ser autoridad e iréis a la mita”?. El mismo obispo Vera
concluye que mejor fuera que el dinero del colegio “se
aplicase en otra cosa mds util”. Contra este menospre-
cio, los jesuitas citaban las palabras del virrey Principe de
Esquilache: “no los miremos como a indios sino a esta
comunidad de colegio como reptiblica”?. Esta tendencia

“Al lado de estos estilos surge en estas tierras el que se ha denominado mestizo, aunque a decir verdad no se le debia considerar como tal, porque

en el fondo este estilo se descubre en los motivos empleados en la decoracion” (Vargas Ugarte, 1963, p. 10).

20 Coelho, 2002, 12.
21

Los curacas y principales yngas naturales del Cuzco al rey, pidiendo un colegio de caciques para esa ciudad y para Huamanga a cargo de los padres

de la Compania de Jesus, 1 de febrero de 1601, Archivo General de Indias, Patronato 191, R. 21, en Glave, 2013, p. 63.
22 Real Cédula de Felipe IV de 1628, Revista del Archivo Historico de Cuzco, n° 8, 1957, pp. 174-175.

B Glave, 2013, pp. 40-42.
2 Glave, 2013, p. 70.
5 Glave, 2013, pp. 74-79.

118
Yo

EL “BARROCO MESTIZO”: ;PRODUCTO O PROYECTO?



a la integracion de los distintos estamentos tuvo su mas
clara manifestacion en el colegio de los Desamparados de
Lima, creado inicialmente para pobres, pero al que termi-
naron acudiendo “personas de mayor posiciéon”. A mas
de los colegiales, las actividades de la escuela integraba a
la poblacién. Los jueves al ejercicio destinado a pardas y
morenas venian “las mas principales seforas” ...“con tan-
ta igualdad de asiento, que non es distinctio Hebrai nee Graci
preciandose todas del titulo de Esclavas de Nuestra Sefio-
ra de los Desamparados”. Contra los sectores racistas,
la Compania enarbola asi la bandera de la armonizacién
de las tensiones mediante una integracion tutelada. Pare-
ce razonable pensar que su proyecto, incluir a los indios,
mestizos y blancos, asi pobres como ricos, en un espacio
educativo y ritual comun, tuviese también expresion en el
terreno simbolico.

CONCLUSION

Este discurso ornamental jesuitico, nacido en las casas
urbanas de la orden y no en contextos indigenas, es a mi
entender, una formulacién simbolica de esa voluntad in-
tegradora que la Compania manifestd permanentemente
hacia los indios, pero también hacia los criollos, encuadra-
da siempre en los marcos de la doctrina y tutelada por la
estructura conceptual europea. También aqui la ornamen-
tacion de motivos americanos que imprime color local a las
obras se emplaza en una invariable estructura de ¢rdenes
que configuran la sintaxis del conjunto. Esta relacion entre
estructura y ornamento, la primera ordenando al segun-
do, podria muy bien considerarse como una figura de la
concepcion evangelizadora jesuitica, abierta a ciertas for-
mas heterodoxas en tanto no colisionasen con la doctrina,
como lo sefald Acosta. El ornamento parece haber sido la
herramienta preferida de esa heterodoxia, en tanto que su
cardcter no narrativo tocaba la memoria evitando el atolla-
dero conceptual que la cultura y la lengua generaban, pero
esta apertura a las variaciones locales se daban en el marco
de la indiscutida hegemonia de la ideologia cristiana que,
como las estructuras arquitectonicas, encuadraba las elocu-
ciones locales. Era, sin embargo una hegemonia dialoguis-
ta que proponia una valoracion ostensible de la naturaleza
americana y la ordenaba integrandola al lenguaje simbolico
cristiano segln sus patrones sintacticos, pero con sus propias
palabras abriendo asi las puertas a la configuracion de idio-
lectos conformados por un vasto corpus de imdgenes en el
que las poblaciones locales podian sentirse representadas
sin modificar el orden estructural del templo, alusién me-
taforica de la concepcion, ni el sentido de las narraciones,
que daban cuenta de la historia y de la doctrina.

26 Glave, 2013, pp. 91.92.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

La incorporacion de motivos iconograficos americanos
en un contexto de este tipo, permitia la laxitud, y en cierta
forma la exigia, si se tiene en cuenta la operatividad de los
signos y la necesidad de que resultasen elocuentes o sig-
nificativos. A diferencia de las propuestas de sincretismo
de Toribio de Mogrovejo o Ramos Gavildn, que afecta-
ban la identidad de los personajes cristianos, la expansion
semantica del ornamento operaba en un plano que no
comprometia el mensaje doctrinal. La creacion debia ser
entendida en tanto tal y de hecho el mundo americano
también le pertenecia: se materializara en lirios o en can-
tutas su existencia seguia siendo una prueba de la sabidu-
ria de Dios y de su dominio universal. Es decir, se ofrecia
un mundo traducido y no habia problema con Ia traduc-
cion, pero es claro que esa libertad no permitia la eleccion
del texto a traducir.

Naturalmente la idea era utépica y el mestizaje asi
planteado antes que un producto de la interaccién fue
un intento de disolver con simbolos la segmentacion
efectiva que existia y pervive ain entre el mundo espa-
ol y el indigena. Las rebeliones del siglo XVIII y aun los
actuales conflictos interétnicos en Bolivia, Pert y Ecua-
dor hacen patente el fracaso del proyecto integrador o el
cardcter ideal de la propuesta. Creo que el llamado “ba-
rroco mestizo andino” no es tal, al menos en el terreno
de la arquitectura surperuana, porque esta basado en
una superposicion antes que en una fusién en la que los
motivos locales se incrustan en una estructura premode-
lada (la del templo, con sus tipologias, espacios, elemen-
tos arquitectonicos, funciones y formas de organizacion
compositiva y decorativa definidas) que responde a una
logica que no es americana, del mismo modo que la so-
ciedad indigena debia inscribirse en los principios de la
sociedad y la cultura de los conquistadores, el primero de
ellos, el cristianismo. El “mestizaje” hubiese requerido un
momento previo en el que el didlogo intercultural, como
el contacto fisico en la biologia, permitiese el intercambio
y produjese una amalgama, momento que nunca existio.
En cambio, la propuesta consistio6 en fomentar una in-
sercion dirigida en la que la heterodoxia tuvo cierto nivel
de expresion a condiciéon de ser controlada y de que las
diferencias fuesen asimiladas en el marco de una cultura
dominante cuyos principios estructurales, asi ideoldgicos
como sociales, no estaba en condiciones de transformar.
No debe sorprender que la nocién de arte mestizo surja
en un contexto de revaloracion nacionalista del indigenis-
mo como herramienta de una integracién nominal capaz
de crear la ilusién de una base social uniforme y de un
fundamento histérico para la construccién moderna de
las republicas oligarquico-burguesas: la idealidad se habia
vuelto mascara.

119

Yo



BIBLIOGRAFIA

Acosta, José de (1954) [1588], “De promulgando Evangelio apud bar-
baros, sive De procuranda Indorum salute”, en Obras del P. José
de Acosta, Biblioteca de Autores Espafioles, Ediciones Atlas,
Madrid.

Bayley, Gauvin (2010), Andean Hybrid Barroque. Convergent Cultures in
the Churches of Colonial Peru, University of Notre Dame Press,

Notre Dame, Indiana.

Coelho, Alexandre (2002), Conciencia criolla y espiritualidad en Lima colo-
nial. Vida del extdtico Padre Juan de Alloza (1597-1666), Instituto

de Estudios Peruanos, Lima.

De la Calancha, Antonio (1639), Crénica moralizada del orden de San

Agustin en el Perii. Espaia, Barcelona, Pedro Lacavalleria.

Garriga, Joaquin (1983), Fuentes y Documentos para La Historia del Arte,
El Renacimiento en Europa, G. Gili, Barcelona.

Glave, Luis Miguel (2013), Entre la sumision y la libertad. Siglos XVII-

XVIII, Derrama magisterial, Lima.

120

Yo

Gonzilez, Ricardo (2014), La Compania de Jests y la renovacion de la
iconografia ornamental en el sur andino, en Migraciones y Rutas
del Barroco, VII Encuentro Internacional sobre Barroco, La Paz.

Maridtegui Oliva, Ricardo (1952), La Compaiia, Lima.

Malaga Medina, Alejandro (1978), Fuentes documentales para la historia
de Arequipa, 2do. Propiedades jesuitas, Universidad Nacional
de San Agustin, Arequipa.

————— (1986), Arequipa. Estudios histéricos 11, Biblioteca Arequipa.

Mancera, Pablo (1975), El arte mural cuzqueio, en Apuntes, Revista
de la Universidad del Pacifico, Lima, afio II, n°. 4, pp. 59-113.

Ramos Gavilan, Alonso (1976) [1621], Historia de Nuestra Seiiora de Co-

pacabana, Bolivia, La Paz, Academia Boliviana de la Historia.
Vargas Ugarte, Rubén (1963), Los jesuitas del Perii y el arte, Lima.

————— (19606), Tres figuras serieras del episcopado americano, Carlos Milla
Batres (ed.), Lima.

EL “BARROCO MESTIZO”: ;PRODUCTO O PROYECTO?



MUNDOS ENCONTRADOS:
TESTIMONIOS DE INTERCAMBIOS ARTISTICOS
ENTRE EUROPA, ASIA Y AMERICA EN LA ERA DEL BARROCO

MARGARITA VILA DA VILA / BOLIVIA

a celebracion del VIII Encuentro Internacional del

Barroco en Arequipa es buena ocasion para reflexio-

nar en torno a la pertinencia del concepto “mestizo”
en el arte Barroco. Su difusién a lo largo del mundo propi-
ci6 el traspaso de soluciones formales, motivos ornamen-
tales y temas iconograficos europeos a otras sociedades y
culturas. Estas adaptaron los modelos fordneos a sus ma-
teriales, técnicas y tradiciones en un proceso de seleccion,
apropiacion y reinterpretacion que sélo en la América Vi-
rreinal se tildé de “mestizaje”.

Tal término, de hecho, estd ausente de la terminologia
artistica de aquellos territorios asiaticos que, pese a ha-
ber sido evangelizados y a haber recibido obras del Viejo
Mundo, desconocieron el mestizaje bioldgico, por haber
quedado libres de la conquista y colonizacion europeas.
Usualmente, basta afadir el nombre del pais al estilo ve-
nido de fuera, para aludir, por ejemplo, al arte cristiano en
Japén o al arte jesuita en la India o China. Y sin embar-
go, contemplando sus obras, nadie dudaria del caracter

mogol, japonés, chino o persa presente en las pinturas o
edificios, ni tampoco de su sentido cristiano o del origen
occidental de sus modelos.

Dada esta situacion, valorar el modo en que se recibie-
ron éstos y examinar algunos testimonios del intercambio
artistico entre Europa, Asia y la América Virreinal des-
de el siglo XVI al XVIII, puede ayudar a comprender los
limites y alcances de ese supuesto mestizaje!. Forzoso es
plantearselos en la era que abrié los confines del mundo a
los intercambios de comercio y heterogéneas culturas que
hoy le caracterizan y que, por tanto, favorecio la difusion
del Barroco por distintos continentes’. Junto a la transcul-
turacion que experimentaron las poblaciones indigenas
americanas y los conversos del Asia al recibir la doctrina y
el arte de la religion catélica, existieron también distintos
grados de aculturacion entre los conquistadores, coloni-
zadores, comerciantes y viajeros que adoptaron manufac-
turas y gustos propios de los pueblos a los que arribaron’.
Los modos en los que elementos artisticos de tan diversos

San Cristobal, A.: Arquitectura planiforme y textilogrdfica virreinal de Arequipa, Facultad de Arquitectura, Univ. Nac. de San Agustin, Arequipa, 1997,
cap. VIII, p. 179-190, e Id.:“Reinterpretacion de la Arquitectura planiforme”, pp. 953-970.

He tenido la oportunidad de referirme previamente a esto en el VII Encuentro Internacional sobre Barroco celebrado en Arica en 2013 (Vila da
Vila, M.: “Viajes, evangelizacion y comercio: La huella europea en las artes orientales del siglo XVII”, Migraciones y rutas del Barroco, Fundacién
Vision Cultural, La Paz, 2014, pp. 47-56.

Estas cuestiones han sido ampliamente debatidas en las tltimas décadas, como se advierte en Wethey, H. E.: “Mestizo architecture in Bolivia”,
The Art Quarterly, vol. XIV, Detroit Institute of Arts, 1951, pp. 283-306, Garcia Barragan, Elisa: “La pldstica mexicana: Transculturacion e iden-
tidad”, pp. 67-84; Ares Queija, B. y Gruzinski, S. (coordinadores): Entre dos mundos; Fronteras culturales y agentes mediadores, Escuela de Estudios
Hispanoamericanos, Sevilla, 1997; Wilson, F.; “Indians and Mestizos: Identity and Urban Popular Culture in Andean Peru”, Journal of Southern
African Studies, Vol. 26, n°. 2 (Special Issue: Popular Culture and Democracy (Jun., 2000), pp. 239-253, Taylor & Francis, Ltd). Stable URL: http://
www.jstor.org/stable/2637492, San Cristobal, A.: Arquitectura planiforme y textilogrdfica virreinal de Arequipa, Facultad de Arquitectura, Univ. Nac.
de San Agustin, Arequipa, 1997, cap. VIII, pp. 179-190, e Id.:“Reinterpretacion de la Arquitectura planiforme”, pp. 953-970.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 121
Yo



= origenes se combinaron fueron tan variados que animan
a reconsiderar el calificativo genérico de mestizaje para el
arte surgido de este encuentro de mundos®.

La portada lateral de la iglesia de la Compania de Are-
quipa (Fig. 1), cuya factura fue encomendada al maestro
cantero Simon de Barrientos segin contrato de 1654,
suele presentarse como un testimonio temprano de lo
que, desde la propuesta de A. Guido hace casi un siglo,
viene calificindose de “Barroco Mestizo”®. Dados los estu-
dios que A. Neumayer, H. E. Wethey, F. Wilson, A. San
Cristobal, C. Dean y otros dedicaron a la contribucién de
los indios en el arte de la América virreinal, y ya que en
este Encuentro notables especialistas abordan el tema, no
abundaré en argumentos’. Para Neumayer, el estilo arequi-
pefio expresa la fusion del mudéjar, plateresco y barroco
hispano con el “acercamiento indio al disefio”. Es, por lo
tanto, “indio-espafiol” y “parte de un proceso universal en
el continente americano”®, ya que se advierte tanto en la
abigarrada talla a bisel de las portadas virreinales mexica-
nas y de las labradas entre fines del siglo XVII y el XVIII
en Arequipa, Potosi y otros lugares de Pert y Bolivia (Lam-
pa, Juli, Pomata, La Paz...), como en relieves coptos, sirios,
musulmanes y de la Europa Occidental en la temprana
Edad Media.

Por otra parte, si la denominacion de “mestizo” —como
sugieren J. De Mesa y T. Gisbert- viene dada por la pre-
sencia en las fachadas de las iglesias de referencias a la fau-
na vy flora local, vale la pena recordar, con Marco Dorta,
que éstos no vienen del territorio andino, sino de regiones
mas tropicales’, para evocar mejor —imagino- la entrada

i i A i 1 Paraiso™. P ind dencia de ello, “sin 1
Fig. 1 Fachada lateral de la Iglesia de la Compafiia en Arequipa, c. 1654. al Iaraiso™. rero con independencia ae ello, sin los ar-

122

Yo

A la complejidad del fenomeno se han referido C. Dean -D. Leibsohn: “Hybridity and Its Discontents: Considering Visual Culture in Colonial
Spanish America”, Colonial Latin American Review, 2003, n° 12: 1, pp. 5-35.

Sebastian, S., De Mesa, ]. y Gisbert, T., 1986, pp.477-8, y Gonzilez, R.; “La Compaiiia de Jests y la renovacion de la iconografia ornamental en el
sur andino”, Migraciones y Rutas del Barroco; VII Encuentro Internacional sobre Barroco, Fundacion Vision Cultural, La Paz, 2014, pp. 271-282.

Guido, A: Fusién hispano-indigena en la arquitectura colonial, Rosario, 1925; Arqueologia y estética de la arquitectura criolla, Buenos Aires, 1932, y Redes-
cubrimiento de América en el arte, Buenos Aires, 1 944.

Wethey, H. E.: “Mestizo architecture in Bolivia”, The Art Quarterly, vol. XIV, Detroit Institute of Arts, 1951, pp. 283-306, Neumeyer, A.: “The
Indian Contribution to Architectural Decoration in Spanish Colonial America”, The Art Bulletin, Vol. 30, n° 2 (Jun., 1948), pp. 104-121.

Neumeyer, Ib., pp. 104 y 119: La carta de un cacique indio a Felipe II hacia 1575 recogida por Joaquin Garcia Icazbalceta en Nueva coleccién de
documentos para la historia de México, México, 1892, (IV, p. 130), indicando que a los espafioles “ni los vemos cavar ni arar ni hacer paredes ni
otras cosas con la mano, porque ninguno dellos entendié en hacer las iglesias y casas reales de V. M., sino que todas las iglesias que se edificaron
y hicieron en la ciudad y pueblos puestos en vuestra Real Corona y encomenderos, Indios las edificaron y hicieron, y ninguno de los Espafioles
hemos visto trabajar en las dichas obras” es bien reveladora la contribucion de la mano de obra indigena a la arquitectura virreinal. No obstante,
también podria traslucir cierta incomprension hacia la labor de disefio y supervision de los maestros de obra y comitentes foraneos en analogia a
lo que en el S. XIII le sucedia al predicador francés Nicolas de Biard al quejarse de que “los maestros de los albailes, con la vara y los guantes en

las manos, dicen a los otros: Tdllamelo por aqui y ellos no trabajan en absoluto y sin embargo reciben una mayor recompensa”, segun traduzco de

P. Du Colombier: Les chantiers des cathédrales , Ed. A.-E. Picard, Paris, 1973, pp. 66-67.
E. Marco Dorta, “Andean Baroque Decoration,” Journal of Architectural Historians, v, 1945-46, pp. 33-34.
M.-M. Davi: Initiation a la symbolique romane, Ed. Flammarion, Paris, 1977, pp. 200-202 (la porte).

MUNDOS ENCONTRADOS: TESTIMONIOS DE INTERCAMBIOS ARTISTICOS ENTRE EUROPA, ASIA Y AMERICA...



tesanos indios —opina Neumayer- este estilo jamas habria
aparecido en suelo americano”!!,

Es esta reinterpretacion de los temas y motivos reci-
bidos de la cultura propia o de otras, la que, a través de
una nueva forma, define también el contenido del nuevo
estilo gestado!2. También la aplicaciéon de una nueva técni-
ca y kunstwollen (voluntad artistica) a la tradicion cultural
propia son fermento de nuevos estilos. Asi sucedio en la
Edad Media respecto al legado clasico y asi ha venido su-
cediendo posteriormente.

Y sin embargo, al juzgarse ofensiva la calificacion de
“popular y provinciana” aplicada a esta decoracion plani-
forme, también se tildé de “europocentrista” el analisis de
Wethey, Neumayer y otros'. Poco parece importar que el
arte popular haya formado parte de muchas civilizaciones,
no solo como derivacion del arte oficial, sino también
como fruto de un gusto artistico definido, segiin certifi-
ca el arte plebeyo romano™. Igualmente, parece ignorar-
se que lo provinciano no es necesariamente inferior en
calidad a lo metropolitano. Asi sucede con monumentos
romanos tan espléndidos como la “Maison Carrée” de Ni-
mes, el teatro de Mérida, el mercado de Mileto (Fig. 2), la
biblioteca de Pérgamo, los templos de Baalbek o la ciudad
de Palmira en Siria'®.

Por otra parte, dado que segtin A. San Cristobal “el tér-
mino...de ‘estilo mestizo’ respondia...a las preocupaciones
sociologicas y politicas de los intelectuales que durante la
primera mitad del siglo XX reivindicaban una forma de
cultura americana peculiar y distinta de las expresiones
culturales europeas”, opino con ¢l que fueron “motivacio-
nes culturales y socioldgicas las que determinaron...(su)
empleo”®.

Como dije antes, a lo largo de la historia muchos han
sido los estilos surgidos de un cruce de culturas. En la
Antigtiedad, asi sucedié con el arte persa aqueménida. En
¢l se fundieron elementos egipcios, jonios, babilonios y
asirios con otros de tradicién irani. Del periodo temprano
medieval, una obra que ejemplifica lo antes argumentado
es el cofre Franks (Fig. 3), tallado en hueso de ballena a
imitaciéon de los marfiles tardo-romanos en torno al 700.

' A. Neumayer, Ibid., p. 121.

L

Fig. 3 Los judios siendo expulsados de Jerusalén. Cofre Franks.
Arte Anglosajon, c. 700.

Su autor anglosajon plasmé en un lado la expulsién de los
judios de Jerusalén por los romanos y en otro la leyenda
de Romulo y Remo. Asimismo, en un llamativo alarde
de hibridacién cultural e incoherente combinacion de ele-
mentos cristianos y paganos, dispuso en la placa frontal la
adoracion de los Magos junto a un sangriento episodio de
la leyenda germana del herrero Wieland. Lo fascinante es
que estas confusas imagenes de origen cristiano, romano
y germano, se acompafan de textos con caracteres runi-
cos y latinos. Dificilmente podremos hallar mejor ejemplo
de sincretismo cultural ligado a la formacién de un estilo

2 g Panofsky, El significado en las artes visuales, Alianza Ed., Madrid, 1979, pp. 28-29.

B A. San Cristobal, Ibid., pp. 959-960.

A. Riegl, Stilfragen, G. Siemens, Berlin, 1893; E. Lafuente Ferrari, La fundamentacion y los problemas de la Historia del Arte, Instituto de Espafia, Ma-

drid, 1985, pp. 91-94; A. Bonano, “La escultura” en M. Hening, El arte romano, Ed. Destino, Barcelonas, 1985, pp. 76-110; R. Bianchi Bandinelli,
“Tradicion helenistica y componente plebeyo”, Del Helenismo a la Edad Media, pp. 19-45; A. Hauser, Sociologia del Arte (2: Arte y Clases Sociales, y 4:

Sociologia del puiblico), Ed. Guadarrama-Labor, Madrid, 1977.

Bellido, Arte Romano, C.S.1.C., Madrid, 1979.
16 A. San Cristobal, Ibid., p. 953.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

R. Bianchi Bandinelli, Ibid. ,“Continuidad helenistica y surgimiento de autonomias culturales en la época imperial”, pp. 46-109; A. Garcia y

123

Yo



Fig. 4 Iglesia de San Pablo de Macao, c. 1630.

nuevo'”. Y sin embargo, ni a éste, anglosajon, ni a cual-
quiera de los otros estilos medievales surgidos de legados
culturales diversos, se les ha llamado “mestizos”.

Lo propio ha sucedido con la arquitectura jesuita en la
India. Sedalan P. Varela y R. Lobo que tras la llegada de
Francisco Javier alld en 1542 en calidad de legado papal
para el Oriente, se levanto la iglesia de Sta. Fe de Goa. Su
construccion, de nave tnica sin capillas, cumplia con lo
que se ha llamado el “modo nostro” de la arquitectura jesui-
tica, caracterizado por una organizacién funcional de los
edificios y la ejecucion de los proyectos segin un sistema
operativo controlado por la Casa Generalicia de Roma'®.

Como en ella, adaptando el ideal de la matriz romana
seguido en la catedral de Manila y en la indo-francesa de
Pondicherry a otros disefios dotados de analoga magnifi-
cencia y decoro, los jesuitas levantaron notables iglesias en
tierras asidticas. Asi lo testimonia la del Bon Jesus de Goa.
Su imponente fachada se levanté en 1597 con motivos
ornamentales basados en dibujos del flamenco Vredeman

de Vries. El que sobre una misma superficie se puedan en-
contrar resonancias italianas y flamencas combinadas con
llamativos aletones acanalados, es testimonio fehaciente
de la “cultura arquitecténica global” de la que hicieron
gala los jesuitas entre los siglos XVI y XVIIL Esta no sélo
se manifiesta en otras iglesias de la Compaiia, sino que
también llega a inspirar la exuberante fachada de Santo
Thomas de Palai, en Kerala. Siendo de rito sirio-malabar,
esta influida por la de Goa y se adorna con una escultura
planiforme y densa en la que abundan los mascarones, ca-
ridtides y rosas de inspiracion europea adaptadas a las tra-
diciones ornamentales locales". Pero, para Varela y Lobo,
en la arquitectura jesuitica de la India “no se dio la yuxta-
posicion...entre formas artisticas de diverso origen”, sino
un arte que no pertenecia ni a lo europeo ni a lo indigena,
sino a comunidades que, al volverse catdlicas, desarrolla-
ron una cultura propia. Dada la falta de uniones entre
los conversos locales y los portugueses o franceses de la
India, sus iglesias “no son el resultado de un mestizaje”,
debiendo considerarse “la cultura de las elites locales no
europeas para entenderlas”. Concluyen, en consecuencia,
que “la cultura arquitectonica global de los jesuitas se con-
virtié en el punto de partida de la arquitectura religiosa de
una comunidad previamente inexistente, la de los catoli-
cos, cuyas castas altas estaban orgullosas de su autonomia
cultural y de la distincion que querian establecer entre su
cultura y la de los hindues o musulmanes de la India”?°.
También en las ciudades chinas en las que predicaron
los jesuitas desde 1555, la arquitectura, segin Pedro Luen-
go “se presenta como un magnifico exponente de la mez-
cla de tradiciones orientales y occidentales”. Igualmente
lo fue del papel pionero de la Compania de Jests en las
relaciones entre China y Europa, al ser sus sacerdotes “por
mas de un siglo los exponentes publicos de una cultura
occidental que fasciné a los chinos”. Asi, la fachada de
San Pablo de Macao (Fig. 4) atribuida a Carlo Spinola, es
el resultado de la combinacion de elementos decorativos
y tipoldgicos procedentes de Italia, Portugal y Centroeuro-
pa, con inscripciones chinas e interpretaciones orientales
de algunos motivos iconograficos?. Estas se debieron a
que fue tallada por artesanos locales y japoneses huidos
de las persecuciones que se iniciaron en 1597 en Nagasaki

" G. Henderson, Early Medieval, Penguin Books, Harmondsworth, 1977, pp. 156-158.

Internacional (2010), Zaragoza, 2012, pp. 497-522.

Internacional, Zaragoza, 2012, pp. 497-522.
20

Internacional, Zaragoza, 2012, pp. 521-22.
21

Varela, P.; Lobo, R.: “Arquitectura de los jesuitas en Portugal y en las regiones de influencia portuguesa”, La Arquitectura Jesuitica. Actas del Simposio

Varela, P.; Lobo, R.: “Arquitectura de los jesuitas en Portugal y en las regiones de influencia portuguesa”, La Arquitectura Jesuitica. Actas del Simposio

Varela, P.; Lobo, R.: “Arquitectura de los jesuitas en Portugal y en las regiones de influencia portuguesa”, La Arquitectura Jesuitica. Actas del Simposio

Luengo, P.: “Arquitectura jesuitica en Filipinas y China”, La Arquitectura Jesuitica. Actas del Simposio Internacional, Zaragoza, 2012, pp. 523-540.

124 MUNDOS ENCONTRADOS: TESTIMONIOS DE INTERCAMBIOS ARTISTICOS ENTRE EUROPA, ASIA Y AMERICA...

Yo



y continuaron con el edicto de Tokugawa en 1613 prohi-
biendo la fe cristiana?.

Con ella y con la iglesia de Beijing conocida por un
grabado de F. Buenaventura Moggi, se hace patente la os-
tentacion publica de la religion catolica, solo autorizada
a partir del cambio de la dinastia Ming por la Quing en
1644. Las construidas en Beitang y Cantén hacia 1700
segun disefos de Ch. de Belleville, incluso contaron con
pinturas murales. Al parecer, su autor, el P. Gherardini,
que ya habia decorado la iglesia del recinto imperial de Pe-
kin, aplico en ellas las ideas sobre iluminacion y perspecti-
va del P. Andrea Pozzo. Todo ello prueba, segin Luengo,
que “la Compafiia hacia uso de todo el repertorio...de la
tradicion occidental”??, buscando asombrar a la poblacién
local por medio de la sintesis artistica, como sucedié en
América**.

Acaso el mas claro testimonio de comunion entre una
forma oriental precristiana y un contenido catdlico lo
brinde la imagen de la Virgen con el Nifio que los kakure
japoneses (cristianos ocultos de rito sincrético budista-
shintoista) conocieron como Maria Kwannon. Venerada,
por lo comun, a través de pequenas figuritas de porcelana
como las conservadas en los museos de los 26 Martires y
de la Universidad Catolica Junshin de Nagasaki (Fig. 5),
fue muy popular entre los catolicos del Extremo Orien-
te”. Los jesuitas la difundieron tanto por sus misiones
asidticas, que hasta eruditos chinos del siglo XVII pen-
saban -segun Clunas- que “el Dios de los occidentales
era una mujer sosteniendo un nifio”. Obedecio ello a la
confusion entre Maria y la manifestacion feminizada de
Guanyin, bodhisattva de la compasién, como songzi o “la
portadora de hijos” en China. Segtin D. Gillman, la enor-
me popularidad de esta deidad durante el siglo XVII se de-
bio en parte a la apropiacion por parte de pintores y otros
artesanos de la imagen cristiana de la Virgen Maria’. Se
reprodujo asi lo acontecido entre los siglos Il y V con las
primeras imdgenes del arte cristiano, al inspirarse en el
moscéforo, Orfeo o Endimion el aspecto del Buen Pastor o
Jonds. Y es que la reinterpretacion de temas y personajes
de la tradicion clasica a la luz del pensamiento cristiano
fue una constante a fines de la Antigitedad y durante los

22

Fig. 5 Maria Kannon. Porcelana de los siglos XVIII-XIX, Hirado, Japon.

recurrentes renacimientos que experimenté la Edad Me-
dia antes del Quattrocento italiano. Pero tampoco en estos
casos se ha hablado de “mestizaje”.

Lo propio ha sucedido con las pinturas elaboradas por
japoneses o chinos en los seminarios jesuitas. Sabemos
que la facilidad con la que los jévenes orientales copiaron
los modelos llegados a través de estampas, lienzos, laminas
de cobre o medallas asombro a los misioneros. El arribo
entre ellos del pintor Giovanni Cola (Nicolao) favorecio

C. Sanchez E. y P. Lavado P.: San Pedro Bautista y sus compaiieros mdrtires en el arte, Avila, 2014; H. Asano y K. Goto; “A Study of Devotional Medals

in Europe”, Junshin Journal of Grantsin-Aid for Scientific Research , n° 1, marzo 2012, Nagasaki, pp. 59-71.

23

Luengo, P.: “Arquitectura jesuitica en Filipinas y China”, La Arquitectura Jesuitica. Actas del Simposio Internacional, Zaragoza, 2012, pp. 523-540; A.

Muiioz Vidal.: “Pintores jesuitas en la Corte china (siglos XVII y XVIII)”, Revista Esparola del Pacifico, n° 7, Ao 1997.

24

Alcala, L. E..: “De historias globales y locales: una aproximacion a la historiografia de la Arquitectura de los jesuitas en Hispanoamérica”, pp. 473-

496, de La Arquitectura Jesuitica. Actas del Simposio Internacional, Zaragoza, 2012.

25

fig. en p. 7.

Twenty Six Martyrs Museum, Cataloge, Nagasaki, 2004, pp. 28-29 y 77; Catdlogo del Museo de la Universidad Catélica Junshin (en japonés), Nagasaki,

26 Clunas, C.: Art in China, Oxford Univ. Press, Nueva York, 1997, pp. 128-129, fig. 64.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

125

Yo



el desarrollo de escuelas de arte catolico en las misiones
de Hachirao, Kazusa, Arie, Arima, Shiki, Nagasaki y
Macao. Fue bajo su direccion -afirma A. Munoz Vidal-
que se formaron el japonés Japoco Niva (1579-1635) y el
pintor chino, Yu Wenhui (1572-1630), bautizado como
Manciel Pereira?. Aun bajo la prohibicion del catolicis-
mo a comienzos del siglo XVII, sabemos que en Japon
se siguieron haciendo imagenes de culto, como prueban
las encontradas desde el siglo XIX entre los kirishitan o
cripto-cristianos®®. Especialmente bella es la Virgen de las
Nieves expuesta en el Museo de los 26 Martires de Naga-
saki y realizada después de 1583 en el taller de Giovanni
Cola. Siendo su actitud, en adoracion, similar a la de un
grabado suyo conservado en Osaka y a la del tabernacu-
lo del Colegio de la Compaiia de Marchena (Sevilla), es
una pintura kakemono realizada sobre papel, con pigmen-
tos japoneses. Ello la convierte, segun el jesuita F. Garcia
Gutiérrez en “un hito en el camino de la enculturacion
del arte occidental en Japén, ya que une las caracteristicas
de las Madonnas italianas a la tradicion mds tipicamente
japonesa”?. A ella se suman las dos pinturas de La Virgen
con el Nifio y sus Quince Misterios atesoradas en el Deposito-
rio de Arte Cristiano de Ibaraki y en el Museo de Kioto™
(Fig. 6). Ambas siguen el mismo modelo, con la represen-
taciéon narrativa en pequefios cuadritos de los misterios al-
rededor, las figuras de San Ignacio y Francisco Javier abajo
y la imagen central de Maria con el Nifo quizas derivada
de la estampa de la Virgen sevillana de la Antigua.

Sabida es la difusion que adquirié su culto por el orbe
catélico incluso antes del traslado en 1578 de la pintura
original de estilo gético galante a su actual emplazamiento
en la catedral hispalense. Segtiin Garcia Gutiérrez la copia
japonesa —conservada en varias estampas de Nagasaki-
fue impresa en Arie, en 1597 bajo la direccion de G. Cola,
a partir de un grabado “llevado a Japén por los misioneros

y que mas tarde pasd a Manila, hasta que finalmente fue
devuelto a Japon™.

La devocion por la Virgen de la Antigua se extendio
tanto entre los cristianos orientales como entre los criollos
de los virreinatos hispanos, segin prueban las numerosas
copias de la original. Tan sélo en la Casa de la Moneda de
Potosi (Fig. 7) se conservan dos: Una muy fiel al original
en tratamiento del fondo, ademanes e indumentaria de la
Virgen y el Nifio, y otra con la adicion del rosario sosteni-
do por ambos. Lo propio sucedié -segtin Magdalena Ven-
ces- en tierras de la Nueva Espafia, tanto en Michoacan
como en Puebla de los Angeles, para cuya diocesis ordend
su obispo una copia de la imagen sevillana en 1572. En
su catedral se pintod tiempo después otra de vestimentas y
fondo azulados. Todavia en el siglo XVIII, quizas debido
a la proclamacién de la Inmaculada como patrona de los
territorios hispanos (1760), fue pintada otra réplica para el
convento franciscano de Morelia®.

Al margen de la similitud entre estas obras, dada la
presencia en las pinturas japonesas de los dos santos je-
suitas con el apelativo de S.P. (Sanctus Pater), con nimbos
en la copia de Ibaraki y sin ellos en la de Kioto, es forzoso
aceptar una datacion algo posterior a las beatificaciones
respectivas de ambos en 1609 y 1619, acaso a partir de las
estampas impresas por T. Gallé en Amberes. Dado, ade-
mas, el texto portugués (LOWADO SEIA O SANCTIS-
SO SACRAMENTO) presente en ellas, parece probado
que, aun a pesar de la huida de G. Nola de Nagasaki a la
colonia lusa de Macao en 1614 a causa de la persecuciéon
promovida por el shogun Tokugawa leyasu, sus discipulos
siguieron copiando en secreto imigenes devocionales lle-
gadas desde alla durante los primeros afos de la era Edo
(1603-1867). Lo mismo hemos de pensar de la pintura de
S. Francisco Javier conservada en el Museo de Kobe, cuya
pose parece igualmente inspirada en un grabado flamenco

2T A. Munoz Vidal: “Pintores jesuitas en la Corte china (siglos XVII y XVIII)”, Revista Espariola del Pacifico, n° 7, Afio 1997.

29

30

31

32

126

Yo

F. Garcia Gutiérrez, “J. Giovanni Cola (Joao Nicolao): Un hombre del Renacimiento italiano transplantado a Japén”, Temas de estética y arte, Real
Academia de Bellas Artes de Santa Isabel de Hungria, 2011 (dialnet.unirioja.es), pp. 96-123, Id.: “Valignano and the Introduction of Western Art
in Japan”, Alessandro Valignano S.I. Unomo del Rinascimento: Ponte tra Oriente e Occidente. (Congreso Internacional, Chieti (Italia), 2006), Institutum
Historicum Societatis lesu, Roma, 2008, pp. 175-185.

F. Garcia Gutiérrez, “J. Giovanni Cola...”, pp. 107-8, figs. 7-9.
Twenty Six Martyrs Museum, Cataloge, Nagasaki, 2004, p. 29; Catdlogo del Ibaraki Municipal Cutural Properties Depository (portada y pp. 14-15) y F.
Garcia Gutiérrez, “J. Giovanni Cola (Joao Nicolao): Un hombre del Renacimiento italiano transplantado a Japon”, Ibid., pp. 104 y 108, figs. 1y 8.

F. Garcia Gutiérrez, “J. Giovanni Cola...”, pp. 104, fig. 1 y J.M2 Medianero Herndndez, “Copias de la Virgen de la Antigua en Japén”, Laboratorio
de Arte, n° 9, Sevilla, 1996, pp. 323-332. Se conservan copias de esta imagen en la catedral de Oura y en los museos de los 26 Martires y de la
Universidad Junshin de Nagasaki. Posiblemente el grabado original fue sevillano y anterior a los elaborados por Jerénimo y Antonio Wierix en

Amberes a fines del siglo XVI.

M. Vences: “Asi como el escribir es pintar. Asi ver la pintura es leer: Nuestra Sefiora de la Antigua en los Senderos del arte mariano del Setecien-

tos”, Migraciones y Rutas del Barroco..., La Paz, 2014, pp. 121-130, figs. 1, 2, 3, 5, 8.

MUNDOS ENCONTRADOS: TESTIMONIOS DE INTERCAMBIOS ARTISTICOS ENTRE EUROPA, ASIA Y AMERICA...



Fig. 6 Los 15 misterios de la Virgen. Museo de Kioto, c. 1610-20.



Fig. 7 Ntra. Sra. La Antigua de Sevilla en Casa de la Moneda de Potosi.

como el incluido en la De Vita Francisci Xaverii de H. Tor-
sellino publicada en 1597%*. Con todo, a pesar de la iden-
tidad nipona de tales seminaristas, no es posible percibir
en estas pinturas hibridacién o mestizaje alguno, como
no sea la hipotética sustitucion de la rosa de la Virgen por
la camelia local y el caricter de rollos colgantes de estas
pinturas. Sélo en una estampa coloreada del Museo de la
Universidad Junshin de Nagasaki (Fig. 8) es posible ver las
figuras de la Virgen con el Nifo bajo un aspecto japonés
en rasgos faciales, postura e indumentaria. Al kimono ves-
tido por Maria, se afiade el de la santa anciana que, por ir
al encuentro de la Virgen podria ser su prima Isabel, pero
también Santa Ana al incluirse Jesus en el grupo familiar.

Fig. 8 Estampa coloreada de la Virgen con el Nifio y Sta. Ana (?), conservada
en el Museo de la Universidad Catoélica Junshin de Nagasaki, S. XVII-XIX (?).

La planitud de los colores y del fondo, el uso ornamental
del dibujo y el rizado tratamiento de las nubes se suman a
lo anterior para configurar una imagen catolica de estilo
nipon.

También es evidente tal estilo en la mayoria de los
biombos Namban elaborados en torno al 1600. Constitu-
yen los testimonios mds vistosos y conocidos del contacto
entre japoneses y europeos durante el llamado “siglo cris-
tiano en Japon” (c. 1543-1639). Se extendio éste desde la
llegada de S. Francisco Javier hasta la expulsién de los mi-
sioneros y comerciantes portugueses a inicios del periodo
Edo por el shogun Tokugawa®*. Los namban o “barbaros
del sur” —que es como calificaron los japoneses del siglo

3 ]. Carmona Muela, Iconografia de los santos, Ed. Istmo, Madrid, 2003, pp. 170y 197; F. Garcia Gutiérrez, Ibid, p. 105.
3 Al periodo también se lo conoce como el “Siglo ibérico” japonés. Sobre ello y el sentido japonés de lo barroco, véase A.]. Falero: “El barroco visto
desde la historia intelectual japonesa”, P. Aullén, Barroco, Ed. Verbum, 2004, pp. 139-170.

128 MUNDOS ENCONTRADOS: TESTIMONIOS DE INTERCAMBIOS ARTISTICOS ENTRE EUROPA, ASIA Y AMERICA...

Yo



XVII a los europeos que arribaron a sus costas— desperta-
ron tan vivo interés entre los curiosos islefios que fueron
representados con sus barcos, indumentarias y posesiones
en casi un centenar de biombos ligados a la escuela Kano.
En uno de los mostrados en la Exposicion ICOCU reali-
zada en Sakai en 2013 para conmemorar los 470 afios de
las relaciones entre Japon y Portugal, se advierten junto
a los habituales comerciantes lusos, un buen ntimero de
jesuitas paseando junto a las tiendas cercanas al puerto y a
otro celebrando la misa en una capilla mas alejada (Fig. 9).
Tal circunstancia, permite fechar la pintura algo antes del
decreto de prohibicion del cristianismo en 1614. Como en
la imagen devocional antes aducida, tampoco aqui se ad-
vierte nada de mestizaje en las formas, siendo la presencia
de los extranjeros el uinico elemento relativo al contacto
entre ambos pueblos. Otros biombos, en cambio, adaptan
escenas galantes y bucolicas de origen flamenco en un es-
tilo europeo aprendido de los misioneros jesuitas.
También se hicieron vistosos biombos y cuadros con
enconchados en el Virreinato de la Nueva Espafia a par-
tir, quizas, de la llegada de algunos japoneses y chinos a
esas tierras. Por ellas ya habian pasado los cuatro jovenes
japoneses que en 1582 envié rumbo a Europa el P. Valig-
nano. Otros lo hicieron en 1610 acompafiando a Rodrigo
de Vivero y Tanaka Shiseku, y algunos mds, entre 1613 y
1618, con motivo de la embajada del Samurai Hasekura®.
Al ser el puerto de Acapulco el punto de arribada de las
ricas mercancias traidas por el galedon de Manila (la nao de
China) y al gozar del privilegio del comercio con el lejano
Oriente por decision de Felipe Il en 1582, numerosos aris-
tocratas, mineros y comerciantes novohispanos gustaron
de las sedas, lacas, porcelanas o biombos orientales. Estos
inspiraron ejemplares como el que muestra el Palacio del
Virrey y la Alameda. Al igual que la cerdmica de Puebla,
que llegd a unificar las técnicas de Talavera de la Reina
(Espafia) con motivos inspirados en la porcelana china,
también en él es perceptible la adaptacion al gusto local de
disefos orientales. Todavia es objeto de discusion la auto-
ria de estas piezas. Se ha dicho que fueron pintores de la
escuela Kano huidos del Japon durante la persecucion de

3 F. Garcia Gutiérrez, “]. Giovanni Cola...”, pp. 102.

36

Tokugawa quienes introdujeron dichas técnicas, y hasta
Rivero Lake ha llegado a proponer un origen japonés para
Miguel Gonzilez, quien para Toussaint fue espafiol y para
otros estudiosos el autor de varios biombos con el tema de
la Conquista de México en 1698,

Sea por ello o debido a la asimilaciéon de la técnica
oriental por los artesanos novohispanos, ;podria descri-
birse su aspecto como fruto de un mestizaje artistico? A.
Baena incide en el “lenguaje ecléctico” que testimonian
todas estas obras y mobiliario como parte de una cultura
material global en la que se combinan elementos orien-
tales, hispanos y mexicanos. Bien queda ello expuesto en
los versos que Bernardo de Balbuena dedica a la Grandeza
Mexicana, al proclamar “En ti se juntan Espafa y China,
Italia con Japon, y finalmente un mundo entero en trato
y disciplina”.

Consta que ya en 1611 arribaron algunos biombos al
puerto de Acapulco y lo siguieron haciendo, al menos,
hasta 1770. Su prestigio propicio no sélo su imitacion por
artesanos locales, sino también el desarrollo de nuevos te-
mas y estilos concordes con los gustos de la clientela novo-
hispana. Entre ellos, destaco en Patzcuaro un pintor indio
noble llamado José Manuel de la Cerda®. ;Son por ello de
“estilo mestizo” estas piezas! ;Y qué decir de lo que para
Luengo fue “la construccion jesuita por antonomasia en
China, el Yuan Ming Yuan, el conjunto de palacios de esti-
lo europeizante encargados por el emperador Qianlong, a
mediados del siglo XVIII”? Dicho autor lo juzga “un mag-
nifico exponente de la mezcla de tradiciones orientales y
occidentales, y con ello de la historia comun entre Europa
y China”*,

En estas relaciones, tras el papel pionero de los jesui-
tas, resultd decisivo el comercio de ricas manufacturas
que, como los biombos, satisfacian el gusto por lo exético
y el lujo de las élites en el Nuevo Mundo y Europa. Tal
fue el caso de las porcelanas chinas. A ellas se sumaron las
japonesas desde que el turbulento cambio dindstico de los
Ming a los Quing interrumpié por unos afos su flujo. El
apetito por éstas fue tal que se calcula que en el siglo XVII,
cuando los holandeses reemplazaron a los portugueses en

M. Toussaint: “La pintura con incrustaciones de concha nacar en Nueva Espafa”, (articulo obtenido de internet, sin datos de revista, lugar o

afio, pp.5-20); S. Alberro: “Resefia de “El arte namban en el México virreinal” de Rodrigo Rivero Lake” Historia Mexicana, vol LVI, n° 3, Colegio
de México, 2007, pp. 1043 1067; A. Baena Zapatero: “Chinese and Japanese Influence on Colonial Mexican Furniture: The Achinado Folding
Screens” Bulletin of Portuguese - Japanese Studies, vol. 20, 2010, Universidade Nova de Lisboa, pp. 95-123, Id.: “Nueva Espafa a través de sus biom-

bos”, Huelva libre (internet, pp. 1-11).
37

A. Baena Zapatero, Ibid., pp. 106-114 y en “Un ejemplo de mundializacion: El movimiento de biombos desde el Pacifico hasta el Atlantico (s. XVII-

XVIII)”, Anuario de estudios americanos, vol. 69, n° 1, enero-junio, 2012, Sevilla, pp. 31-62. ISSN: 0210-5810. DOI: 10.3989/aeamer.2012.1.01; A.
Curvelo, “The artistic circulation between Japan, China and the New Spain in the 16th-17th Centuries”, BPJS, vol. 16, Lisboa, 2008, pp. 59-69.

38

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

P. Luengo: “Arquitectura Jesuitica en Filipinas y China”, La Arquitectura Jesuitica. Actas del Simposio Internacional, Zaragoza, 2012, pp. 523-540.

129

Yo



Fig. 9 Biombo Namban de c. 1550-1600 (Exp. Icocu, Mus. Sakai): Tiendas de Nagasaki e iglesia catdlica.

su trafico, nueve millones de piezas se exportaron a Euro-
pa. Mas tarde, una vez que Bottger descubrié en 1709 el
secreto para producirlas, se imitaron con fruicion sus di-
sefios —como certifican varias de las piezas exhibidas en el
Metropolitan Museum de Nueva York- (Fig. 10). También
fuera de Meissen (Sajonia), en aquellas otras factorias que
carecian de caolin, se desarrolld una porcelana de pasta
blanda con la que, igualmente con éxito, se adaptaron di-
sefios chinos y japoneses a los gustos de la clientela holan-
desa, germana, britinica o francesa.

Asi sucedio con los jarrones, teteras, platos, tazas o figu-
ritas elaborados en Delft, Viena, Staffordshire, Chantilly
o Sevres®. En analogia a los florales jarrones holandeses,
también en Puebla se imitaron las porcelanas chinas lleva-
das por el Galedn de Manila en piezas de mayélica esmal-
tadas con estilizados disefios cobalto sobre fondo blanco;
pero fue en las factorias centroeuropeas (Fig. 11) donde se
alcanzé un mayor parecido con las piezas orientales, como
testimonian los platos en forma de abanico, uno japonés
y otro austriaco (Du Paquier, c. 1730) del museo neoyor-

39

kino. Lo propio sucedié con el mobiliario, como certifica
una preciosa cdmoda Coromandel que B. van Risenburgh
elabor¢ en Paris hacia 1750 con incrustacion lacada china
retirada de un biombo de fines del siglo XVII.

Conviene recordar, con todo, que en ese tiempo de
intercambios globales no solo se copiaron estampas eu-
ropeas en tierras de Oriente y América o se importaron
e imitaron biombos, porcelanas y mobiliario asiatico en
Occidente. También por el mismo tiempo en las factorias
de Guangzhou (Cantén) que suministraban las preciadas
porcelanas al mercado europeo, se produjeron sofisticadas
piezas completamente adaptadas al gusto occidental. Tal
es el caso de un jarron (Fig. 12) del periodo Quanlong
(1736-1795) en el que tanto el juego de curvas de sus con-
tornos, como el alegre colorido apastelado y el tenor de
su escena galante, el paseo de dos damas entre nifos, se
ajusta al gusto del contemporaneo rococo francés. No sélo
la indumentaria de todos los personajes, sino también las
casas a la vera del camino son de caracter europeo. No
obstante, es innegable el origen chino de la pieza visto

Las obras y datos aqui referidos aparecen expuestos en el ala oriental del Museo Metropolitano.

130 MUNDOS ENCONTRADOS: TESTIMONIOS DE INTERCAMBIOS ARTISTICOS ENTRE EUROPA, ASIA Y AMERICA...

YO



Fig. 10 Porcelana rococé Chinesca de Meissen (Alemania), s. XVIII.

Fig. 11 Platos en forma de Abanicos japonés con pino, bambu
y ciruelo y austriaco, con flores (Factoria Du Paquier, ¢.1730).

#0C. Clunas: Art in China, Oxford University Press, 1997, pp. 194-199.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

el tratamiento de los pinos y el fantastico aspecto de las
rizadas nubes que decoran su cuello.

Lo mismo sucede con un cuenco chino esmaltado
hacia 1750 con una copia de una estampa coloreada de
“Las puertas de Calais” que W. Hogarth grabo y pintd
en Londres en 1749. Se trata, segin C. Clunas, de una
pieza encargada por la familia inglesa Rumbold, pues su
escudo acompana a la imagen. Fue tal la familiaridad de
los artesanos cantoneses con las convenciones occiden-
tales que destinaron a la exportacion y adaptaron a los
gustos occidentales objetos de todo tipo, incluidas figuri-
tas de porcelana y representaciones de asuntos europeos
desde 1770%°. ;Estamos entonces ante un arte “mestizo”
o ante la adecuacion de artesanos y artistas chinos a los
intereses del mercado! Los Guam, por ejemplo, se espe-
cializaron en producir cuadros de muchos tipos, tanto en

131

Yo



estilo chino como europeo, para clientes preferentemen-
te extranjeros. Pero no se olvide que, igual que hubo en
Occidente un gusto por lo exdtico, lo propio sucedié en
China con las xilografias de las puertas de Suzhou, cuyas
perspectivas y “utilizacién de técnicas occidentales fueron
solo -segiin Clunas- una estrategia comercial destinada
a atraer el gusto de los clientes chinos por lo nuevo, de
moda y exotico” .

Confio en que a la vista de éstos y otros muchos ejem-
plos que la falta de tiempo me impide aducir, se pueda
abrir una reflexién mas amplia en torno a los conceptos
de “mestizaje”, “sincretismo”, “apropiacion”, “transcultu-
racion”, “adaptacion” y “copia” en el arte planetario de

los siglos XVI al XVIII.

Fig. 12 Ceramica china, din. Quing (1644-1911), periodo Quanlong, 1736-1795:
Influjo rococo francés.

#C. Clunas, Ibid., pp. 196-198.

13 2 MUNDOS ENCONTRADOS: TESTIMONIOS DE INTERCAMBIOS ARTISTICOS ENTRE EUROPA, ASIA Y AMERICA...
Yo



LAS FUENTES GRABADAS DE LA TRINIDAD
CRESCENTINA EN EL ARTE COLONIAL!

ALMERINDO OJEDA DI NINNO / ESTADOS UNIDOS

1. LA ICONOGRAFIA DE LA TRINIDAD
EN EL ARTE COLONIAL'

as representaciones de La Trinidad Cristiana abun-

dan en el arte colonial?. La mas comun de ellas,

nos presenta a Dios Padre como anciano venerable
portando insignias de majestad (tiara, cetro, orbe), a Dios
Hijo como varén en la plenitud de sus facultades humanas
portando atributos de su pasién (cruz, cordero) o su resu-
rreccion (cruz o bandera triunfal), y a Dios Espiritu Santo
como paloma blanca, suspendida en el espacio, ysin atribu-
to alguno (La Trinidad Canénica). La Trinidad Canonica se
da en varias modalidades. La mas comtn es la modalidad
Cldsica, la cual nos muestra a las tres personas en composi-
cién triangular; la modalidad Gnadenstuhl (también [lama-
da Trono de Gracia o Trono de Misericordia), nos las muestra
en combinacién con la Crucifixién y en composicion ver-

tical’; la modalidad Padre Misericordioso presenta a Cristo
muerto en las faldas del Padre a manera de Pieta Divina*.

Pero el arte colonial ademds nos ofrece representacio-
nes no canonicas del misterio trinitario. Tenemos por
ejemplo La Trinidad Cristomorfa. Esta iconografia se da
también en varias modalidades. La modalidad Tricorporal
muestra a la Trinidad como tres hombres iguales en apa-
riencia a Cristo’. La modalidad Tricéfala la representa en
términos de tres cabezas de Cristo®. Y la famosa moda-
lidad Trifacial la presenta como tres caras de Cristo fun-
didas todas en una misma cabeza’.

La Trinidad Cristomorfa no es la tinica iconografia no
canoénica de la Trinidad. También se da La Trinidad Euca-
ristica, una iconografia en la cual Dios Padre es representa-
do como anciano venerable, Dios Hijo como Hostia ofre-
cida por el Padre, y Dios Espiritu Santo como paloma®.

Y —entrando ya en asunto— tenemos una iconografia que

Este estudio no habria sido posible sin la desinteresada ayuda de Peter Stoll, cuya investigacién de la vision crescentina se encuentra en Stoll

(2014). Me he servido de esta investigacién generosamente con el permiso de su autor.

2007, y Maquivar 2006.
> Ver PESSCA 1274B.
4 Ver PESSCA 1516B.

La iconografia de la Trinidad en el arte colonial ha sido estudiada con mucho provecho por Sebastidn 1968, Mujica 2002, Amodio 2005, Sartor

Aun asi, las tres personas de la Trinidad Isomorfa pueden distinguirse gracias a los atributos que generalmente las acompanan. Asi, Dios Padre

generalmente aparece acompanado del Sol, Dios Hijo de un Cordero o una Cruz, y Dios Espiritu Santo de una Paloma. Las tres personas de la
Trinidad Isomorfa también pueden distinguirse por los colores de sus vestimentas -generalmente blancas, rojas, o azules-.

T Ver PESSCA 454B.
8 Ver Maquivar 2006. Fig. 51.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Véase por ejemplo la pintura de la Trinidad en la Parroquia de San José de Puebla (Maquivar 2006).

133

Yo



Fig. 1 Nicolas Cortés de Alcocer. Trinidad Crescentina. Oleo sobre tela. ss. XVIII-
XIX. Museo Nacional del Banco Central del Ecuador, Cuenca, Ecuador.
Fotografia: Cortesia de Suzanne Stratton-Pruitt y Judy Bustamante,

El Arte de la Pintura en Quito Colonial. Philadelphia, Saint Joseph’s University
Press, 2012.

corresponde a las Tres Edades del Hombre, representando
a Dios Padre como anciano, a Dios Hijo como varén adul-
to, y a Dios Espiritu Santo como varén adolescente (Fig.
1). Llamaremos a esta ultima La Trinidad Crescentina, pues
deriva de una vision del Espiritu Santo reportada por la
Madre Maria Crescencia Héss de Kaufbeuren.

Importantes estudios de la Trinidad Crescentina han
sido realizados por Boespflug (1986) y Maquivar (2006).
El propdsito del presente ensayo es contribuir a estas in-
vestigaciones identificando las fuentes de las representa-
ciones coloniales de esta iconografia trinitaria —en espe-
cial los dos grabados alemanes que al parecer inspiraron
todas las representaciones coloniales de la Trinidad Cres-
centina-. Esto nos permitira, por un lado, dar una visién
global de esta iconografia y, por otro, revelar las maneras
en las que las obras coloniales se apartan de sus fuentes
grabadas.

134

Yo

N
" !1' '*..'\:‘. I{'+ lﬁ

|
¥

Fig. 2 El Espiritu Santo como Adolescente (Vision de Crescencia). Tras Joseph
Ruffini. Oleo sobre tela, 1727-1728. Crescentiakloster, Kaufbeuren, Alemania.

2. CRESCENCIA: UNA VISION DEL ESPIRITU

Anna Héss nacio en 1682 en el poblado de Kaufbeu-
ren, ubicado en la Diocesis de Augsburgo, en Baviera,
en el sur de Alemania. En 1703, Anna fue admitida al
convento de las terciarias franciscanas de Mayerhoff, en
su Kaufbeuren natal, adoptando el nombre monastico de
Maria Crescentia. Alli se convirtio en el nucleo espiritual
del convento y, en 1741, en su Madre Superior, posicion
que mantuvo hasta su muerte en 1744. Cresencia fue bea-
tificada siglo y medio después, en el afio 1900, siendo ca-
nonizada cien afios mas tarde, por Juan Pablo II, en el
afio 2001. Como veremos més adelante, la lentitud de este
proceso de canonizacién no fue en absoluto casual.

En 1780, es decir varias décadas después de la muer-
te de Crescencia, el jesuita Dominikus Ott (1710-1787),
confesor de las madres franciscanas del Convento de

LAS FUENTES GRABADAS DE LA TRINIDAD CRESCENTINA EN EL ARTE COLONIAL



Kaufbeuren, escribié una de las primeras biografias de la
santa’. En ella consigné que:

Aun durante los primeros seis aios de su nifiez, el Espiritu
Santo se le aparecio a Crescencia varias veces |[...] El Espiritu
santo se le aparecia como un joven vestido de tinica y man-
to blanco como la nieve, con la cabeza descubierta, pelo riza-
do, y con siete llamas o lenguas de fuego sobrevolando alre-
dedor de su cabeza [...] Después de ingresar al monasterio, el
Espiritu Divino se le aparecia mucho m4s frecuentemente,
y su gracia ejercia aun mds influencia sobre ella (Gatz 1971,

224, Traduccion del Autor).

Sucede que los superiores de Crescencia quisieron que
se pintara esta visién del Espiritu Santo. Para 1728 logra-
ron convencerla de que le describiera su visiéon a Joseph
Ruffini (m. 1749), pintor de Miinich que contribuy¢ a las
decoraciones de los monasterios de San Florian y Lam-
bach en la Alta Austria, y a la notable abadia benedictina
de Ottobeuren en Alemania. La pintura fue terminada en
pocos dias, y fue realizada de manera que representaba,
a perfeccion, la vision del Espiritu Santo reportada por
Crescencia (como ella misma confirmara)'©.

Como veremos a continuacion, la pintura de Ruffini
fue destruida intencionalmente en pleno siglo XX. Afortu-
nadamente, la imagen de esta pintura se ha preservado,
hasta el dia de hoy, en varias obras del siglo XVIII. Por
ejemplo, en 1964, la oficina del vice-postulador de la ca-
nonizacion de Crescencia anuncié que habia recibido
una copia de dicha pintura (Fig. 2)'*. Al parecer, la Madre
Crescencia le habia regalado esta copia a Gabriel Weber,
quien naciera en una villa cercana a Kaufbeuren y que
eventualmente ocupara el cargo de canénigo agustino en
Neustift (Novacella, Tirol del Sur). La pintura eventual-
mente fue a parar a un atico del monasterio franciscano
de Bozen (Bolzano, Tirol del Sur), siendo enviado desde
ahi a la oficina del vice-postulador en 1964. En la actuali-
dad, la pintura se conserva en el hoy llamado Monasterio
de Crescencia de Kaufbeuren.

causa de canonizacion de Crescencia. Ver Gatz 1971.

Imigenes muy cercanas a la representacién de Ruffini
también se pintaron en el siglo XVIII para varias localida-
des alemanas, la iglesia de la abadia cisterciense de Guten-
zell (Biberach)', la Capilla del Espiritu Santo del Castillo
de Augustusburg en Brithl (Norte del Rin-Westphalia)®,
la Iglesia Parroquial de Winterrieden (Baviera), y en una
pintura al 6leo por Meinrad von Au, hoy en el Heimatmu-
seum de Sigmaringen (Baden-Wiirttemberg)®.

Lo que es mas, una imagen muy cercana a la de Ruffini
fue grabada por Joseph Sebastian Klauber (1710-1768) y
publicada por los herederos del impresor Stephan Meistet-
ter (quien muriera en 1728)%, y otra fue grabada y publi-
cada por Josef Erasmus Belling, en Augsburgo, entre 1750
y 1780 (Fig. 3). Una vez grabada, la imagen crescentina
pudo empezar a difundirse a todo lo largo y ancho del
mundo catolico.

3. BENEDICTO: UNA VISION PROHIBIDA

En 1743, Joseph Vignoli, miembro de la Nunciatura
Papal en Lucerna, Suiza, visitd una abadia de monjas cerca
a Constance, y quedd muy disgustado al ver que varias de
las monjas guardaban grabados del Espiritu Santo Cres-
centino en sus celdas. Temiendo que la vision de Cres-
cencia ofreciera a los protestantes una oportunidad para
exponer la fe catdlica al ridiculo, Vignoli ordené que las
cuestionables imagenes fueran retiradas. Ademas le escri-
bio una carta al Papa Benedicto XIV, adjuntando grabados
de la vision de Crescencia, y solicitindole que examinara
la cuestion. El Papa respondioé con celeridad el 16 de mayo
de 1744 declarando, categéricamente, que las imdgenes de
la vision de Crescencia eran “contrarias al espiritu de la
Iglesia.” Ademas compartio la preocupacion de Vignoli
de que los “herejes” pudieran encontrar aqui un pretexto
para mofarse de la “fe verdadera”. Asi las cosas, el Papa le
recomendé al obispo de Augsburgo no dar pasos apresu-
rados hacia la beatificacion de Maria Crescencia, quien
acababa de fallecer un mes antes'.

El manuscrito se conserva en los archivos del Convento de Kaufbeuren, y fue editado en 1971 por Johannes Gatz, entonces vice-postulador de la

La representacion del Espiritu Santo como adolescente tiene precedentes barrocos en una vision de Santa Teresa de Jesus (ver Stoll 2014, 6-10). Y

también tiene precedentes géticos. Véanse por ejemplo las iluminaciones de los folios 77v, 82t, y 83v de las Horas de Catherine de Cleves conservado
en la Morgan Library and Museum de Nueva York. O las tallas del retablo mayor de la Cartuja de Miraflores, situada en las afueras de Burgos
(vayan mis agradecimientos a Paola Corti Badia y Ricardo Gonzélez por estas informaciones).

' Ver su Crescentia-Brief 1963-64, pp. 16ff.
12 Ver Stoll 2014, Fig. 18.

B Esta pintura es por Johann Adam Schopf. Ver Kosel 1998, Abb. 30.

4 Kosel 1998, Abb. 43.
5 Ochler 1994, Abb. 33, 35.
16 Ver Stoll 2014, Fig. 2.

17" Carta al Obispo de Augsburgo fechada el 16 de mayo de 1744 (ver Stoll 2014).

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

135

Yo



Abig el Perlonn-- Slrjl'l'h_l.!l =Snnch
J-i.m-tll‘:l;: ﬂ:q{l‘.:;nfmf .

S'Pll"lhl.ﬁ ubi wulr !:luh-:l- Fovarrs . % 10 &
Ml L Jl..ﬂ.&.—i_.;,d.‘.-d.-l:-m.i_r

Fig. 3 El Espiritu Santo como Adolescente. Josef Erasmus Belling. Grabado al
buril tras Joseph Ruffini. Augsburgo 1750—1780. Fotografia: Archivo PESSCA.

El Obispo de Augsburgo, Joseph Ignaz Philipp von
Hessen-Darmstadt, inmediatamente impuso una prohibi-
cién de las imdgenes, y lanzé una investigacion exhaustiva
de la vida y piedad de Crescencia, de sus supuestos dones
sobrenaturales, de sus experiencias visionarias, y de las
maneras en que era venerada por sus admiradores. La in-
vestigacion emitio su reporte ese mismo afio. Como cabia
esperarse, el reporte critico duramente la vision de Cres-
cencia. “Queda bastante claro”, concluia el reporte, “que
las muchas visiones atribuidas a Crescencia son absurdas,
ridiculas, y equivocadas” .

El reporte llegd al Papa Benedicto XIV en mayo de
1745. Su respuesta fue el Sollicitudini Nostrae, un Breve fe-
chado el 1 de octubre de 1745 y escrito como carta dirigi-
da al Obispo de Augsburgo. En ¢l afirmaba que no veia

18 Weileder (2001, 118).
19

136

Yo

sSANCTA Trivaras Uses Drus

Hi tres unnon lut .
Kb ol o o wmio T

P

Fig. 4 Sancta Trinitas Unus Deus (Version Stoll Il). Taller Klauber. Grabado al
buril. Augsburgo, 1758 y siguientes. Fotografia: Virtuelles Kupferstichkabinett,
Anton Ulrich Museum, Herzog August Bibliothek.

en Crescencia ningiin milagro ni ninguna virtud heroica
que abriera paso a su beatificacién, y reiteré su pedido
anterior al obispo para que éste no acelerara la causa de la
beatificacion de Crescencia (Sollicitudini Nostrae, §8§ 3, 7).

Ademis de esto, el documento papal tomé una posi-
cién razonada sobre las maneras en que la Trinidad po-
dia ser representada. Asi, Benedicto sefialé que Dios sélo
podia representarse en las maneras que El escogié repre-
sentarse segiin las Escrituras (op. cit. §§12). En el caso del
Espiritu Santo, esto significaba que Este podia represen-
tarse solo como la paloma que aparecié durante el bautizo
de Cristo, o como las lenguas de fuego que aparecieron
en Pentecostés (op. cit. § 21). El caso de los tres visitan-
tes a Abraham (y que Abraham tomé como una visita de
Dios uno y tinico) no tendria relevancia en el asunto, pues

Se pueden encontrar versiones francesas y castellanas de este Breve en Boespflug (1986) y Maquivar (2006), respectivamente.

LAS FUENTES GRABADAS DE LA TRINIDAD CRESCENTINA EN EL ARTE COLONIAL



esto solo justificaria representaciones de la Trinidad en
términos de tres hombres semejantes (in tribus figuris ae-
qualibus et similibus). Es decir, la teofania de Mambré sélo
justificaria la iconografia de La Trinidad Cristomorfa, no
la representacion aislada del Espiritu Santo como adoles-
cente (op. cit. §34). Benedicto por tanto decretd que no se
podrian hacer mis imagenes de este tipo, y que todas estas
imagenes que se encontraran debian ser retiradas de la
vista publica (op. cit. §10).

Pero la censura de la vision de Crescencia no termina
aqui. Doscientos afios después, el 14 de marzo de 1928, la
Sagrada Congregacién del Santo Oficio (antes conocida
como la Sagrada Congregacién de la Romana y Universal
Inquisicion y hoy conocida como la Sagrada Congrega-
cién para la Doctrina de la Fe), declaré que el Espiritu
Santo no podia ser representada sub forma humana, sive
cum Patre et Filio, sive seorsim. Al dia siguiente, el Papa Pio
XI confirmé la declaracién, la cual fue publicada en Roma
el 16 de marzo de 1928%,

Es importante notar que estas nuevas prohibiciones
fueron mucho mas alld que las de Benedicto XIV, ya que
no solo proscribieron la visién de Crescencia, sino que
proscribieron también, retroactivamente, la Trinidad
Cristomorfa mencionada anteriormente. Y también algu-
nas modalidades de La Trinidad Parcialmente Cristomorfa.
Una de ellas, representa a Dios Padre y a Dios Espiritu
Santo como Cristo Adulto (representando a Dios Hijo
como el Nifio Jesus). Otra representa a Dios Hijo y a Dios
Espiritu Santo como Cristo adulto (y representan a Dios
Padre como anciano venerable)?.

Sea como fuere, una de las sensibles bajas de estas
nuevas injunciones fue la pintura de Ruffini. Como se
recordard, esta fue la primera de las representaciones de
la vision Crescentina, la que fuera transmitida y aprobada
personalmente por la Madre Crescencia. La desaparicién
de esta pintura fue consignada de manera tersa en una
nota a pie de pagina. En ella leemos que, en 1928,

[...] un obispo exigio que la pintura fuera retirada de acuerdo
al Can. 1279 del 16 de marzo de 1928 [el canon promulga-
do por el Papa Pio XI], ya que no era permitido represen-
tar al Espiritu Santo como un adolescente. El superior del
monasterio [de los frailes franciscanos de Kaufbeuren] hizo
quemar la pintura sin decirle nada al vice-postulador [de la
canonizacion de Crescencia). El vice-postulador fue informa-

do de esto solo después de que la pintura fuera incinerada

(Gatz 1971, 227; traduccion del autor; énfasis anadido).

20
21

Asi, después de doscientos afios de haber sido creada,
la pintura de Ruffini dej6 de existir.

4. EL NACIMIENTO DE LA TRINIDAD
CRESCENTINA

La censura papal emitida por Benedicto XIV en 1745
fue de una claridad meridiana. No obstante ello, parece
que tuvo poco efecto en el resto del siglo XVIII. Para em-
pezar, tenemos testimonios directos de que la pintura de
Ruffini estaba a la vista del publico entre 1770y 17802 Y
probablemente también después de 1780, pues ciertamen-
te estaba expuesta en 1928, cuando Pio XI ordend que se
retirara. Por otro lado, las pinturas de Gutenzell, Briihl,
Winterrieden y Sigmaringen que hemos mencionado an-
teriormente fueron terminadas todas después de 1745. Y
lo mismo vale para el grabado de Belling.

Pero hay dos descendientes de la imagen Crescentina
que fueron creados después de la prohibicion papal de
1745 y que son de particular interés para el arte colonial.
Ambos son grabados. Y ambos presentan al Espiritu Cres-
centino junto con Dios Padre y Dios Hijo. La Trinidad
Crescentina habia nacido.

El primero de estos grabados (Fig. 4), fue producido
en una de las casas editoras catolicas mas importantes del
mundo del siglo XVIIL. Nos referimos al Taller Klauber
de la Villa Imperial de Augsburgo. Vale recalcar que el
grabado en cuestion fue producido con permiso impe-
rial, es decir Cum Privilegium Sacrae Caesareae Majestatis (o
C.PS.CM.).

El grabado que nos ocupa fue utilizado para ilustrar
la tesis de que la Santa Trinidad constituye un solo Dios
(Sancta Trinitas Unus Deus). Y lo logra colocando a las tres
personas de la Trinidad en los vértices de una letra A ma-
yuscula, la cual “aunque sea triangular, sigue siendo una
sola letra”. Sobre el vértice inferior derecho se representa
al Espiritu Santo Crescentino.

El grabado servia ademas de ilustracion de La Letania
de Loreto, libro de Franz Xaver Dorn (or Dornn), publica-
do por primera vez en la arriba mencionada casa editora
de Augsburgo, Sede Episcopal de la Diocesis, en 1749. Al
pie de la imagen, este grabado afiade un pasaje biblico
recogido en la Vulgata (1 Juan 5:7), ...y estos tres son uno.

El segundo descendiente grabado de la Trinidad Cres-
centina que hemos identificado (Fig. 5), fue disefado y

publicado por Gottfried Bernhard Géz (1708-1774), una

Acta Apostolicae Sedis, Volumen 20, Numero 4, Pagina 103. Cf. http://www.vatican.va/archive/aas/index_en.htm.

La primera de estas representaciones parcialmente cristomorfas fue llevada al lienzo en el siglo XVII por el pintor novohispano Andrés Lopez (Museo

Nacional de Arte, Ciudad de México, ahora en intenet gracias al Google Cultural Institute); la segunda fue pintada por un artista cusquefio no
identificado y se encuentra en el Museo de la Antigua Reduccion de Trinidad, Paraguay (ver PESSCA 1317B).

22 Ver Gatz (1971, 227).

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

137

Yo



Ft hitreg sk f” 5 SR

Fig. 5 Festum SS. Trinitatis Unus Deus Gottfried Bernhard Géz. Grabado
al buril y a la puntilla. Augsburgo, 1744 - 1765. Fotografia: Archivo PESSCA.

de las figuras mas destacadas del rococo aleman. El graba-
do, abierto entre 1744 y 1765, muestra a las tres personas
de la Trinidad Crescentina sobre un orbe en el que se ve a
Adan y Eva en el Paraiso Terrenal, trascendiendo asi tanto
el espacio como el tiempo. Este grabado es el décimo-sépti-
mo de una serie que ilustra las festividades catolicas (y, en
el caso que nos ocupa, la Fiesta de la Santisima Trinidad).
El grabado describe a G.B. G6z como pintor catolico y
grabador de la Corte Imperial, y también proclama que el
grabado fue impreso en Augsburgo con privilegio imperial

23

C.PS.C.M. En este grabado se aprecia, con toda claridad,
el Espiritu Santo Crescentino derivado de la pintura de
Ruffini.

No obstante todos sus galardones de ortodoxia, el se-
gundo de estos grabado (u otro equivalente), logré atraer
la ira de la censura religiosa en 1797%. Pero la verdad es
que, para estas fechas, las imagenes de la Trinidad Cres-
centina estaban ya fuera del control de los censores. Jakob
Spieler habia pintado un fresco para la Iglesia Parroquial
de Eglofs (Ravensburg) basado en el grabado de Goz*. Y
la Iglesia de San Martin, en Kaufbeuren, comisiond un
notable relieve en bronce tras la misma imagen?’. M4s alla
de esto, y gracias a la multiplicidad, portabilidad, y bajos
costos de los grabados, las iconografias de Klauber y Goz
se habian esparcido ya por toda Europa. Y, cruzando el
Atlantico, a los territorios catdlicos del mundo entero.

5. LA TRINIDAD CRESCENTINA
EN EL NUEVO MUNDO

En efecto, en los siglos XVIII y XIX, iméagenes de la Tri-
nidad Crescentina se produjeron alrededor del mundo, de
México a Brasil y de Goa a Quito. Para empezar, el libro
de Dorn sobre la Letania Loretana fue re-editado muchas
veces en el siglo XVIII*. No solo en aleman y latin, sino
también en holandés, francés, italiano y, lo que es mas
importante para nuestros fines, en castellano?’. Copias de
algunas de estas ediciones se pueden encontrar ficilmen-
te en los dispersos territorios de los imperios espafioles y
portugueses. Y también muchas pinturas basadas en sus
ilustraciones. Una de ellas es un fresco en el Monasterio
de Santa Catalina de Siena de Arequipa (Fig. 6). Esta ba-
sada en el grabado de Klauber de la Trinidad Crescentina.
Otra se encuentra en la Iglesia de Nuestra Sefiora de Laja,
en Bolivia (Fig. 7). También sigue muy de cerca al grabado
de Klauber. Y una tercera es un fresco del Seminario Pa-
triarcal de Rachol. Este seminario no se encuentra en las
Américas, sino en Goa, India (Fig. 8).

Es interesante notar que las dos piezas americanas en
cuestion difieren en un pequetio detalle de la pieza goana:

24
25
26
27

138

Yo

En 1797, el Cardenal Christoph Anton Migazzi, Obispo de Viena, se quejé ante el Ministro Conde Lazansky de que un encuadernador de Viena
vendia un grabado de la Trinidad con el Espiritu Santo en forma de hombre joven (el grabado tenia impresa la aprobacion de los censores im-
periales). El Cardenal Migazzi reiter6 el argumento original por el cual las representaciones de la Trinidad habian de basarse en las Escrituras (es
decir, para no impartir ideas erréneas entre la gente comun y para no dar pie a burlas protestantes). El Conde Lazansky respondié con perplejidad,
indicando que el grabado no era en absoluto reciente. Y que habia sido producido por un artista catélico en Augsburgo, supuestamente con la
aprobacién del obispo local (ver Wiedemann 1873, 368-369). Este grabado fue eventualmente suprimido.

Kosel 1998, Abb. 34-35.
Kosel 1998, Abb. 37.
Ver Amaral 2011 y Stoll 2013.

Una de las ediciones castellanas fue publicada en Valencia por la Viuda de Joseph de Orga en 1768, Para esta edicion, los finos grabados sobre
plancha de cobre realizados por Klauber fueron reemplazados por xilografias toscas pero fieles al original. Van firmadas Lucchesini en el taco de
madera.

LAS FUENTES GRABADAS DE LA TRINIDAD CRESCENTINA EN EL ARTE COLONIAL



mientras que la pieza goana muestra al Profeta Jeremias
con el brazo izquierdo plegado, las piezas americanas lo
presentan con el brazo izquierdo extendido®®. Esta dife-
rencia se debe a que la pieza goana usé una de las versio-
nes del grabado del Taller Klauber (Stoll I; Fig. 9), mien-
tras que las versiones americanas usaron otra (Stoll II; ver
arriba Fig. 4). La diferencia entre ambas fuentes también
explica otras pequefias diferencias entre estas piezas. Asi,
las versiones americanas muestran un querubin debajo de
la Virgen mientras que la goana muestra varios. Y el que-
rubin que se acerca a Jeremias sobrevuela paralelo al suelo
en las versiones americanas pero desciende en picada en
la version goana.

Y aun mejor fortuna tuvo el grabado de Géz. Una ver-
sion particularmente fiel al grabado se puede ver en la Fig.
1, pintura del artista quitefio Nicolas Cortés de Alcocer
(fl. 1787-1816). Aparte de los cambios inherentes a una
traduccion del lenguaje grafico al pictorico?, Cortés de
Alcocer afiade ciertos elementos ornitoldgicos a la imagen
grabada -en particular un pavo real y una grulla-. Tam-
bién cercana al grabado de Géz esta una pintura del des-
tacado artista novohispano Miguel Cabrera (1695-1768)
(Fig. 10). Efectuando un acercamiento composicional a la
Trinidad y al Orbe Terrenal, Cabrera se concentra en los
cielos, poblandolos de dos coros de querubines. Un tercer
descendiente cercano del grabado de Géz es una pintura
anénima sobre los cielos de la Capilla Mayor de la Iglesia
de San José de Itapanhoacanga (Minas Gerais, Brasil, siglo
XVIII) “(PESSCA 2237B)”.

Pero las traducciones del lenguaje grafico de Géz no
son todas al lenguaje pictorico. También tenemos tra-
ducciones al lenguaje escultorico. Buen ejemplo de ello
es un relieve de madera policromada atribuida al notable
artista quitenio Manuel Chili, m4s conocido como Caspi-
cara (siglo XVIII). Es interesante notar como el Triangulo
Trinitario y el Orbe Terrestre adquieren mayor protago-
nismo en la talla de Caspicara -el primero al aumentar de
tamano y al ser sobredorado-; el segundo al ser portado
por querubines. Nubes y ropajes adquieren ademas mayor
dramatismo en Caspicara. Y la paloma del Espiritu Santo,
junto con su aureola, se separan del pecho del joven Cres-
centino, se agigantan, y se elevan, coronando asi toda la
composicion (“PESSCA 2381B)”.

Existe una segunda traduccion escultorica del modelo
grafico de Goz (Fig. 11). Se trata de una talla sobre caolin
policromado del siglo XVIII. Est4 conservada en el Museo
Jijon y Caamano de la Pontificia Universidad Catolica del
Ecuador. En esta talla, la composicion de Gz reposa so-
bre un pedestal rococéd flanqueado por dos querubines.

28 El pasaje biblico aludido aqui es Jeremias 1: 6-9.

9 Ver QOjeda (en prensa).

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 6 SSM Trinidad - Un Dios Verdadero Artista No Identificado. Fresco,
s. XIX. Monasterio de Santa Catalina de Siena, Arequipa, Peru.
Fotografia: Archivo PESSCA.

Fig. 7 Sancta Trinitas Unus Deus Artista Cusquefio No Identificado.
Oleo sobre lienzo, s. XVIII. Iglesia de Nuestra Sefiora, Laja, Bolivia.
Fotografia: Archivo PESSCA.

139

Yo



Fig. 8 Sancta Trinitas Unus Deus. Artista Goano No Identificado. Fresco, s. XVIII.
Monasterio Patriarcal de Rachol, Goa, India. Fotografia: Archivo PESSCA.

Esta es una solucion artistica al problema fisico creado
por la traduccion del lenguaje grafico al escultérico. No
es lo mismo grabar una Trinidad sobre una esfera que
tallar un volumen tridimensional de esta composicién y
someterlo a la implacable fuerza de la gravedad!

Es interesante notar que algunas de las pinturas colo-
niales de la Trinidad Crescentina presentan modificacio-
nes significativas al grabado de Goz. Asi, Nicolds Cortés
de Alcocer realizd una segunda pintura de la Trinidad
Crescentina (Fig. 12). En ella, la Trinidad celestial se yux-
tapone a su contraparte terrenal -La Sagrada Familia com-
puesta de Jests, Maria, y José-**. Mientras que la Trini-
dad Celestial forma un triangulo que apunta hacia abajo,
la Trinidad Terrenal invierte la composicion y forma un
triangulo que apunta hacia arriba. Las poses de las figuras
en los vérices correspondientes son, sin embargo, las mis-
mas: Como Dios Padre, José tiene el brazo derecho dobla-
do con la mano sobre el pecho mientras el brazo izquierdo
se extiende hacia un lado; como Dios Espiritu Santo, El
Nifio Jesus tiene ambos brazos extendidos hacia los lados,
y tiene una imagen del Sagrado Corazén sobre el pecho,
precisamente donde Dios Espiritu Santo tiene una palo-

30 Ver Stratton-Pruitt 2012, p. 293.

140

Yo

ma. Y, como Dios Hijo, Maria tiene ambas manos sobre el
pecho. La pintura afiade, ademis, la inscripcion Cor meum
jungatur vobis {Que mi corazén se una al tuyo! (1 Cron.
12: 17) en el lugar en el que el grabado de Goz coloco la
inscripcion trinitaria Et hi tres unum sunt (1 Juan 5:7), aia-
diendo, de este modo, una devocién al amor de Dios a la
devocion original a la Trinidad.

Como indicamos anteriormente, el grabado de Goz
coloca a la Trinidad sobre un orbe en el cual se ve el Pa-
raiso Terrenal. La pintura de Cortés de Alcocer que esta-

Fig. 9 Sancta Trinitas Unus Deus (Version Stoll I). Taller Klauber.
Grabado al buril. Augsburgo, 1749 y siguientes. Fotografia: Archivo PESSCA.

LAS FUENTES GRABADAS DE LA TRINIDAD CRESCENTINA EN EL ARTE COLONIAL



Mas alla de las simples adaptaciones, es interesante no-
tar que los artistas quitefios transformaron radicalmente a
la Trinidad Crescentina, convirtiéndola en su contraparte
canonica (La Trinidad Canonica). Esta “normalizacion”
de la imagen Crescentina se alcanzé a través de una rein-
terpretacion radical del Espiritu Santo Crescentino como
Virgen Maria. Esto puede verse en una pintura del Museo
Jijon y Caamaio de Quito (Fig. 14). Dotando al Espiritu
Crescentino de una larga cabellera y colocandole una me-
dia luna a sus pies, el artista quitefio lo convirtié en una
representacion de la Virgen Maria®'. Al separar la paloma
del pecho del Espiritu Santo, la nueva imagen de la Vir-
gen Maria podia quedar rodeada de la Trinidad, represen-
tada ahora a través de las imagenes canonicas del Padre,
El Hijo, y el Espiritu Santo. Si esta reinterpretacion fue
una lectura equivocada del grabado de Goz o una apro-
piacion intencional de la misma es algo que queda por
determinar.

Fig. 10 Trinidad Crescentina. Miguel Cabrera. Oleo sobre tela, s. XVIII.
Coleccion particular, Zacatecas, México. Fotografia: cortesia de Maria del
Consuelo Maquivar, De lo Permitido a lo Prohibido: Iconografia de la Santisima
Trinidad en la Nueva Espafia. Ciudad de México, Miguel Angel Porrta, 2006.

mos discutiendo deja de lado este orbe, y lo reemplaza por
una representacion de la Trinidad Terrenal. Es interesante
por tanto comparar esta pintura con otra pintura quitefia
que preserva el Orbe Terrenal, pero sélo como punto de
apoyo tradicional de la Virgen de la Inmaculada Concep-
cion representada como Mujer del Apocalipsis y conocida
como La Virgen de Quito (Fig. 13). La imagen proviene de
la famosa escultura presentada por Bernardo de Legarda
(m. 1773) al Convento de San Francisco de Quito el 8 de
diciembre (Fiesta de la Inmaculada Concepcién), de 1734.
A un lado de la Virgen de Quito estin Santa Mariana
de Jests, La Azucena de Quito, y San Juan Nepomuceno
-santo de gran devociéon en Quito-. La imagen de Goz . B _

e adapts, pues, un més a s sensibilidades y devociones 9., Tinad Gt e o o, e
quitefas. Universidad Catélica del Ecuador. Fotografia: Archivo PESSCA.

31 Agradezco a Eduardo Limon la observacion de la media luna.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO ].41
Yo



Fig. 12 Trinidad Crescentina y Trinidad Terrenal. Nicolas Cortés de Alcocer. Fig. 13 Trinidad Crescentina, Virgen de Quito, Mariana de JesUs y San Juan

Oleo sobre lienzo. ss. XVIII - XIX. Antes en el Museo Filanbanco; Nepomuceno. Artista Quitefio No Identificado. Oleo sobre lienzo,
paradero actual desconocido. s. XVIII. Museo del Banco Central del Ecuador. Fotografia: Archivo PESSCA.
142 LAS FUENTES GRABADAS DE LA TRINIDAD CRESCENTINA EN EL ARTE COLONIAL

Yo



Fig. 14 La Virgen Maria y la Trinidad Adorada por Santos Dominicos y Franciscanos.
Artista Quitefio No Identificado. Oleo sobre zinc, s. XVIII. Museo Jijén y Caamario de
la Pontificia Universidad Catdlica del Ecuador, Quito, Ecuador.

Fotografia: Cortesia de Suzanne Stratton-Pruitt y Judy Bustamante, El Arte de la
Pintura en Quito Colonial. Philadelphia, Saint Joseph’s University Press, 2012.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 143
Yo



BIBLIOGRAFIA

Amaral, Rubem (2011), “Bibliography of the Litany of Loretto illus-
trated with emblematic plates by the Brothers Klauber, of
Augsburg, or after them”. Society for Emblem Studies Newslet-
ter 48:10-16. Disponible en linea en: http://german.lss.wisc.
edu/~ smoedersheim/ses/SESNewsletter48.pdf

Amodio, Emanuele (2005), “El monstruo divino: Representaciones
heterodoxas de la Trinidad en el barroco latinoamericano”.
Manierismo y Transicién al Barroco: Memorias del 111 Encuentro So-
bre Barroco. La Paz, Union Latina, pp. 91-104.

Boespflug, Francois (1984), Dieu dans Uart. Sollicitudini Nostrae de Benoit
XIV (1745) et Uaffaire Crescence de Kaufbeuren. Paris, Les Edi-
tions du Cerf.

Gatz, Johannes (Ed.) (1971), Crescentia Hoss v. Kaufbeuren in der Sicht
ihrer Zeit; eine wertvolle Quellenschrift von 1780 nach der Hand-
schrift v. P. Dominikus Ott SJ. Landshut, Solanus-Druckerei.

Kosel, Karl (1998), “Die selige Crescentia Hof von Kaufbeuren (1682-
1744): Zur Tkonographie ihrer Visionen, 2. Teil.” Jahrbuch des
Vereins fiir Augsburger Bistumsgeschichte e. V. 32: 219-241.

Magquivar, Maria del Consuelo (2006), De lo permitido a lo prohibido.
Iconografia de la Santisima Trinidad en la Nueva Espaiia. Ciudad
de México, Instituto Nacional de Antropologia e Historia,
Grupo Editorial Miguel Angel Porrua.

Mujica Pinilla, Ramén (2002), “El arte y los sermones”. En Mujica
Pinilla, Ramon et al. (Eds.) El Barroco Peruano. Lima, Banco de

Crédito del Peru, pp. 219-313.
Ochler, Hans Albrecht (1994), “Die Heilig-Geist-Vision der seligen

Crescentia von Kaufbeuren in der Kunst Siidwestdeutsch-
lands.” Jahrbuch des Vereins fiir Augsburger Bistumsgeschichte e. V.
29: 160-174.

Ojeda, Almerindo (en prensa) “El uso de grabados en el arte colonial:
Una aproximacion al corpus boliviano”. Suzanne Stratton-
Pruitt (Ed.) El Arte de la Pintura en Bolivia Colonial. Philadel-
phia, St. Joseph’s University Press.

144

Yo

Sartor, Mario (2007), “La Trinidad Heterodoxa en América Latina.”
Procesos, Revista Ecuatoriana de Historia (Quito) 25: 9-43.

Schenone, Héctor (1998), Iconografia del Arte Colonial. Jesucristo. Buenos
Aires, Fundacién Tarea.

Sebastian, Santiago (1968), “La representacion heterodoxa de la Trini-
dad en Hispanoameérica.” Anales del Instituto de Arte Americano e
Investigaciones Estéticas (Buenos Aires) 21: 70-74.

Stoll, Peter (2013), “Zweites Augsburger Rokoko: Die Lauretanische
Litanei der Briidder Klauber und ihre Rezeption in Frankreich”.
OPUS Augsburg, dem Publikationsserver der Universitit
Augsburg. Disponible en linea en: http://opus.bibliothek.uni-

augsburg.de/opus4/frontdoor/index/index/docld/2362

Stoll, Peter (2014), “Crescentia Hof8 of Kaufbeuren and her vision of
the Spirit as a young man”. Augsburg. Disponible en linea en:
http://opus.bibliothek.uni-augsburg.de/opus4/frontdoor/in-
dex/index/docld/2637

Stratton-Pruitt, Suzanne (Ed.) (2012), El Arte de la Pintura en Quito Co-
lonial [= Early Modern Catholicism and the Visual Arts Series, 6].
Philadelphia, Saint Joseph’s University Press.

Weileder, Andreas(2001), “Die Akten der Untersuchungtiber Crescentia
HoR, verstorbene Oberin des Franziskanerinnenklosters zu
Kaufbeuren, aus dem Jahr 1744”. En Die heilige Crescentia
von Kaufbeuren im Spiegel der ersten Befragung durch Eusebius
Amort und Giovanni Battista Bassi im Jahr 1744 [= Kaufbeurer
Schriftenteihe, 3]. Thalhofen, Bauer, pp. 6-123.

Wiedemann, Theodor (1873), “Die kirchliche Bticher-Censur in der
Erzdiocese Wien. Nach den Akten des fiirsterzbischoflichen
Consistorial-Archiv in Wien.” Archiv fiir Osterreichische Geschichte
50: 353-520.

Almerindo E. Ojeda

Proyecto para el Estudio de las Fuentes Grabadas del Arte Colonial (PESSCA)
University of California at Davis / Pontificia Universidad Catélica del Perti
http://artecolonial.org

LAS FUENTES GRABADAS DE LA TRINIDAD CRESCENTINA EN EL ARTE COLONIAL



OBJETOS FORANEOS EN IMAGENES PROPIAS.
ENTRECRUZAMIENTOS Y APROPIACIONES
EN LA PINTURA DIECIOCHESCA NEOGRANADINA®

OLGA ISABEL ACOSTA LUNA /7 COLOMBIA

1 29 de mayo de 1628 el encomendero y alférez mayor

de Santafé, Juan Clemente de Chavez, dispuso en su

testamento el legado de algunas de sus propiedades
para la fundacion en Santafé de Bogota de un convento
femenino de la orden dominicana con el titulo de Santa
Inés de Montepulciano, santa italiana que nace en 1268 y
muere en 1317". Segtn el cronista Juan Florez de Ocariz,
Chavez tom¢ esta decision tras hacer una confesion general
de su vida en el Convento de Santo Domingo en Santafé
donde pudo tener acceso a lo que el cronista denomind
“libros espirituales para fervoricarse mas en devocion”2. En-
tre los libros consultados Chavez habria ojeado La Historia

General de Santo Domingo y de su Orden de Predicadores escrita
por los frailes dominicos Hernando de Castillo y Ioan Lo-
pez, publicada en Valladolid entre 1592 y 1613’ y donde se
encontraba consignada la vida de Santa Inés de Montepul-
ciano que le llamo especialmente la atencién. Aunque en
su testamento Chavez se referia a Inés de Montepulciano
como una santa y ya para entonces en Puebla de los Ange-
les se habia fundado en 1626 otro convento dominicano en
su honor, lo cierto es que la beata sélo fue canonizada por
el papa Benedicto XIII el 12 de mayo de 1726*.

A pesar de las imprecisiones alrededor del proceso de
canonizacion, el Monasterio de Santa Inés de Montepul-

*Este texto debe mucho a los equipos de trabajo y a la directora del Museo Colonial y Santa Clara quienes me permitieron hacer parte de procesos
relacionados con el rescate de la coleccion pictorica del Monasterio de Santa Inés de Montepulciano en Bogota. A su vez a Laura Liliana Vargas
Murecia, colega y compafiera en varias de estas aventuras, a la generosidad y confianza de las religiosas inesitas y especialmente a sor Teresita de la
Caridad, sin cuyo espiritu trasgresor hubiera sido imposible acceder al estudio y conocimiento de este valioso patrimonio.

Chavez determiné que “(...) en las cassas de nuestras moradas se funde un monasterio de la Orden del Sefor Santo Domingo, debajo de su regla,
con el titulo de Santa Ignes de Monte Pulquissiano [sic]”, tomado de: AMSIMB (Archivo del Monasterio de Santa Inés de Montepulciano de
Bogota) Transcripcion del testamento de Dn Juan Clemente Chavez del 29 de mayo de 1628 realizada en 1769 debido a un pleito por la pertenencia de un pan-
tano en el Valle de Boxaca, f. 29 v. Sobre la historia del monasterio véase: Acosta Luna, Olga Isabel y Vargas Murcia, Laura Liliana, “El Monasterio
de Santa Inés de Montepulciano en Santafé de Bogota”, en: Museo de Arte Colonial, Una vida para contemplar. Serie inédita: Vida de Santa Inés de
Montepulciano, O.P,, Museo de Arte Colonial (Bogota: Ministerio de Cultura, 2012) 18-25.

Florez de Ocdriz, Juan, Genealogias del Nuevo Reino de Granada, edicion facsimilar de la impresion de Madrid de 1674, Instituto Caro y Cuervo/
Instituto Colombiano de Cultura Hispanica, Bogota, 1990 [1674], 176.

De Castillo, Hernando, Fray. Segunda parte de la Historia General de Sancto Domingo y de su Orden de Predicadores por el maestro Fray Hernando de Castillo
de la misma Orden con Privilegio (Sant Pablo de Valladolid: Diego Fernandez de Cordova, Impresor del Rey, 1592), capitulos XXXII y XXXIII. Lopez,
loan, Fray. Tercera parte de la Historia General de Santo Domingo y de su Orden de Predicadores. Por don loan Lopez Obispo de Monopoli de la misma Orden
(Valladolid: Francisco Fernandez de Cordova, 1613), capitulo V.

Sobre el convento v la Iglesia de Santa Inés de Montepulciano en Puebla de Los Angeles, ver: Amerlinck de Corsi, Maria Concepcion y Ramos
Medina, Manuel. Conventos de monjas. Fundaciones en el México virreinal (México: Grupo Condumex, 1995), 174-178.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 145

Yo



ciano fue fundado el 19 de julio de 1645 por tres religiosas
del Convento de la Concepcién de Santafé, entre quienes
estaban una hermana y una sobrina del entonces ya difun-
to Juan Clemente de Chavez’. Sabemos que las inesitas,
como se le conoce a estas religiosas, permanecieron en el
monasterio original hasta 1863 cuando fueron exclaustra-
das por el gobierno nacional durante la Desamortizacién
de Bienes de Manos Muertas. La fabrica, a la cual nunca
volvieron las religiosas, sobrevivio varios afios abandona-
da y habitada por otras comunidades y finalmente entre
1956 y 1957 fue demolida para dar paso a la construccion
de una avenida que debia atravesar la ciudad de centro a
sur, conocida hoy como la carrera décima.

Por su parte, tras la exclaustracién, es poco lo que se
sabe de las religiosas de Santa Inés, algunas permanecie-
ron clandestinas y continuaron llevando las riendas de
la comunidad discretamente hasta 1909 cuando un gru-
po que se encontraba exiliado en el Convento de Santa
Catalina de Siena en la Habana Cuba, retorné a la vida
mondstica y reavivd abiertamente la comunidad en otra
construcciéon colonial del centro de Bogota. En 1961 se
mudaron nuevamente a un antiguo colegio al norte de la
ciudad de donde se trasladaron en el 2013 a una nueva
edificacion en una poblacion cercana a Bogot4®.

A pesar de los ires y venires del monasterio de Santa
Inés, sus religiosas lograron conservar buena parte de su
patrimonio mueble, sobre todo de su coleccion pictdri-
ca que desde el 2005 se convirtié en una preocupacion
conjunta con los Museos Colonial y Santa Clara de Bo-
gota’. Desde entonces y gracias a la labor en equipo, se
ha empezado a recuperar, inventariar, catalogar, estudiar y
divulgar un amplio acervo pictérico datado desde el siglo
XVII hasta el XX. Justamente este escrito quiere llamar la
atencion sobre algunas de las obras de la coleccién que
proponen transformaciones en torno al lenguaje pictorico
en Santafé entre los siglos XVII y XVIII que sugieren la
apropiacion de temas y formas a partir de entrecruzamien-
tos y mezclas presentes en los lienzos.

Florez de Ocariz, Genealogias, 178.

MESTIZAJE, ENTRECRUZAMIENTOS
Y APROPIACIONES

Para el caso colombiano hasta hace pocos afios los
conventos femeninos eran apenas un tema a considerar
por la historiografia, esto es algo que se ha venido solven-
tando desde la década de 1990 gracias a investigaciones
procedentes de la Historia y la Literatura especialmente
y que han logrado visibilizar el papel significativo de los
conventos femeninos y sus religiosas en la cultura neogra-
nadina®, Para el caso especifico de las religiosas de Santa
Inés, curiosamente el conocimiento que tenemos ha esta-
do relacionado con su patrimonio mueble. Fue asi cémo
a modo de primicia se reveld la existencia de algunas de
sus pinturas en 1968, con motivo de la organizacion de
la exposicion de Arte Religioso de la Nueva Granada en el
marco del XXXIX Congreso Eucaristico y la visita del Papa
Pablo VI a Colombia’. A pesar de este impulso, al ser una
coleccion de un monasterio de clausura tuvo poca visibi-
lidad hasta el afno 2005 cuando equipos de trabajo del
Museo Colonial pudieron acceder a su acervo pictorico.
La observacion detallada de las obras da cuenta de multi-
ples particularidades especialmente en los desarrollos de
iconografias particulares que muestran algunas pinturas
del siglo XVIII que se valieron de diversos tipos de cruces
de modelos visuales, pero también de contextos propios
en la representacion de historias, imagenes y objetos en
sus lienzos.

Esta contribucién no busca, sin embargo, sefalar o
definir pinturas “mestizas”, sino formular un desarrollo
de mezclas y entrecruzamientos que se dieron en las for-
mas visuales y como su comprensién nos puede acercar
al contexto particular del Monasterio de Santa Inés. Vale
resaltar que para el caso neogranadino, el mestizaje como
objeto de estudio no ha gozado de tanta resonancia como
en otros espacios del antiguo Virreinato del Peru. Sin em-
bargo, entre las décadas de 1940 a 1980 autores como Ga-
briel Giraldo Jaramillo, Eugenio Barney Cabrera y Fran-

©  Acosta Luna, Olga Isabel y Cruz Medina, Juan Pablo, Entrevista a Sor Teresita de la Caridad, 16 de julio del 2012.

Toquica, Constanza, “Presentacion: Fuga-Mundi”, en Museo de Arte Colonial, Una vida para contemplar, pp. 5-9.

Véase por ejemplo: Toquica, Maria Constanza, A falta de oro: linaje, crédito y salvacién. Una historia del Real Convento de Santa Clara de Santafé de

Bogotd, Siglos xvii y xviil, (Bogota: Universidad Nacional de Colombia, 2008).

Gil Tovar, Francisco y Arbelidez Camacho, Carlos, “Arte religioso en la Nueva Granada. Exposicion XXXIX Congreso Eucaristico Internacional.

Bogotd Agosto 1968”, (Bogota: Ediciones Sol y Luna, 1968), 162 (sin paginacion).

146

Yo

OBJETOS FORANEOS EN IMAGENES PROPIAS...



cisco Gil Tovar se ocuparon de establecer encuentros con
lo indigena en el arte motivados mas por un prejuicio que
domino durante anos la historiografia del arte colonial en
Colombia relacionado con la pobre valoracion dada a las
producciones artisticas neogranadinas'®. Como lo ha for-
mulado recientemente Juan Ricardo Rey se busco enton-
ces mostrar el arte neogranadino como una hibridacién
donde ha predominado lo blanco sobre lo indio y lo afri-
cano y se formularon para ello una serie de castas estéticas
como lo hispanoindio, luso indio, indoafricano, afroin-
dio, euroindio, indoeuropeo, hispanoindoafricano, afro-
hispdnico e indoafroespafiol'. Los estudios relacionados
con imagenes neogranadinas de las dos tltimas décadas
han estado motivados mas por preocupaciones planteadas
desde la historia cultural y se han alejado del problema del
mestizaje, quizd en respuesta al prejuicio mencionado o al
no encontrar ejemplos visuales tan claros como si se han
hallado en otros espacios del Virreinato del Pert.

En este sentido, son sobre todo de utilidad para este
analisis las aproximaciones antropoldgicas realizadas en
los ultimos afios para el contexto neogranadino y que no
necesariamente se han ocupado de las imagenes. Asi no
se puede pasar por alto el trabajo publicado en el 2014
por Joanne Rappaport The Disappearing Mestizo. Configu-
ring Difference in the Colonial New Kingdom of Granada don-
de expone la precariedad del concepto “mestizaje” al ser
una categoria que para el siglo XVII desaparecié como un
identificador socioldgico eficaz, lo cual refleja la comple-
jidad de la realidad colonial en su ordenamiento social,
legal y simbolico'?. En esta misma linea, Carl Langebaek
en Los Herederos del Pasado del 2009, desecha la categoria
de mestizaje para comprender la apropiaciéon del indio y
su pasado en el Nuevo Reino desde la Conquista por con-
siderarla una ideologia de caracter racial que no ayuda a
entender la ambigiiedad de la diferencia con el otro".

Asi, las siguientes reflexiones se desmarcan de la for-
mulacion racial de los entrecruzamientos y mezclas de for-
mas e ideas visuales y se concentran mas en la complejidad
y riqueza que estos encuentros multiples proponen y que

formulan a su vez la flexibilidad del fenémeno que para el
caso de las obras de Santa Inés que se mencionaran mues-
tran sus diversos matices y divergencias, donde se superpo-
nen las geografias y las temporalidades, permitiendo que
en estas imdgenes conviva lo viejo y lo nuevo y lo fordneo
y lo propio.

EL NACIMIENTO DE SANTA INES,
UN CASO DE ESTUDIO

La pintura El Nacimiento de Santa Inés de Montepulciano
(Fig. 1) es un buen caso de estudio para los propdsitos
expuestos. La obra pertenece a una serie de por lo menos
ocho lienzos sobre la vida de Santa Inés de Montepulcia-
no. Desde 1968 la serie fue atribuida a un pintor de nom-
bre Jerénimo Lopez quien la habria realizado en el siglo
XVII, sin embargo recientemente se ha establecido que tal
autoria y datacion serian erréneas y se propone mantener
el anonimato de la serie que habria sido realizada en la
segunda mitad del siglo XVIII™.

La pintura en la que me concentraré representa el
momento posterior al nacimiento de la Santa. Asi en un
primer plano la nifia es cargada en brazos por una mujer
mayor que esta rodeada por otras dos mujeres, quienes se
disponen a vestir a la pequefa. Al lado de la recién naci-
da se encuentra un cordero, que se refiere a un atributo
caracteristico de la Santa y de la Santa Inés romana y que
se debe al parecido fonético del nombre Agnes (Inés) con
el vocablo latin Agnus que significa cordero. Atras de este
grupo vemos a la madre de Inés, postrada en una cama
y atendida por dos mujeres, una le da de comer y la otra
arregla la cortina de la cama, probablemente para permi-
tirle ver a su hija. Al fondo a la izquierda hay una cortinilla
corrida que permite ver una habitacion donde se encuen-
tra una nifa de rodillas rezando ante un crucifijo, quien
no es otra que la devota Santa Inés afios después.

Sabemos que tanto el nacimiento como las demas
escenas representadas en la serie bogotana de la vida de

Véase por ejemplo: Barney Cabrera, Eugenio, Temas para la Historia del Arte en Colombia, (Bogota: Universidad Nacional,1970), Arbeldez Camacho,

Carlos y Gil Tovar, Francisco, El arte colonial en Colombia, (Bogota: Ediciones Sol y Luna, 1968) y Giraldo Jaramillo, Gabriel, La pintura en Colombia,

(México: FCE, 1948).

Rey-Marquez, Juan Ricardo, “La imagen colonial neogranadina y su aura mediocritas”, en: Sztuka Ameryki £acifiskiej / Arte de America Latina, —

Studia o sztuce kolonialnej, nowoczesnej i wspétczesnej / Estudios del arte colonial, moderno y contempéraneo (vol. 2, 2012), 153 - 163, aca 155.

terio de Cultura, 2012).

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Rappaport, Joanne, The Disappearing Mestizo. Configuring Difference in the Colonial New Kingdom of Granada, (Durham: Duke University Press, 2014).
Langebaek Rueda, Carl Henrik, Los Herederos del Pasado. Indigenas y pensamiento criollo en Colombia y Venezuela, (Bogota: Uniandes, 2009), Tomo 1, 13.

Museo de Arte Colonial, Una vida para contemplar. Serie inédita: Vida de santa Inés de Montepulciano, O.P.,, Museo de Arte Colonial (Bogota: Minis-

147

Yo



Fig. 1 Maestro de la serie de Santa Inés de Montepulciano.
Nacimiento de Santa Inés de Montepulciano. Ca. 1775. Oleo sobre tela.
251 x 189 cm. Coleccion particular. Fuente: Museo Colonial. Bogota.

148 OBJETOS FORANEOS EN IMAGENES PROPIAS...
Yo




Santa Inés no se basaron en ninguna serie particular de
grabados dedicada a la santa italiana, porque un ciclo se-
mejante nunca fue realizado hasta donde se ha podido
constatar, As{ la serie bogotana es el resultado de cruces
de textos y de algunos pocos grabados existentes relacio-
nados con la vida de la santa, y sobre todo con la Virgen
Maria'®. La biografia de Santa Inés de Montepoliciano,
escrita por primera vez por el beato Raimundo de Capua
en 1366, narra que su nacimiento estuvo acompafiado de
signos extraordinarios y de grandes resplandores que ilu-
minaron la habitacion donde ella nacio'®. Biografos do-
minicos posteriores anadieron que el cielo festejé “su naci-
miento aziendo arder muchas achas en el quarto donde estava la
madre des infantando, las quales desaparecieron luego que nacio
la nifia, como estrellas al nacer del Sol, pronosticando que nacia
al mundo una nueva luz, que con sus resplandores le exclarecia
con los ejemplos de su virtud””. La pintura bogotana ilustra
pues este suceso que también se resalta en la inscripciéon
de la pintura, al lado inferior derecho del lienzo.

Aunque la escena esta representada en una de las lu-
netas del claustro de Santa Inés en Montepulciano ela-
boradas entre el siglo XVII y XVIII, la composiciéon de la
pintura bogotana, sus personajes y su disposiciéon, no se
relacionan con la representacion italiana. Por otro lado,
el lienzo que ilustra el nacimiento de Santa Inés si se ase-
meja a diferentes nacimientos de santos que nos ofrece la
pintura neogranadina donde se emplea una composicion
semejante como el lienzo sobre Santo Domingo Guzman
de la coleccion del Museo Colonial en Bogota atribuido a
Gregorio Vasquez de Arce y Ceballos (Fig. 2) y el Nacimien-
to de Santa Teresa también del siglo XVIII erroneamente
atribuida a Jerénimo Lopez'®. No deja de llamar la aten-
cion que los nacimientos de Santa Inés, Santo Domingo
y Santa Teresa recuerdan a su vez el nacimiento de la mis-
ma Virgen Maria ilustrado en grabados de artistas como
Adriaen Collaert a partir de dibujos de Johannes Stra-
danus perteneciente a la serie de diecisiete lAminas realiza-
dos hacia 1589 sobre la vida de la Virgen Maria (Fig.3)Y.
Si bien la pintura de Santa Inés se pudo basar en uno o
varios grabados, el suceso es recreado en un ambiente par-
ticular quiza escenificado en un espacio local existente en
el siglo XVIII donde los objetos empleados y las acciones
representadas refuerzan esta impresion.

B Ihid, 42 - 48.

Fig. 2 Gregorio Vasquez de Arce y Ceballos (atribuido),
Nacimiento de Santo Domingo. Segunda mitad del siglo XVII. Oleo sobre lienzo
Muse Colonial Bogota. Fuente: Museo Colonial. Bogota.

NATA RECENS, QVANTOS O QVANTOS ANNA FER VMDHAS
Iy EMITTIT CLARD BADIOS VIRGVNCVLAVVLTY ] 'l

} S | K pmamdor Nimn f.&-l'.'-'.:l-_h'rr_.rui'

Fig. 3 Nacimiento de la Virgen Maria. Adriaen Collaert. A partir de dibujos
de Johannes Stradanus. ca. 1613. Grabado sobre papel.

Tomado de: Centi, P. y Timoteo, M., Santa Inés de Montepulciano. Virgen Dominicana (Bogota: S.E, 1977), p. 6.

Manrique, Alonso, Fray y Marques, Domingo Maria, fray, Sacro Diario Dominicano Tomo segundo en el qual se contienen las vidas de los Santos, Beatos, y

Venerables, que passaron desta a mejor vida en los tres meses abril, mayo y junio, compuesto en italiano de diversos autores por el Ilustrissimo, y Rew. Sefior D. Fr.

Domingo Maria Marques Obispo de Puzol del mismo Orden y Aumentado en Esparol de nuevas vidas, ¢ ilustrado de indices y mdrgenes por el M.R.P. (Venecia:

Convento San Pablo de Valladolid, 1697), p. 80.

Colombia y Convenio Andrés Bello, 2005) No. Cat.: 34, 172s.

Alvarez White, Maria Cecilia et al. Tesoros artisticos del Convento de las Carmelitas Descalzas de Santafé de Bogotd (Bogotd: Universidad Nacional de

19 FEW.H. Hollstein’s Dutch & Flemish etchings and woodcuts 1450 - 1700, (Hertzberger, Amsterdam: 1949-2007). The Collaert Dynasty, Parte 111, 74, No. 550/1.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

149

Yo



Fig. 4 Nacimiento de la Virgen. Baltasar de Vargas Figueroa (atribuido).
Siglo XVII. Iglesia de las Nieves. Tunja. Fuente: Jaime Borja.

EN BUSCA DE LO PARTICULAR ENTRE
OBJETOS FORANEOS Y ACCIONES LOCALES

Como lo demuestran los estudios que se han realizado
sobre el parto en la América Hispana durante el periodo
colonial, éste solia ser un momento ante todo femenino,
como lo muestra la pintura donde los hombres dificil-
mente tenian cabida?®. Dentro del grupo de mujeres, la
principal responsable que todo saliera bien era la partera,
matrona o comadrona, debido a que los médicos no se
empezaron a ocupar del parto sino hasta el siglo XIX?*'
Siguiendo esta idea, en la pintura podemos identificar a la
partera como la mujer mayor que carga en sus brazos a la
pequena Inés y por lo menos a una de sus acompanantes
como su tenedora que son auxiliadas por familiares mu-
jeres de la madre, vecinas, sirvientas y criadas, como era
usual en estos casos?.

Fig. 5 Nacimiento de la Virgen. Baltasar de Vargas Figueroa (atribuido).
Siglo XVILI. Iglesia de Turmequé. Fuente: Jaime Borja.

Grabados como el de Adriaen Collaert muestra en el
primer plano que la matrona ayudada por otras mujeres
bien se dispone a lavar al recién nacido o tras hacerlo pro-
cede a secar su cuerpo, por su parte dos pinturas santa-
ferefias del nacimiento de la Virgen atribuidas a Baltasar
de Vargas Figueroa y datadas en el siglo XVII muestran
el momento del bafio de la recién nacida (Figs. 4 - 5). La
pintura de Santa Inés se ocupa a su vez de un momento
posterior, tras baiar a la pequefia en la palangana y utilizar
para secarla unas sdbanas o toallas blancas ahora recogidas
en un lebrillo de madera, las tres mujeres se disponen a
vestirla. La matrona estd terminando de ponerle un calzéon
a la usanza de un pafal, mientras las otras dos mujeres
tienen listo el primer ajuar de Inés: un vestido blanco con
encajes en los puios y cuello y un cinto negro bordado con
hilos de colores que posiblemente servird de cinturén para
el vestido. Probablemente este ultimo se trataba de una

20 Helman, Cecil G., Culture, Health and Illness. An Introduction for Health Profesionals (Londres: Wright Henderson, 1990), 192 -193.

21

Rodriguez, Maria Eugenia, “Costumbres y tradiciones en torno al embarazo y al parto en el México virreinal”, en Anuario de Estudios Americanos.

Escuela de Estudios hispano-americanos. Consejo Superior de investigaciones cientificas, Sevilla (julio-diciembre 2000): LVII -2, 501 - 522, acé:

503y 517.

22 Lopez, Marfa del Pilar, “La vida en casa en Santa Fe en los siglos XVII y XVIII”, en Boja Gémez, Jaime y Rodriguez Jiménez, Pablo, Historia de la

vida privada en Colombia, (Bogota: Taurus) 2011, Tomo I, 81- 108, aca 91.

150

Yo

OBJETOS FORANEOS EN IMAGENES PROPIAS...



cinta de proteccion que a menudo se utilizaba en Espana
y la Nueva Granada para proteger al recién nacido contra
enfermedades y males. Estas cintas solian contar con la
medida exacta de una imagen milagrosa o persona vene-
rable y eran consideradas como reliquias por contacto®.

Por otro lado, hoy sabemos que el bafio no representa-
ba la actividad predilecta para los espafioles, sin embargo,
el bafio del recién nacido debia ser considerado un suceso
fundamental®. Segin Victor Manuel Patifio®, los espafio-
les introdujeron a América las vasijas para el aseo personal
como las jofainas o palanganas y el aguamanil o jarro para
echar el agua, como lo muestran las pinturas de Baltasar
de Vargas Figueroa (Figs. 4 y 5). De esta manera, para el
siglo XVIII el uso de palanganas y aguamaniles era comun
a la hora de realizar la higiene personal. La pintura que
nos ocupa nos muestra una palangana, lebrillo o barrefio
lleno de agua, se trata de una vasija blanca decorada con
trazos azules con motivos rurales, a la usanza de la porce-
lana china que fascind al mundo occidental gracias a su
amplia comercializacién desde fines del siglo XVI hasta
comienzos del XIX. Desde 1565 hasta 1815 el Galeon de
Manila transportd articulos chinos de lujo que viajaban
por el pacifico desde Filipinas al puerto de Acapulco, des-
de donde se exportaban a otras colonias americanas, como
lo fue el Nuevo Reino de Granada a través del puerto de
Cartagena. Pero la palangana de la pintura santaferefia no
se trataria exactamente de una porcelana china, sino mas
bien de una ceramica o mayolica al estilo chinesco.

El que encontremos en un espacio intimo santaferefo,
como es un dormitorio durante una escena de parto, una
palangana decorada al mejor estilo chinesco debe leerse
como un hecho sobre todo posible en el siglo XVIII. Se-
gun Isabel Cervera, la aceptacion de lo chino como una
moda es un fenémeno compartido por todas las cortes
europeas y las sociedades novohispanas en el siglo XVIII,
aqui confluyeron “lo chino y lo chinesco y lo que anterior-
mente formaba parte de la cultura de la curiosidad ligada

23

a las Wunderkammer paso a ser parte del entorno cotidiano
doméstico barriendo incluso las barreras sociales”. Asi
en poco tiempo, objetos ligados a la exhibicion y al lujo
pasaron a hacer parte del ajuar doméstico como lo mues-
tra la pintura santaferefia. Con ello se aportaba la idea de
embellecer lo cotidiano y su posesion denotaba el poder
y la exclusividad de apropiarse de elementos fordneos?.
Este gusto condujo en diferentes partes del mundo occi-
dental a la imitacién de productos chinos lo cual permitié
abaratar los costos e introducir otras influencias de gusto
en su elaboracion. De esta manera, la palangana o lebrillo
que sirvio de modelo para la pintura santaferefia pudo ser
una produccion originaria de alguna region en Europa o
América, piezas que sin embargo y como ya lo han indi-
cado Isabel Cervera y Gustavo Curiel, no necesariamente
se basaron directamente en la porcelana china, sino que
pudieron ser el producto de una cadena de inspiraciones
de otros objetos europeos que a su vez copiaban modelos
chinescos o chinos?.

A diferencia de la Nueva Espafa o del Peru, el Nuevo
Reino de Granada sélo produjo localmente ceramicas se-
mejantes hasta el siglo XIX*, por ende, la palangana que
vemos en la pintura debia proceder de otro lugar donde se
produjera ceramica al estilo chinesco y de la cual existen
no sélo ejemplos en la pintura sino también en camarines
como el de la Virgen del Rosario en la Iglesia de Santo Do-
mingo en Tunja (Fig. 6). La tradicién mas reconocida en
América de este tipo de produccion y de la cual sabemos
que existieron ejemplos en el Nuevo Reino de Granada
fue la talavera poblana, un tipo de cerdmica vidriada que
se desarrollé ampliamente desde el siglo XVI en la ciudad
mexicana de Puebla de los Angeles, la misma ciudad don-
de se encuentra el otro monasterio americano dedicado a
Santa Inés de Montepulciano. Un tipo de ceramica que ya
en el siglo XVII era reconocido como una loza m4s fina
que la talavera toledana y que podia competir con la por-
celana China®.

GonzalezHontoria y Allendesalazar, Guadalupe, El Arte popular en el ciclo de la vida humana. Nacimiento, matrimonio y muerte, (Madrid: Testimonio

Compaiifa Editorial, 1991) 41. Sabemos que en el Nuevo Reino de Granada era usual la produccion de este tipo de reliquias a partir de imagenes

milagrosas marianas.
24

Patifio, Victor Manuel, Historia de la Cultura Material en la América Equinoccial, Tomo VII: Vida erdtica y costumbres higiénicas, (Santafé de Bogota:

Instituto Caro y Cuervo - Biblioteca Ezequiel Uricoechea, 1993), pp. 264-279.

25
26

Ibid, Tomo II: Vivienda y menaje, (Santafé de Bogota: Instituto Caro y Cuervo - Biblioteca Ezequiel Uricoechea, 1990), pp. 426-428.

Cervera Fernandez, Isabel, “De lo chino a lo chinesco, sinécdoque de un espejismo”, en: Memorias de las VI Jornadas Internacionales de Arte, Historia

y Cultura Colonial “Asia En América” (Bogota: Museo Colonial y Museo Iglesia Santa Clara: 14 al 16 de agosto de 2012), 38-56, ac4 41.

T 1bid, 42.
28

Ibid y Gustavo Curiel, “Perception of the Other and the Language of “Chinese Minicry” in the Decorative Arts of New Spain”, en Pierce, D. Y Ot

suka (R.) (ed.) Asia & Spanish America. Trans- Pacific Artistic & Cultural Exchanges, 1500-1850, (Denver Art Museum: Denver, 2006), pp. 19- 36, ac 20.
2 Lamo, Maria Carolina y Therrien, Monika “Loza fina para Bogota”, Revista de Antropologia y Arqueologia, (Vol 13 2001,/2002), pp. 199-228.

30

nic Society of America y Museo Amparo, 1999), pp. 83-84.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Connors McQuade, Margaret, Talavera poblana. Four centuries of a mexican ceramic tradition, (Nueva York: Americas Society Art Gallery - The Hispa-

151

Yo



Fig. 6 Camarin dedicado a la Virgen del Rosario.
Segunda mitad siglo XVII- siglo XVIII. Capilla del Rosario.
Iglesia de Santo Domingo. Tunja. Fuente: Olga Acosta.

Ademis de la palangana otros de los objetos de la es-
cena nos permiten ver particularizaciones representadas.
Mientras la nifia es vestida, vemos al fondo a la madre
de Inés descansando en una cama. Aunque la habitacién
cuenta con un brasero que vemos en la orilla inferior iz
quierda, tanto la cama como la cuna mecedora de la nifa
estan vestidas generosa y adecuadamente para el frio san-
taferefo, una ciudad andina donde el frio y la humedad
hacen parte de la vida cotidiana. El lecho donde yace la
madre de Inés se trata de una cama con cielo, conocida
también como cama con dosel que posee goteras y corti-
nas. Vestida con un terciopelo verde deja ver apenas un
detalle de su estructura que la muestra dentro de otro
mueble de madera que a su vez posee unas cortinas car-
mesis de terciopelo con flequillo y bordes dorados. Este
mueble se puede tratar de un pabellon que antecede a los
origenes de la alcoba cuando no existia un espacio espe-
cial e intimo como un dormitorio.

Desde el Gotico el pabellon se asemejaba a una peque-
Aa cueva, es decir una habitacién en arco que se instalaba
en un salén donde se empotraba o colocaba la cama, de
tal manera que tras las cortinas que la cubrian se lograba

31

de 1661-1663, hoy en la Gemildegalerie en Berlin.
32

algo de intimidad y comodidad de acuerdo a la temperatu-
ra del salén, como lo muestran algunas obras de la pintura
holandesa del siglo XVII’!. El Diccionario de Autoridades de
1726 nos explica asi que la palabra alcoba procede de la
voz arabe cuba que significa cueva y que se referia entonces
al aposento destinado para dormir, que regularmente se
fabricaba encerrado®?, como seria el caso de la pintura en
cuestion. Posteriormente, las cortinas serian reemplazadas
por puertas para convertir este tipo de camas en una espe-
cie de armario que encerraba al durmiente®.

Dejando el lecho de la madre de Inés, existe un ul-
timo elemento que resalta el grado de particularizacion
representado en esta pintura a través de una cierta cultu-
ra material. Bajo la cama se extiende una alfombra con
arabescos de colores, motivos geométricos a los bordes y
flequillo en los extremos. Curiosamente la alfombra se
asemeja en extremo a la que se encuentra en la escena
de fondo y sobre la cual se ha arrodillado Inés nifia para
rezar. La alfombra se reconoce como una herencia drabe.
Para el caso de Espafia, tras la conquista musulmana, se
aprendieron alli las técnicas orientales de su elaboracion,
las cuales heredé una ciudad como Santafé de Bogota
donde tenemos noticia de su fabricacion local en el siglo
XVIII en la Fabrica de Santa Barbara**. Por ende, es dificil
saber, asi como en el caso de la palangana chinesca, de
donde exactamente provenia la alfombra representada en
la pintura. La misma palabra alfombra procede del 4rabe
al-khumra, Sebastian de Covarrubias explicaba en su dic-
cionario el término Alhombra que significaba en 1611 lo
mismo que tapete, es decir una tela que cubre el piso, y
anota que la mas comun era la de color colorado®. Ya en
el siglo XVIII, vemos que la palabra alfombra se habria
establecido en la lengua castellana debido a que en 1726
el Diccionario de Autoridades ya se refiere a esta palabra
para designar una pieza de telar con varias sedas, lana y
oro de diversos colores y labores, sirviendo de ornamento
en los estrados y en los templos®.

Segiin Maria del Pilar Lopez ya en el siglo XVIII en
la Nueva Granada se encuentran testimonios que permi-

Patifio, Historia ..., Tomo 11, 410. Ejemplo de estos pabellones en la pintura holandesa se puede citar el 6leo sobre tela de Pieter de Hooch, La Madre

Diccionario de la Lengua Castellana en que se explica el verdadero sentido de las voces su naturaleza y calidad, con las phrases o modos de hablar, los proverbios

o refranes, y otras cosas convenientes al uso de la lengua dedicado al rey nuestro sefior Don Phelipe V, (Madrid: Imprenta de Francisco del Hierro Impresor

de la Real Academia Espaiiola, 1726), p. 183. El diccionario explica que es un aposento “empanado” que significa encerrado.

33

Mehl, Heinrich “Bettgeschichte(n) im Museum”, en Ninna Hennig y Heinrich Mehl (eds.), Bettgeschichte(n). Zur Kulturgeschichte des Bettes und des

Schlafens, (Schleswig: Schleswig - Holsteinischen Landesmuseum - Volkskundliche Sammlungen, 1997), pp. 195-206.

3 Patifio, Historia ..., Tomo 11, 1990, p. 447.
35

Covarrubias Orozco, Sebastian de, Tesoro de la lengua castellana, o espaiiola, compuesto por el licenciado Don Sebastian de Cobarruvias Orozco, Capellan

de su Magestad, Mastrescuela y Canonigo de la Santa Iglesia de Cuenca y Consultor del Santo Oficio de la Inquisicion, dirigido a la Magestad Catolica del Rey
Don Felipe III. nuestro Serior, con privilegio, en Madrid, por Luis Sanchez, impressor del Rey NS. Ario del Seior M.DC.XI [1611], p. 123.

3¢ Diccionario de la Lengua Castellana... p. 199.

152

Yo

OBJETOS FORANEOS EN IMAGENES PROPIAS...



ten saber que la alfombra era un elemento fundamental
sobre todo en el espacio del estrado dedicado a la mujer,
convirtiéndose en el objeto mds significativo del espacio
femenino. “Poseer una buena alfombra en una casa era
reconocer el lugar de la mujer, su rango social, su origen
culto y sus buenas costumbres”*. Asi en la pintura las dos
alfombras se encuentran en dos lugares fundamentales,
debajo de la cama donde nacié Santa Inés y en el oratorio
donde mas tarde la nifia dedicaria sus oraciones a Cristo.

Sin embargo la alfombra no sélo es un testimonio de
la vida privada cotidiana, ha representado en la historia
cultural un objeto que ha servido de puente entre Oriente
y Occidente por lo menos desde la Edad Media, como
lo demuestran miniaturas bizantinas y la pintura europea
desde el siglo XIV. Asi la presencia de la alfombra en el
género de la pintura no ha sido sélo un objeto para copiar
sino un objeto inspirador para sus artifices. Pintores como
Lorenzo Lotto y Hans Holbein d.]. desarrollaron una reté-
rica visual particular a partir de la representacion de estos
objetos en su pintura, para ellos las alfombras representa-
ban un importante reto en la aplicacién del color y en el
planteamiento compositivo®®.

CONCLUSIONES: LA COLECCION PICTORICA
DE SANTA INES COMO EJEMPLO
DE UN NUEVO LENGUAJE PICTORICO

Las observaciones acid presentadas pueden ser exten-
sivas a otras pinturas de la serie pictorica de la vida de
Santa Inés especialmente en relacién al gusto por el deta-
lle sugerido por el vestuario que portan los protagonistas
de las pinturas y ciertos objetos que estin presentes en las
escenas. A su vez al analizar otras obras de la coleccién
pictorica de las religiosas de Santa Inés vemos cémo desde
fines del siglo XVII parece existir la misma preocupacion.
Es el caso de esta pintura andénima que representa un epi-
sodio en la vida de Santa Rosa de Lima (Fig.7) y que gra-
cias a una inscripcién en el reverso del lienzo sabemos que
pudo pertenecer en 1690 a una religiosa de nombre Sor
Rlosalia] de Santa Rosa, lo cual sugiere una datacion del
cuadro anterior a esta fecha. La obra representa el cono-
cido episodio de los desposorios misticos de Santa Rosa
de Lima ilustrado posiblemente a partir de alguna fuente
grabada®. Pero aunque la escena replica el episodio de la

3T Lépez, “La vida en casa en Santa Fe ...” pp. 9293.

38

pp. 249-261.
39

* Museo de Arte Colonial, Una vida... p. 29.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 7 Desposorios misticos de Santa Rosa de Lima. Anénimo. ca. 1690.
Oleo sobre lienzo. Coleccién particular. Fuente: Museo Colonial. Bogota.

santa limefia se apropia de algunos elementos y particula-
riza especialmente la imagen de la Virgen del Rosario con
el Nifio ante la cual se habria postrado Santa Rosa.

La pintura representa asi una imagen de bulto poli-
cromada ataviada con indumentarias postizas conocida
como la Virgen de la Conquista, una imagen milagrosa
particular de la Virgen del Rosario que fue ampliamente
venerada en el siglo XVII en la Iglesia de Santo Domingo
en Santafé. Aunque hoy hace parte del acervo del Museo
Colonial despojada de sus indumentarias y de la figura
del Nifo, sus retratos pintados abundan en las iglesias y
colecciones bogotanas y testimonian su importancia local
(Fig. 8). La misma coleccién de Santa Inés posee algunos
lienzos de gran formato que retratan a esta imagen de bul-

to ataviada con indumentaria postiza, la pintura firmada y
fechada por Jeronimo Acero de la Cruz en 1646 (Fig. 9)*.

Schwarz, Hans-Gunther, Orient - Okzident. Der orientalische Teppich in der westlichen Literatur, Asthetik und Kunst, (Miinchen: Iudicium Verlag, 1990),

Un possible modelo pudo ser un grabado italiano fechado en 1668 sobre los desposorios misticos de Santa Rosa de Lima. Véase: PESSCA.

153
Yo



Fig. 8 Antigua Virgen de la Conquista. Anénimo ¢ sevillano?. Siglo XVI .
Madera tallada y policromada. Museo Colonial Bogota.
Fuente: Museo Colonial. Bogota.

Por otro lado, naturalmente la canonizacion de la primera
santa americana y dominica debié causar revuelo en el
Monasterio santaferefio, por esto no es de extrafiarnos la
presencia de varias de sus imagenes en la coleccion.

Sin embargo en la pintura de Sor (Rosalia de Santa
Rosa) de fines del siglo XVII conviven varias situaciones
y presentan a la santa americana ante una imagen venera-
da localmente en Santafé. Esta pintura muestra el caricter
fraccional de una imagen entrecruzada y mezclada donde
a partir de sus particularidades se superponen geografias
y temporalidades creando imagenes nuevas. Este pequefio
lienzo seria el primero de una serie de obras de la coleccion
de Santa Inés que se valen de mecanismos de apropiacién
donde imagenes foraneas son transformadas en propias a
partir de la incorporaciéon de elementos locales, el mismo
fenomeno podemos apreciarlo en el siglo XVIII con la pin-

4 Cervera Fernandez, “De lo chino a lo chinesco...”, p. 42.

o)
Cultura, 2013), pp. 21- 31.

154

Yo

Fig. 9 Retrato pintado de la Virgen de la Conquista.
Jerénimo Acero de la Cruz (firmado). 1646 (fechado).
Pintura sobre tela. Coleccién particular. Fuente: Olga Acosta.

tura del nacimiento de Santa Inés, pero a diferencia de la
pintura de Santa Rosa, ésta incorpora objetos originalmen-
te fordneos ligados en buena parte a la exhibicion y al lujo
que pasaron a hacer parte del ajuar doméstico terminando
por convertirse en objetos de uso comun. Con ello se apor-
taba la idea de embellecer lo cotidiano y su posesion deno-
taba el poder y la exclusividad de apropiarse de elementos
externos*. Ademas de la pintura del nacimiento de Santa
Inés, la coleccion pictdrica inesita da pistas que en el siglo
XVIII se desarrollaria con mayor amplitud este fendomeno
de apropiacion y de atencion al detalle y a los objetos a
través de la misma serie pictorica de la vida de esta santa,
pero también a partir de los retratos de las monjas muer-
tas, especialmente a través de la caracterizacion precisa de
sus coronas y palmas de flores, lo cual exigia a los artifices
poseer una cierta destreza de su oficio (Fig. 10)*2.

Cruz Medina, Juan Pablo, “Monjas muertas, ;pintores opacados!”, en Cuerpos Opacos. Delicias invisibles del erotismo mistico. (Bogota: Ministerio de

OBJETOS FORANEOS EN IMAGENES PROPIAS...



Vale la pena resaltar que las obras mencionadas per-
tenecieron a los espacios de clausura de las religiosas y
por ende de uso exclusivamente privado, que pudieron
funcionar como imagenes ejemplificantes o devocionales.
Teniendo esto presente jcomo podemos leer esta nece-
sidad de particularizar las imagenes para el Monasterio
de Santa Inés de Montepulciano? A diferencia de otros
paises andinos, para el caso colombiano no hemos aun
establecido claramente diferenciaciones puntuales en la
pintura neogranadina que nos permitan caracterizar pro-
cesos en temporalidades precisas y establecer en este caso
particular comparaciones que permitan clarificar el fené-
meno. Aunque ya se estin realizando esfuerzos en este
camino, la inflacion de atribuciones a Gregorio Véasquez
de Arce y Ceballos y a la familia Figueroa solventaron esta
necesidad desde comienzos del siglo XX. Aunque poda-
mos suponer como causa una influencia flamenca mas
importante de lo que se ha supuesto o incluso la llegada a
Santafé de artistas procedentes de talleres cuzquefios que
pudieron trabajar para monasterios femeninos de clausu-
ra, lo mas riguroso en este punto es empezar a responder
la pregunta a través de situaciones ligadas directamente
con el monasterio y no con un contexto artistico santafe-
refio desconocido.

En este sentido hubo tres situaciones que pudieron im-
pulsar una nueva dinamica identitaria en el Monasterio de
Santa Inés en Santafé y que habrian influido en la trans-
formacion de un lenguaje visual en su coleccion pictorica.
Por un lado, la canonizacion de Santa Rosa de Lima en
1670, como primera santa americana y como dominica, a
lo que siguio la canonizacién en 1726 de la santa patrona
del monasterio, Santa Inés, y por ultimo un proceso de
canonizacion que comenzé a adelantarse al interior del
Monasterio a favor de Sor Gertrudis de Santa Inés nacida
en 1668 y muerta en 1730 (Fig. 10). Esta religiosa devota
conocida como el Lirio de Santafé y que gozo en vida de
cierta veneracion en la ciudad, tras su muerte en 1730, su
cuerpo fue encontrado incorrupto lo que dio comienzo
a un proceso inconcluso de canonizacion y a la publica-
cion de la biografia escrita por su confesor Pedro Andrés

43

Fig. 10 Sor Gertrudis Teresa de Santa Inés. Anénimo. ca. 1730.
Oleo sobre tela. Coleccion particular. Fuente: Museo Colonial. Bogoté.

Calvo de la Riba en Madrid en 1752. En el monasterio se
encuentra una copia del inconcluso proceso canonico del
afio 1732, sobre la fama de santidad de esta religiosa y da
cuenta de la importancia que tuvo el proceso al interior
del Monasterio reflejando un entrecruzamiento entre esta
religiosa, Santa Rosa y Santa Inés en la representacion de
la fama de santidad propia de esta religiosa®.

De esta forma, es posible proponer que la necesidad de
particularizar la historia de la vida de Santa Inés podria es-
tar relacionada, por lo menos en parte, con el proceso de
canonizacion de Santa Gertrudis que encarnaria en este
caso el reconocimiento de una identidad propia o por lo
menos particular dentro del Monasterio y que logré im-
pregnar y apropiarse de la diversidad cultural en la que
se habia originado. Asi pinturas como el Nacimiento de
Santa Inés serian un testimonio de un proceso mediante
el cual la comunidad religiosa inesita se apropié de rasgos
que se consideraban auténticos de otros grupos sociales y
de otros personajes santos como Santa Inés y Santa Rosa
para utilizarlos en las relaciones coloniales en las cuales se
encontraba inmerso entonces el Monasterio.

AMSIM (Archivo del Monasterio de Santa Inés de Montepulciano en Bogota), Copia del proceso canénico del aiio 1732, sobre la fama de santidad de

la sierva de Dios: Sor Maria Gertrudis Teresa de Santa Inés. Monja Dominica, fallecida en el aiio de 1730. Cuyo original manuscrito fue enviado a Roma por

el R. Padre Alberto Ariza, O.P. Hacia el aiio de 1948, en orden a obtener la beatificacién de la expresada monja, perteneciente al Monasterio de Santa Inés de

Montepulciano, en la ciudad de Santafé de Bogotd, Colombia). Hoy sabemos que el manuscrito original de este documento s6lo fue enviado a Roma en

1948 y sobre el cual aun no tienen noticia las religiosas.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

155
Yo



FUENTES

Acosta Luna, Olga Isabel y Cruz Medina, Juan Pablo, Entrevista a Sor
Teresita de la Caridad, 16 de julio del 2012.

AMSIMB (Archivo del Monasterio de Santa Inés de Montepulciano de
Bogota) Transcripcion del testamento de Dn Juan Clemente Chavez
del 29 de mayo de 1628 realizada en 1769 debido a un pleito por la
pertenencia de un pantano en el Valle de Boxaca.

AMSIM (Archivo del Monasterio de Santa Inés de Montepulciano en
Bogota), Copia del proceso candnico del ario 1732, sobre la fama de
santidad de la sierva de Dios: Sor Maria Gertrudis Teresa de Santa
Inés. Monja Dominica, fallecida en el aio de 1730. Cuyo original ma-
nuscrito fue enviado a Roma por el R. Padre Alberto Ariza, O.P. Hacia
el aio de 1948, en orden a obtener la beatificacion de la expresada
monja, perteneciente al Monasterio de Santa Inés de Montepulciano,
en la ciudad de Santafé de Bogotd, Colombia). Hoy sabemos que el
manuscrito original de este documento s6lo fue enviado a Roma
en 1948 y sobre el cual aun no tienen noticia las religiosas.

BIBLIOGRAFIA

Acosta Luna, Olga Isabel y Cruz Medina, Juan Pablo (2013), “Monjas
muertas, ;pintores opacados!”, en Cuerpos Opacos. Delicias invisi-
bles del erotismo mistico. (Bogota: Ministerio de Cultura), pp. 21- 31.

Alvarez White, Maria Cecilia et al. (2005), Tesoros artisticos del Convento
de las Carmelitas Descalzas de Santafé de Bogotd (Bogota: Universi-
dad Nacional de Colombia y Convenio Andrés Bello).

Amerlinck de Corsi, Maria Concepcion y Ramos Medina, Manuel
(1995), Conventos de monjas. Fundaciones en el México virreinal
(México: Grupo Condumex).

Centi, P. y Timoteo, M. (1977), Santa Inés de Montepulciano. Virgen Do-
minicana (Bogota: S.E).

Cervera Fernandez, Isabel, “De lo chino a lo chinesco, sinécdoque de
un espejismo”, en: Memorias de las VI Jornadas Internacionales
de Arte, Historia y Cultura Colonial “Asia En América” (Bogota:
Museo Colonial y Museo Iglesia Santa Clara: 14 al 16 de agosto
de 2012), pp. 38-56.

Covarrubias Orozco, Sebastian de, Tesoro de la lengua castellana, o espaiio-
la, compuesto por el licenciado Don Sebastian de Cobarruvias Orozco,
Capellan de su Magestad, Mastrescuela y Canonigo de la Santa Igle-
sia de Cuenca y Consultor del Santo Oficio de la Inquisicion, dirigido
a la Magestad Catolica del Rey Don Felipe 111. Nuestro Seiior, con
privilegio, en Madrid, por Luis Sanchez, impressor del Rey NS. Ao
del Serior M.DC.XI [1611].

Curiel, Gustavo (2000), “Perception of the Other and the Language of
“Chinese Minicry” in the Decorative Arts of New Spain”, en
Pierce, D. Y Otsuka (R.) (ed.) Asia & Spanish America. Trans- Pa-
cific Artistic & Cultural Exchanges, 1500-1850, (Denver Art Mu-
seum: Denver), pp. 19-36.

Connors McQuade, Margaret (1999), Talavera poblana. Four centuries of
a mexican ceramic tradition, (Nueva York: Americas Society Art
Gallery - The Hispanic Society of America y Museo Amparo).

De Castillo, Hernando, Fray. Segunda parte de la Historia General de Sanc-
to Domingo y de su Orden de Predicadores por el maestro Fray Hernan-
do de Castillo de la misma Orden con Privilegio (Sant Pablo de Valla-
dolid: Diego Fernandez de Cordova, Impresor del Rey, 1592).

Florez de Océriz, Juan, Genealogias del Nuevo Reino de Granada, edicion
facsimilar de la impresion de Madrid de 1674, Instituto Caro y
Cuervo/Instituto Colombiano de Cultura Hispanica, Bogot4,

1990 [1674], 2 tomos.

156

Yo

Gil Tovar, Francisco y Arbelaez Camacho, Carlos (1968), “Arte religio-
so en la Nueva Granada. Exposicion XXXIX Congreso Eucaris-
tico Internacional. Bogota Agosto 1968”, (Bogot4: Ediciones
Sol y Luna).

GonzilezzHontoria y Allendesalazar, Guadalupe (1991), El Arte popular
en el ciclo de la vida humana. Nacimiento, matrimonio y muerte,
(Madrid: Testimonio Compaiiia Editorial).

F.W.H. Hollstein’s Dutch & Flemish etchings and woodcuts 1450 - 1700,
(Hertzberger, Amsterdam: 1949-2007). The Collaert Dynasty,
Parte 111, 74, No. 550/1.

Helman, Cecil G. (1990), Culture, Health and Illness. An Introduction for
Health Profesionals (Londres: Wright Henderson).

Lamo, Maria Carolina y Therrien, Monika “Loza fina para Bogota”, Re-
vista de Antropologia y Arqueologia, (Vol 13 2001,/2002) 199-228.

Langebaek Rueda, Carl Henrik (2009), Los Herederos del Pasado. Indige-
nas y pensamiento criollo en Colombia y Venezuela, 2 Tomos, (Bo-
gotd: Uniandes).

Lopez, Maria del Pilar (2011), “La vida en casa en Santa Fe en los siglos
XVII y XVIII”, en Boja Gémez, Jaime y Rodriguez Jiménez,
Pablo, Historia de la vida privada en Colombia, (Bogota: Taurus),
Tomo [, 81- 108.

Manrique, Alonso, Fray y Marques, Domingo Maria, fray, Sacro Diario
Dominicano Tomo segundo en el qual se contienen las vidas de los
Santos, Beatos, y Venerables, que passaron desta a mejor vida en los
tres meses abril, mayo y junio, compuesto en italiano de diversos auto-
res por el Ilustrissimo, y Rew. Seiior D. Fr. Domingo Maria Marques
Obispo de Puzol del mismo Orden y Aumentado en Espaiiol de nuevas
vidas, ¢ ilustrado de indices y mdrgenes por el M.R.P. (Venecia: Con-
vento San Pablo de Valladolid, 1697).

Mehl, Heinrich (1997), “Bettgeschichte(n) im Museum”, en Ninna Hen-
nig y Heinrich Mehl (eds.), Bettgeschichte(n). Zur Kulturgeschichte
des Bettes und des Schlafens, (Schleswig: Schleswig - Holsteinischen
Landesmuseum - Volkskundliche Sammlungen), pp. 195 - 206.

Museo de Arte Colonial (2012), Una vida para contemplar. Serie inédita:
Vida de santa Inés de Montepulciano, O.P., Museo de Arte Colo-
nial (Bogota: Ministerio de Cultura).

Patifio, Victor Manuel (1993), Historia de la Cultura Material en la Amé-
rica Equinoccial, Tomos Il y VII, (Santafé de Bogota: Instituto
Caro y Cuervo - Biblioteca Ezequiel Uricoechea).

Rappaport, Joanne (2014), The Disappearing Mestizo. Configuring
Difference in the Colonial New Kingdom of Granada, (Durham:
Duke University Press).

Rey-Mirquez, Juan Ricardo (2012), “La imagen colonial neogranadina y su
aura mediocritas”, en: Sztuka Ameryki Eaciriskiej / Arte de America
Latina, - Studia o sztuce kolonialnej, nowoczesnej i wspéfczesnej / Estu-
dios del arte colonial, moderno y contempéraneo (vol. 2), pp. 153-163.

Rodriguez, Maria Eugenia, “Costumbres y tradiciones en torno al em-
barazo y al parto en el México virreinal”, en Anuario de Estudios
Americanos. Escuela de Estudios hispano-americanos. Consejo
Superior de investigaciones cientificas, Sevilla (julio - diciem-
bre 2000): LVII -2.

Schwarz, Hans-Gtinther (1990), Orient - Okzident. Der orientalische
Teppich in der westlichen Literatur, Asthetik und Kunst, (Minchen:
Tudicium Verlag).

————— Diccionario de la Lengua Castellana en que se explica el verdadero
sentido de las voces su naturaleza y calidad, con las phrases o modos
de hablar, los proverbios o refranes, y otras cosas convenientes al uso
de la lengua dedicado al rey nuestro sefior Don Phelipe V, (Madrid:
Imprenta de Francisco del Hierro Impresor de la Real Acade-
mia Espanola, 1726).

OBJETOS FORANEOS EN IMAGENES PROPIAS...



LAS TINIEBLAS DEL CORAZON
RECORRIDOS DE LAS REPRESENTACIONES DEL CORAZON
DE LA EUROPA MEDIEVAL A LA VENEZUELA BARROCA

EMANUELE AMODIO / VENEZUELA-ITALIA

| cuerpo estd en el centro medular de las representa-

ciones culturales y sus trazas y huellas se encuentran

por doquiera tanto en la vida cotidiana como en los
acontecimientos extraordinarios: las fiestas, los rituales, el
arte y el mismo territorio, que entra en sintonia con los
simbolos corporales. En el imaginario cultural occidental,
con su centro medular en la Edad Media, el microcosmo
refleja el macrocosmo, el cuerpo da sentido al mundo y el
mundo le responde organizdndose, en un juego de espejos
que el lenguaje estructura y manifiesta. Pero el proceso va
mas alld del mundo fisico, involucrando las relaciones y
las emociones: desde el higado, simbolo del coraje, al ojo,
espejo del alma y, naturalmente, el corazon, centro propul-
sor de vida y pasiones. El corazén asume forma de simbolo
en las relaciones humanas -el amor occidental encuentra
alojamiento en el corazén-, y en las representaciones de la
divinidad, particularmente en la religion cristiana que del
dolor corporal hizo imagen de la redencién y, por ende,
de la superacion de lo humano hacia lo divino. Por todo
esto, en la cultura barroca que se gestd y desarrolld entre
los siglo XVIy XVII, con prolongaciones americanas hasta
todo el XVIII, el corazon asume un lugar central, como lu-
gar del sufrimiento pero también como referente semiotico
de algunas figuras miticas centrales del cristianismo, como
lo son las de Cristo y Maria, su madre. Evidentemente, se
trata de contenidos culturales que en el Nuevo Mundo
vinieron con los colonizadores europeos y, especialmente,
espafioles, pero aqui encontraron terreno muy fértil, so-
bre todo considerando que en dos de las 4reas geograficas
mas importante del continente, México y Pert, se habian

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

desarrollado culturas cuyo foco religioso estuvo centrado
en el sacrificio de seres humanos, donde el corazén de la
victima adquiria importancia central en el rito. Asi que
nos encontramos con la confluencia de dos motivos sim-
bolicos cuyo referente es un 6rgano esencial de la vida del
cuerpo y, por esto, en ambos horizontes culturales, carga-
dos de sentidos sociales y culturales. De alli la hipdtesis de
superposiciones y sincretismos, cuya realidad debera ser
demostrada precisamente por las representaciones, icono-
graficas y discursivas, del corazon barroco. De cualquier
manera, mds alla de esta verificacién, la deriva cultural,
las guerras de las imagenes y la reinvencion cultural en
el continente americano, marcaron el desarrollo local de
las representacién europeas del cuerpo y es de esto que
queremos particularmente dejar constancia y descripcion.

EL CORAZON BARROCO: DE LA EUROPA
MEDIEVAL A LA AMERICA BARROCA

Si cada sociedad necesita representarse culturalmente
el cuerpo fisico, en su totalidad y en sus partes vitales,
para poder usarlo y cuidarlo, una arqueologia de las re-
presentaciones europeas del corazon tiene que tomar en
cuenta sus mismos origenes poblacionales, aunque es evi-
dente que hay elementos culturales que se trasmiten de
generaciones en generaciones y otros que no perviven mas
alla de la historia de cada cultura. En este sentido, nues-
tro recorrido deberia tener su inicio por lo menos en las
representaciones del corazon griegas y romanas, pasando

157
Yo



por el cristianismo dominante y, es importante anotarlo,
por las culturas locales, de élite y populares. Es el cristia-
nismo que, mas que otras tradiciones, incorpora elemen-
tos culturales de variados origenes, a partir de sus raices
en el mundo hebreo y su libro sagrado, que sera asumido
por el cristianismo como su piso histérico, aunque con
una discontinuidad fundamental, centrada en el evento
central que funda la nueva religion mediterraneay, con él,
la creacién de un nuevo tiempo: Cristo, el mesias anuncia-
do y finalmente hecho carne.

En la tradicion biblica, el corazon era un lugar de lucha
donde las pasiones pugnaban por la voluntad del hombre,
era el lugar de la luz y de las tinieblas, podia abrirse a
la palabra de Dios pero también “endurecerse” (Deutero-
nomio, 10: 16-17) para seguir los designios del hombre vy,
cuando la figura del mal se hizo persona, la del enemigo
tenebroso (véase en este sentido, cuantas veces en el Hexo-
do se hace referencia al corazén “endurecido” del faraon
egipcio). El corazdn, en esta tradicion, tiene vida propia o,
mejor, metonimicamente asume la subjetividad de toda la
persona: teme, se espanta, rechaza, acepta, goza, se alegra,
llora... Asume las formas del mismo hombre, es su repre-
sentamen, para utilizar la definicion de signo que propone
Pierce, tanto que en la ya citada referencia al Deuterono-
mio se llega a sugerir de circuncidar “el prepucio de vues-
tro corazén”, para alejarlo del mal.

Sin embargo, el corazon es también un “lugar” donde
Dios siembra su palabra, aunque més a menudo puede
contaminarse y transformarse en el “lugar de las tinieblas”
(Job, 38:19), el lugar de donde sale la maldad del hom-
bre, ya que “lo que sale de la boca, del corazon sale; y eso
contamina al hombre. Porque del corazon salen los malos
pensamientos, los homicidios, los adulterios, las fornica-
ciones, los hurtos, los falsos testimonios y las blasfemias”
(Mateo, 5: 18-19). Esta espacializacion biblica del corazén
tendra un desarrollo importante cuando la tradicion he-
brea se juntara en San Agustin con la griega y romana
del “arte de la memoria”: el corazon se vuelve un espacio
imaginario donde pasiones y memorias encuentran su ver-
dadero lugar. En las Confesiones, San Agustin relata “que
se llené mi corazén de tinieblas” (Libro cuarto, IV-9), por
la muerte de un amigo; pero es también iluminado por la
presencia de Cristo: “como esposo que sale de su tialamo,
se esforzod alegremente con animo gigante para correr su
camino. No se retardé ni detuvo en su carrera, antes la
corrié toda, clamando con sus palabras, con sus obras,
con su vida, con su muerte, con su bajada al infierno y
con su ascension al cielo, que nos volvamos a EL Y se
aparto de nuestra vista para que volvamos sobre nosotros,
entremos en nuestro corazoén y le hallemos; pues aunque
se fue, siempre estd aqui con nosotros” (Confesiones, Li-
bro cuarto, XII-19). El Cristo habita el corazén y lo cultiva

158

Yo

como un “campo” (Confesiones, Libro secundo, III-5), él
habita el mismo hombre ya que el corazén lo re/presenta,
como el mismo San Agustin refrenda: “Y si me esforzaba
por poner mi alma en aquello que yo imaginaba ser mi
Dios para que alli descansase, se resbalaba por no hallar
solidez y volvia a caerse sobre mi, quedando yo hecho una
infeliz morada de mi mismo, donde ni pudiese estar ni
la pudiese dejar. Porque jadonde podria huir mi corazon
que se alejara de si mismo?, jadonde huiria de mi?, ;donde
dejaria de ir tras de mi? (Confesiones, Libro cuarto, VII-12).

Esta concepcion del corazén humano como lugar pri-
vilegiado del hombre encontrard su completo desarrollo
durante la Edad Media: el corazon como lugar de la me-
moria del sacrificio del hijo de Dios (cf. Hoystad, 2010).
Se crea asi una correspondencia directa, en términos ana-
logicos, entre el cuerpo de Cristo y el cuerpo del cristia-
no en el momento de las tinieblas, a través de la accién
violenta de la cruz, como San Anselmo de Canterbury
(1033-1109) resalta: “La abertura del costado de Cristo
nos revelo las riquezas de su bondad, es decir, la caridad
de su Corazoén hacia nosotros” (Meditaciones, 68: 761; cf.
Anselmo de Canterbury, 1952); refrendado, de manera
mas cruda, por San Bernardo de Chiaravalle (1090-1153),
refiriendo explicitamente que “por la herida del cuerpo se
descubre el secreto del corazon” (Sermo in Canticum Canti-
corum, LXI, 34; cf. Chiaravalle, 1996). En todo caso, estas
representaciones deben considerarse todavia de produc-
cién teoldgica y de relativa propagacion entre las masas
cristianas, la que se incrementard gracias a la accion de
algunos conventos, sobre todo femeninos, de los cuales
el mas importante para el culto del Corazon de Jesus
debe ser considerado el monasterio de las Cistercienses
de Helfta en Sajonia, donde vivié gran parte de su vida la
mistica Matilde de Magdeburgo y tuvo sus “revelaciones”,
que describié en la obra La Luz fluida de la Divinidad en el
alma, con gran énfasis en la relacion del cristiano con el
Corazén de Jesus: “El Hijo de Dios aparecié delante de
mi, y en sus manos tuve su Corazon. Era mas brillante
que el sol, y difundioé rayos luminosos de luz por todos
lados”. Esta es la representacion que se fijara en la imagi-
nacién de los fieles, superando los siglos y llegando hasta
la actualidad. En Helfta, Matilde se junté con otras dos
monjas, Santa Matilde de Hackeborn y Santa Gertrudis la
Grande, quienes recogeran en el Liber Specialis Gratiae la
visiones de Matilde, reforzando y completando la imagen
del Corazon divino, segtn la tradicion de San Bernardo:
“El Senor abrié la herida de su dulce Corazon y dijo: he
aqui la grandeza de mi amor...”. Generalmente la icono-
grafia de Santa Gertrudis la muestra con el pecho abierto,
mostrando el corazén con la imagen del nifio Jests.

En el juego mistico que se pone en escena hay una se-
rie de correspondencias que permiten connotar la imagen

LAS TINIEBLAS DEL CORAZON...



discursiva y, como veremos mds adelante, la iconografica:
ya que la “alteridad radical” de Dios es inalcanzable (cf.
Amodio, 2009), el Cristo, en su humanizacién, permite el
enlace, que los rituales reactualizan periédicamente (por
ejemplo, en la Misa). Este “puente”, por lo menos en la
representacion, estd constituido por el cuerpo de Cristo
en un momento particular de su vida terrenal: la muerte
en la cruz. Se crea asi una conexién metonimica entre el
corazon del crucificado y el corazén de la mistica, enlaza-
dos por la accién del arma que produce la herida sangran-
te, primero en el cuerpo divino cuando el Cristo abre su
herida con sus manos para mostrar su corazén y, después,
con la accion sobre la mistica, como en el caso de Santa
Caterina (1347-1380), cuando en la visién beatifica le abre
el pecho para sustituir el corazon humano con el propio
divino. De esta manera, lo ideal del cristiano es albergar
en su pecho el corazon de Cristo, suma del sufrimiento y
de la redencion, lugar donde lo carnal, en su materialidad,
se hace signo de la presencia divina en su momento culmi-
nante en la cruz. Es el caso de la monja agustiniana Clara
de Montefalco, beata y santa: una vez fallecida en 1308,
sus hermanas, recordando sus palabras “yo tengo Jesus
Cristo crucificado dentro de mi corazon”, le abrieron el
pecho y sacaron su corazén y abriéndolo encontraron una
cruz de carne, gritando al milagro. Y cuando el incrédulo
obispo Berengario Donadei de Spoleto quiso averiguar si
de histeria monacal se trataba, él también descubrio que
no sélo la cruz de Cristo estaba representada en el corazén
de la beata, sino todos los objetos de la tortura, desde la
corona de espinos, los clavos y el lanzén, hasta la columna
del sacrificio (cf. Camporesi, 1994: 6-7) (Fig. 1). El hecho
que Santa Clara fuera una agustiniana demuestra como la
influencia del obispo de Hipona atraviesa la edad media
occidental, hasta llegar al Concilio de Trento, en el arran-
que de la modernidad!.

La difusion del culto al Corazén de Jests debe mucho
a los misticos y a los teélogos, pero también a las teofanias
producidas por santos y santas, desde las visiones hasta el
olor de rosas de sus cadaveres incorruptos. En verdad, es
toda la cultura popular cristiana que se permea de estos
contenidos, aunque mezclados con las pricticas religiosas
residuales de otras creencias y, es el caso de mencionarlo,
por ese anti-cristianismo representado por los fendmenos
brujeriles, aunque éstos a menudo deben mas a la imagi-
nacién afiebrada de los inquisidores que a las précticas o
imaginarios populares. Hay también otra fuente impor-
tante, la literatura pietistica, cuyo ejemplo mas importante
es La Imitacion de Cristo del canonigo agustino Tomas Kem-

! | [ |f

o

Fig. 1 Santa Chiara de Montefalco. Portada del Libro: Specchio lucidissimo
di santita et miracoli nella vita, morte, et doppo morte della B. Chiara da
Montefalco, de Giovanni Matteo Giberti. Foligno, 1663.

e

il L i
S

pis (1380-1471), publicado en 1418, deviniendo en la obra
de devocion cristiana mas difundida después de la misma
Biblia, que ya desde el incipit del primer capitulo declara
que “Quien me sigue no anda en tinieblas, dice el Sefior.
Estas palabras son de Cristo, con las cuales nos amonesta
que imitemos su vida y costumbres, si queremos verdade-
ramente ser alumbrados y libres de toda la ceguedad del
corazén”. La imitacion reproduce los contenidos del culto
al Corazon de Jests en casi toda su evolucion, desde el
pedido de ser alumbrado para quitar “de la morada de mi
corazén toda tiniebla” (23: 8), hasta el ruego que “viniese
a nuestro corazén Jesus crucificado” (25: 6). Sin embargo,
hay que esperar el Concilio de Trento (1545-1563) para
que la imagen del Corazén Divino asumiera la centralidad
del culto cristiano, tanto ritual como iconografico, dentro
del programa contrarreformista que esparcird su culto e
imagen en todos los rincones del mundo cristiano, gracias
sobre todo a la Compaiiia de Jesus, creada por San Ignacio
de Loyola y aprobada en 1540, con la finalidad explicita
de propagar la fe cristiana, y fueron los jesuitas, de hecho,
los grandes propagadores del culto al Corazén de Jesus en
América.

La propagacion de la representacion y devocion del
Corazén de Jesus siguio por lo menos tres recorridos: los

Es importante indicar que el culto al Corazén de Jesus entra en sinergia con otros de tipo sacramental que directa o indirectamente lo refuerzan,

constituyendo asi un complejo religioso estructurado alrededor del referente mitico mas importante para la religion cristiana: la crucifixion. Entre

estos cultos medievales podemos el de las Cinco Llagas de Cristo y el de la Sagrada Lanza, creado por el papa Inocencio VI en 1353.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

159
Yo



.-.-Jn:",-i’-‘.vfm- -J-'lril-“ﬁl.

ﬁﬂkbﬁhmw:ﬁ-

Fig. 2 Imagen del Sagrado Corazén, segun la vision
de Marguerite Marie Alacoque. Siglo XVIII, Musée du Coeur, Bruxelles.

rituales eclesiasticos, la literatura devocional y la represen-
taciéon iconografica, tanto a través de estampas como de
cuadros para las iglesias, reproduciendo las figuras emble-
maticas de la historia de las misticas que directa o indirec-
tamente habian tenido un papel en el desarrollo del culto.
Ya que el barroco incentivé el misticismo, amén de la mul-
tiplicacion de representaciones iconograficas, la historia
del Corazon de Jests posterior al Concilio de Trento no
se limité a reproducir el recorrido medieval, sino que se
nutrioé de otras experiencias misticas o, por lo menos, de
intensas devociones, tanto en Europa como en América.
Si consideramos la presencia jesuita, y su rol misionero
y educativo, resulta evidente el éxito que tuvieron en la
introduccion del culto al Sagrado Corazon de Jests, parti-
cularmente en las tres grandes capitales religiosas america-
nas: Ciudad de México, Lima y Quito. Es precisamente en

Lima y Quito, centros propulsores del barroco americano,
donde encontramos al padre Jesuita Diego Alvarez de Paz,
habiendo llegado al Pert en 1585 y vivido en Quito, don-
de compuso una obra en tres tomos, La Vida Espiritual y
su Perfeccion (Paris, 1608), con fuerte incentivo a la devo-
cién al Corazén de Jests (cf. Tobar Donoso, 1953). Lo
mas importante, y es solamente un ejemplo entre otros,
aunque de los mas significativos, fue el fomento que dio
en Quito de un movimiento espiritualista centrado en la
devocion del Corazon de Jesus, al cual se unieron varios
sacerdotes y, sobre todo, en el que resalté la quitefia Santa
Mariana de Jesus Paredes y Flores (1618-1645), mistica con
visiones del Sagrado Corazon, conocida como la Azucena
de Quito, por las flores que milagrosamente brotaron de
una maceta donde los médicos que la habian sangrado
arrojaron su sangre (cf. Lara, 2001: 1768).

Mientras tanto, en Europa, se multiplicaban los cen-
tros de devocién al Sagrado Corazon; en Francia impul-
sado por el cardenal de Bérulle (1575-1629), en cuyo
contexto resalta la obra de San Juan Eudes (1601-1680),
quien fundo la Congregacion de Jestus y Maria, alrededor
de la devocion del Sagrado Corazén de Jesus y al Corazén
de Maria, cuya actividad dara origen a un gran movimien-
to francés en cuyo seno emergera Santa Margarita Maria
Alacoque (1647-1690), la mistica mas importante de la
época barroca, sobre todo por la elaboracion de la imagen
que se volverd canénica del Sagrado Corazon: rodeado
de llamas, con la corona de espina y la cruz (cf. Morgan,
2013) (Fig. 2). También en el caso de Alacoque se valori-
za la idea del “intercambio de corazones”, sobre todo en
términos de enlace entre el Corazon de Jesus y el corazén
de la mistica, imagen que desborda el campo religioso ca-
nonico hasta mezclarse con la obra alquimica, entendida
como trasformacion del hombre: el fuego terrenal del
corazén del hombre, sumergido en las tinieblas, es ilumi-
nado por el fuego de luz de Jesus a través del vinculo, casi
“tubular”, del Espiritu Santo, como lo encontramos, por
ejemplo, en la obra Theosophische Werke, de Jacob Boehme,
publicado en Amsterdam en 1682 (Fig. 3)

El fervor y la devocién del Corazdn de Jesus fueron en
aumento, también en América (cf. Terdn, 1982), donde
volvemos a encontrar en Quito a otra mistica, casi con-
temporanea a la francesa Alacoque: Gertrudis de San
Idelfonso (1652-1709), del monasterio de Santa Clara,
con confesor jesuita y “notables... visiones relativas al Sa-
grado Corazon de Jesus, andlogas a las de la B. Margarita

No es demas mencionar que, en paralelo a los procesos citados, tanto religiosos como herméticos, el Renacimiento impulsaba también la investiga-

cion médica y el estudio anatomico del cuerpo humano, superando la prohibicion eclesial de manipular los cuerpos muertos. El caso de Leonardo

da Vinci y sus dibujos del corazén estan alli a manifestar este nuevo interés hacia la materialidad del cuerpo humano, y es en esta senda que, por

ejemplo, encontramos la obra de William Harvey, De motu cordis, publicada en Frankfurt en 1628, donde finalmente se describen racionalmente

la circulacion de la sangre y la funcién de bombeo del corazon.

160

Yo

LAS TINIEBLAS DEL CORAZON...



) / ;f '

Fig. 3 Alegoria del enlace de corazones, divino y humano, para la ascesis
alquimica. Jacob Boehme, Theosophische Werke. Amsterdam, 1682.

de Alacoque” (Lara, 2001: 1477), aunque la mas famosa
corazonista americana de la época colonial fue sin duda
Santa Rosa de Lima (1586-1617) quien, inspirada en Santa
Catalina de Siena, profesé en la Tercera Orden de Santo
Domingo. Vivié aislada toda su vida conventual, aunque
no se negaba a las actividades caritativas y la asistencia
a los que a ella recurrian gracias a su fama de piadosa y
entregada a los pobres y enfermos. Sus visiones misticas
se centraban en el Sagrado Corazén de Jesus, particular-
mente el evento que ha sido definido como “Desposorio
Mistico”, ocurrido el Domingo de Ramos de 1617, cuando
el nifio Jesus le hablo: “Rosa de mi Corazén, yo te quiero
como esposa” (cf. Iraburu, 2003). Muere en olor de san-
tidad en Lima el 30 de agosto de 1617, siendo presentado
en Roma el pedido de beatificacién en 1634, declarada
beata en 1669 y santa en 1671 por el papa Clemente X,

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

ademas de patrona del Pert1 y “Principal Patrona del Nue-
vo Mundo”. En 1923, el historiador dominico espafiol
Luis G. Alfonso Getino encontré dos pliegos de collages
y textos manuscrito holografo de la santa, con “acertijos
misticos” y declaraciones autobiograficas referidas a sus
visiones, resaltando las “Mercedes o heridas del alma” y
la “Escala espiritual”, ambas con imdgenes de corazones
de Cristo (cf. Mujica Pinilla, 2001: 148) (Fig. 4). Citamos:
“Despues de aber echo la Confesién Jeneral y de aber padecido
cerca de dos afios de grandes penas, tribulaciones, desconsuelos,
desamparos, tentasiones, batallas con los demonios, calumnias
de confesores y de las criaturas, enfermedades, dolores, calenturas,
y para desirlo todo las mayores penas de infierno que se pueden
imaginar, en estos afios ultimos abra unos sinco afios que recibo
del Sefior las mercedes que en este medio pliego de papel e puesto
por inspiracién del Sefior y experiencia de mi propio corazén aun-
que indigno” (idem).

Fig. 4 Santa Rosa de Lima, Mercedes o heridas del alma.
Monasterio de Santa Rosa de Lima, Per(. Fuente: Mujica Pinilla, 2001.

161

Yo



El esquema de las experiencias espiritualidades de San-
ta Rosa de Lima parecen coherentes con las de las grandes
misticas corazonistas medievales, sobre todo el “intercam-
bio de Corazones”, como lo define Ramén Mujica Pini-
lla, que ya hemos encontrado en santas como Catalina
de Siena y en la mas reciente Teresa de Jesus, lo que, en
consideracion de la circulacion de libretos devocionales
donde se citan las visiones de éstas, llama la atencion de
los confesores, sospechando “imitaciones”, a lo que la mis-
ma Rosa de Lima responde en sus “pliegos” que sus anota-
ciones y dibujos “ni las he visto ni leido en libro alguno”
(Mujica Pinilla, 2001: 152-154). En verdad el problema
no estriba absolutamente en si consciente o inconsciente-
mente la santa se haya inspirado en esos libretos, sino que
las visiones corazonistas hacen parte de la cotidianeidad
de la prédica religiosa barroca, sobre todo jesuita, lo que
produce un circuito cultural que permite dar sentido al
malestar de individuos en buscar de asidero, sea psicoldgi-
co o espiritual, y esto vale tanto para los cristianos en ge-
neral (véase el éxito de las estampas del Sagrado Corazon
hasta la época actual), como para individuos particulares,
sobre todo mujeres, capaces de llevar hasta las extremas
consecuencias sus arrebatos religiosos, hasta llegar al esta-
do mistico. La demostracion de la validez de esta interpre-
tacion estriba precisamente en la existencia, a lo largo de
Europa como en América, de mujeres misticas que siguen
el mismo patrén de visiones, aunque con variaciones,
pero coherentes con las experiencias ya candnicas en la
Edad Media y recuperadas por la contrarreforma. Véanse
los casos de Jeronima de Nava y Saavedra (1669-1727), de
la Nueva Granada (actual Colombia), de Sor Sebastiana
de las Virgenes (1761-1737), del convento de San José de
la Gracia de Ciudad de México o de Sor Josefa de los
Dolores (1739-1823), monja de clausura chilena en una
época ya tardia como el final del siglo ilustrado (cf. Araya
Espinosa, 2010). Que se trata de un fenémeno casi exclu-
sivamente femenino, no hay muchas dudas y es esto que
permite concluir que el misticismo, sobre todo corazonis-
ta, fue un canal de expresidn para una masa femenina sub-
alterna y callada a la fuerza, aunque precisamente en sus
diarios su voz intenta levantarse, una tentativa fracasada

en gran parte, ya que pocos de esos manuscritos llegan a la
publicacion en la misma época de sus autoras, sepultados
en archivos conventuales’.

EL SAGRADO CORAZON EN LA TIERRA DE
GRACIA: PROCESOS RELIGIOSOS E ICONOGRAFIA
CORAZONISTA EN LA VENEZUELA COLONIAL

El culto al Corazon Sagrado de Jesus estuvo presente
en Venezuela sobre todo a lo largo del siglo XVIII, con un
repunte en las ultimas décadas de este siglo. Los jesuitas
habian llegado a Venezuela a comienzos del siglo XVII,
aunque su periodo de mayor presencia fue durante el si-
glo XVIII, lo que podria explicar relativamente el tardo
desarrollo del culto en este pais. Los focos medulares de la
devocion ignaciana se centraban en la Virgen Maria y en
el Sagrado Corazén de Jesus, los que van a confluir pictéd-
ricamente en la figura de la Virgen de la Luz. En Mérida,
los jesuitas crearon, junto con otras instituciones religio-
sas, la congregacion del Sagrado Corazén, impulsando, en
esta como en otras ciudades, su culto, con procesiones, ri-
tuales devocionales y capillas. El fervor religioso alrededor
del Sagrado Corazon de Jests era propagado a través de
estampas y pinturas tanto que, por ejemplo, en el caso de
Meérida, “en el inventario de la Hacienda de Cacute, perte-
neciente al Colegio de San Javier, se reportan ocho estam-
pas de papel y una imagen del Corazén de Jesus” (Moreno
Molina, 2015: 94) (ver un ejemplo tardio en Fig. 5).

En Caracas y en la Provincia de Venezuela el culto en-
contré un ferviente propulsor en el obispo Diego Anto-
nio Diez Madrofiero, quien se encargd de la didcesis en
1757 hasta su muerte en 1769. Moralizador de la vida de
la ciudad, a ¢l se debe la definicion dada a la misma como
“Babilonia de pecados”, intentando por todos los medios
de re-convertirla al cristianismo a través de una accién vi-
gorosa tanto en los espiritual como en lo social, para la
cual escribi¢ una guia del “buen vivir”, reprimiendo los
excesos e imponiendo, en sus palabras, “ejercicios espiritua-
les que procurardn establecer diariamente dichos padvres de fami-
lia que no los hayan echo ya en sus casas respectivas y que asistan

El hecho que todas esta expresiones de fe centradas en el culto al Sagrado Corazon se manifestaran por doquier en el mundo cristiano, al limite

de los incontrolable, particularmente en Italia y Espaia, después del impulso dato por el rey Felipe IV a comienzo del siglo XVIII, y consecuente-

mente en América, impulsado por los jesuitas italianos, no implica que la iglesia romana no intentara canalizarlas en los cauces de la ortodoxia,

sobre todo considerando que la misma devocion fue impulsada desde las congregaciones y diocesis. En este sentido, se encuentran una infinidad

de declaraciones de obispos y edictos papales que dirigen el culto y, en las medidas de las posibilidades, las manifestaciones misticas, dificiles de

prever y silenciar. Se organizan cofradias y fiestas dedicadas al Sagrado Corazdn, se construyen iglesias y se incentiva la produccion de imagenes,

aunque la iglesia romana se cuida mucho que estas manifestaciones no produzcan desvios teoldgicos, como en el caso de la enciclica Auctorem

Fidei, de Pio VI, publicada en 1794, donde se rechaza la critica jansenista que la adoracion del cuerpo de Cristo o de una de sus partes implicara

la supervaloracion de su “humanidad” en detrimento de su “divinidad”.

162

Yo

LAS TINIEBLAS DEL CORAZON...



los dias que pudiesen a los que estdn establecidos y se practican
en las Iglesias desta ciudad con grande fervor, comun utilidad,
con mucho consuelo nuestro y bajo el Patrocinio y en honor del
Sagrado Corazén de Jesiis y de la Madre Santisima della Luz
por cuios auxilios y medios confiamos ver bien radicados a aque-
llos desterrados bicios carnestolendas, velotas, vailes indecentes y
malas costumbres, floreciendo las virtudes y aumentados los usos
devotos de andar en la presencia de Dios” (Archivo Histérico
Arquidiocesano de Caracas, Libro 91: 182). No sabemos
si la devociéon de Diez Madrofero al Sagrado Corazon de
Jesus fuera anterior a su llegada a Caracas, lo que es pro-
bable, sin embargo a ella contribuyeron los tres jesuitas
que predicaban en esa ciudad y que habian fundado el
Colegio del Sagrado Corazén e impulsado una fiesta en
su honor que recibia contribuciones cuantiosas de parte
de los fieles, como fue el caso de los seiscientos pesos que
entregd dona Gertrudis de Aguado en 1777 (Academia
Nacional de la Historia de Caracas, Civiles, 7-2646-37).
Por otra parte, Madrofiero, en su afin evangelizador, ela-
boré en 1765 un “Plan de la Ciudad Mariana de Caracas”,
donde borraba los nombres locales ya tradicionales de las
calles e imponia nombres de la Via Crucis y de Santos,
incluyendo una calle dedicada al “Corazén de Jesus”. Pre-
cisamente esta calle pasaba por la iglesia dominica de San
Jacinto, donde tuvo sede permanente la hermandad del
Sagrado Corazon de Jesus, creada en 1761 por una cédula
real y fundada en Caracas el 13 de febrero de 1762, con la
mision de difundir la devocion (cf. Moreno Molina, 2015:
94). Aunque nuestro tema apunta hacia el desarrollo del
culto al Sagrado Corazon de Jesus, es importante anotar
que, casi de manera paralela, a lo largo del siglo XVIII se
habia desarrollado el culto al Corazon de Maria, aunque
no con el mismo éxito que tuvieron otras devociones ma-
rianas.

Para tener una idea de la difusion de la devocién al
Sagrado Corazén en la Venezuela del siglo XVIII, es su-
ficiente citar el registro elaborado por el obispo Mariano
Marti durante sus visitas pastorales a la Provincia en los
anos 1771 a 1784 (cf. Marti, 1989). En su Inventario, aun
después del intento de la administracion espafiola y de
la misma iglesia local de “borrar hasta donde fue posible
la huella externa de los jesuitas” (Moreno Molina, 2015:
103), el obispo consigna la presencia de decenas de ima-
genes del Corazon de Jesus, algunas indicando explicita-
mente su relacion con los jesuitas, como en el caso de una
“Adoracion del corazon de Jests por San Ignacio de Loyo-
la y San Francisco Javier”, de la escuela pictérica de Qui-
bor, en los llanos venezolanos (Fig. 6), donde un corazon
llamante con una cruz encima y la corona de espinos que
los envuelve aparece al centro de una epifania de nubes,
adorado por los dos santos jesuitas, y encumbrado arriba
de las nubes por Dios Padre y el Espiritu Santo en forma

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 5 Adoracion del Sagrado Corazo6n de Jesus.
Manuel Salvador Carmona, 1804, Museo del Prado, Madrid.

de paloma. Precisamente las formas que la figura sagra-
da asume en la pintura citada, se reproduce en multiples
ejemplares de pequefio tamafio, donde se representa sola-
mente el Sagrado Corazon, segin la iconografia derivada
de la mistica Alacoque, probablemente de uso y devocion
privada (Fig. 7). Un ejemplo de particular interés de este
tipo de representacion, estd expresado por una pintura
policroma en 6leo sobre madera de cedro (51x35,5 cm) de
Juan Pedro Lopez, donde la representacion del Corazon
Sagrado ya citado aparece instalado en un catafalco apo-
yado en una esfera de vidrio en cuyo interior se encuentra
un nacimiento y por encima Dios Padre y el Espiritu San-
to en forma de paloma, estando el todo en medio de que-
rubines orantes, con en mano los simbolos de la pasién de

163

Yo



Fig. 6 La Adoracion del corazén de Jesus por San Ignacio de Loyola
y San Francisco Javier. Escuela de Quibor, segunda mitad siglo XVIII.
Coleccion Duarte, Caracas. Fuente: Duarte, 1978.

Cristo y filacterias flotantes con textos en latin, alusivos a
la pasion de Cristo (Fig. 8). Lo que llama la atencion es
que el esquema general de la imagen retine, por lo menos,
dos tradiciones: la de la imagen de Alacoque, relativamen-
te canodnica, y la del corazén hermético, reproduciendo
analdgicamente el Atanor alquimico destinado a producir
la piedra filosofal, asociada evidentemente a Cristo o, por
lo menos, a su Sagrado Corazon.

Otro grupo de imagenes, producidas en el siglo XVIII,
tiene como tema la representacion de Santa Gertrudis de
Helfta (1256-1202), mostrando su corazén con la imagen
del nifio Jesus. Estas imagenes, muy difusas, se asocian a
otras donde una monja arrodillada, acompafada por un
dngel, intercambia su corazon con el del Cristo Sentado
(Fig. 9): se trata de un pequefio cuadro en 6leo y tempera
sobre madera (50x36 cm) de la escuela de Mérida, de cla-
ra influencia neogranadina, que Carlos Duarte titula “La
muerte de Santa Gertrudis de Helfta (Duarte, 1978: 248).
En verdad, pensamos que se trata de la representacion de
Matilde de Magdeburgo, del mismo convento de Helfta,
donde Gertrudis vivid y escribio, en su clasica represen-

164

Yo

Fig. 7 El corazén de JesUs. An6nimo, Segunda mitad del siglo XVIII.
Coleccion Duarte, Caracas. Fuente: Duarte, 1978.

tacion del “intercambio de corazones” entre la mistica y
Jesus resucitado. En todo caso, aun frente a la abundancia
de ejemplos de representaciones de las misticas de Helfta,
el tema del Corazén de Jesus asociado a monjas, con o
sin experiencia mistica, es abundante: es el caso de Santa
Teresa de Jesus, de la Orden de las Carmelitas, representa-
da en éxtasis mientras baja el Espiritu Santo en forma de
paloma, en un cuadro de final del siglo XVIII de la escuela
del Tocuyo del llamado “Pintor de Santa Teresa de Jests”,
precisamente por haber difundido esta iconografia: en el
segmento inferior del cuadro, al centro, se encuentra un
6valo con un corazon iluminado y una corona de espina
a su alrededor, una variante de la imagen de Alacoque (cf.
Duarte, 1978: 256-257). De la misma manera, encontra-
mos representaciones de figuras menos conocidas o con
valor local y hasta de devocion individual, como es el caso
de un pequenio cuadro (26 x 19 cm) de Juan Pedro Lo-
pez, en oOleo sobre madera de cedro, representando a Sor
Juana Francisca de Chantal (1572-1641) con un corazén
en la mano izquierda a la altura del pecho, donde estan
marcadas las letras JHS, y una filacteria que le rodea la

LAS TINIEBLAS DEL CORAZON...



Fig. 8 Alegoria del Corazoén de Jesus. Juan Pedro Lépez,
primera mitad del siglo XVIII. Coleccién Boulton, Caracas.
Fuente: Duarte, 1996.

cabeza con su nombre. El cuadro fue realizado, segiin Car-
los Duarte, entre 1768 y 1775, considerando que la misti-
ca francesa, cofundadora de la Orden de la Visitacion de
Nuestra Sefiora, habia sido canonizada en 1767, a partir
de una estampa grabada de Nicolas-Jean-Baptiste de Polly
en ocasion de la canonizacién de la monja (cf. Duarte,
1996: 227 y 267) (Fig. 10). El grabado no reporta el Co-
razon de Jesus, lo que puede considerarse una variacion
local, en consideracion de la devocion corazonista de la
santa, cuyo lema era “Que el Sefior nos de la gracia para
vivir y morir en el Sagrado Corazon”.

El otro tema pictdrico de gran presencia en la Vene-
zuela del siglo XVIII es el de Nuestra Sefora de la Luz,
creacién completamente jesuitica que merece una referen-
cia particular no solo por el origen tardio de la representa-
cién que se venera, sino también por la enorme difusién
de la devocion en Venezuela y en América Latina (cf. Del
Rey y Gonzalez Mora, 2008). La imagen, fundamental-
mente sin variaciones apreciables, muestra la Virgen con
el nifio Jesus en el brazo izquierdo, mientras que con el
otro hala del purgatorio el alma de un joven pecador. A la

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 9 Intercambio de Corazones entre Santa Matilde de Helfta y el Cristo,
resucitado. Escuela de Mérida, mediados del siglo XVIII. Coleccién Oscar
D’Empaire, Maracaibo. Fuente; Duarte, 1978.

derecha del cuadro, un 4ngel de rodilla ofrece una cesta de
corazones flamigeros al nifio Jesus, quien toma dos en sus
manos. Aunque algunos autores catolicos italianos sostie-
nen que la devocion es de origen medieval (cf. Tese, 2013:
27-28), se trata de una advocacion muy particular del co-
mienzo del siglo XVIII: el culto nace después de la imagen
pictorica, ademds de no seguir la experiencia candnica me-
dieval como resultado de la aparicion de Cristo a la misti-
ca, aunque el recurso a la teofania religiosa esta presente,
asi como, de manera indirecta, el tema del intercambio de
corazones. En la Palermo siciliana del comienzo del siglo
XVIII, de la correspondencia entre dos hermanos, ambos
jesuitas, uno en México como misionero y el otro en Paler-
mo como profesor del Colegio de la Compaiiia de Jesus,
nace la imagen: Juan Antonio Genovese, ya misionero en
México, pide a su hermano en Palermo, José¢ Maria Ge-
novese, que haga pintar una imagen de la Virgen para su
actividad misionera entre los indigenas mexicanos (cf. Ro-
driguez Nobrega, 2002). No sabemos si el misionero die-
ra indicaciones especificas sobre las caracteristicas que la
imagen debia tener, lo que nos parece probable, sino que

165
Yo



Fig. 10 Sor Juana Francisca de Chantal. Juan Pedro Lépez, 1768-1775.
Coleccion Duarte, Caracas. Fuente: Duarte, 1996.

el hermano en Palermo recurrié a una vidente para que,
en una de sus visiones, pidiera a la Virgen Maria cémo
queria ser representada. Una vez que la vidente consiguie-
ra comunicarse con la Madre de Dios, el jesuita contratd
a un pintor para que, bajo las indicaciones directas de la
vidente, realizara el cuadro. Sin embargo, esta primera
version no fue de completo agrado de la Virgen Maria,
asi que, después de una segunda vision, la vidente pudo
dar indicaciones mas precisas, completdndose finalmente
la obra en 1722, estando ya en Ledn (México) una década
después. La primera version parece que fue destinada a
una iglesia de Palazzo Adriano, lugar siciliano de origen
de los dos hermanos Genovese.

La historia de la imagen y su introduccion en el culto
tradicional de las advocaciones a la Virgen Maria se debe,
fundamentalmente, al texto que el mismo Padre Jos¢ Ma-
ria Genovese publicé en 1733 en Palermo, en dos tomos:
La devozione di Maria Madre SS. del Lume, editada a nombre
del padre Emanuele Aguilera, traducida en castellano por

166

Yo

el jesuita Lucas Rincén en 1737, con el nombre de La devo-
cién de Maria Santisima de la Luz. Lo que llama la atencién
es que el “intercambio de Corazon” se realiza de una ma-
nera particular: son los corazones de los fieles cristianos
que son ofrecidos al nifio Jesus, quien los acepta en sus
manos sin dar el suyo, por lo menos en la representacion.
Queda la impresion que aqui hay un intento de superar
las imagenes medievales y retraerse una vez por todas del
imaginario que bordea la herejia, alli donde las misticas
coquetearon, inconscientemente tal vez, con el juego de
los cuerpos y el eros sublimado (cf. Rodriguez de la Flor,
1999).

De México, la devocion se difundié por la América
colonial espafiola, practicamente en todos los lugares
donde se registra la presencia jesuita, desde Lima hasta
Antioquia, en la Nueva Granda, pasando por Quito y
Caracas. Aqui, gracias al impulso del obispo Madrofiero,
la advocacion se esparcié entre la poblacidn, tanto que el
Cabildo de la ciudad la declaroé protectora de la ciudad
y colocéd una imagen de ella en el balcon de su edificio,
perennemente iluminada bajo la responsabilidad de la
hermandad Humilde Congregacion de Nuestra Sefiora de
la Luz, creada en 1757, cuando se entronizd una escultu-
ra de la misma en la Capilla de San Nicolis de Bari en
la Catedral, sede de la nueva hermandad (cf. Rodriguez
Nobrega, 2008: 193). En Venezuela, el pintor Juan Pedro
Lopez realiz6 mas de una decena de imagenes de Nuestra
Sefiora de la Luz, con pocas variaciones, utilizando proba-
blemente estampas provenientes de México o del libro del
padre Rincon ya citado (Fig. 11). Esta hipotesis puede ser
confirmada por la presencia de estampas de Nuestra Se-
fora de la Luz en la biblioteca de la compania de Jests en
Caracas, como lo ha constatado Janeth Rodriguez Nébre-
ga (2008: 191). Sin embargo, el destino de la advocaciéon
y de la representacién no tuvo un futuro facil, como ya
habia ocurrido con la devocion al Corazén del Nifio Jesus,
sobre todo por la impresion que podia dar la accion de la
Virgen Maria sacando al pecador de las llamas del infierno
(véase la presencia de la iconografia del Leviatian entre las
llamas), lo que, para la interpretacién romana, pareciera
atribuir a Maria el poder de salvar, que solo pertenece al
hijo de Dios, siendo su papel el de intercesora. En todo
caso, aunque en 1747 el papa Benedicto XIV considero
que la imagen podia crear equivocos de interpretaciones
y el mismo libro del padre Genovese fue puesto bajo exa-
men de la inquisicion, el culto continué muy fuerte en la
América espanola, por lo menos hasta la expulsion de los
jesuitas (1773), cuando su expansién comenzé a mermar,
amén de la eliminacion de muchas imdgenes y libros de
origen jesuita y, en el caso de Venezuela, la muerte en 1769
del obispo Madrofero, en Valencia. En todo caso, la ad-
vertencia papal de 1747 y la de algunos sinodos regionales

LAS TINIEBLAS DEL CORAZON...



Fig. 11 Nuestra Sefiora de la Luz. Juan Pedro Lépez, 1774.
Capilla de Santa Rosa de Lima, Consejo Municipal, Caracas.
Fuente: Duarte, 1996.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 167
Yo



sobre la ortodoxia de la representacion, habian generado
un intento normalizador, llegando a la intervencion de
las pinturas para la eliminacion de la figura del leviatan/
Lucifer y, en algunos casos, del joven salvado del infierno,
sustituido por un cetro o un escapulario en la mano dere-
cha de Maria.

La persistencia de la devocion al Sagrado Corazén de
Jesus, aun después de los procesos que hemos citados y de
la progresiva descristianizacion de la vida publica y priva-
da, continuo persistente en América Latina y en la misma
Europa, incluyendo la devocion de Nuestra Sefiora de la
Luz, ahora impulsada en Italia por los jesuitas expulsados
y que habian regresado a su patria o, en el caso de los es-
panoles, encontrado alli refugio. Es el caso, por ejemplo,
del jesuita mexicano Blas Arriaga, quien llega en 1780 a
Melara (Provincia de Rovigo) en la Italia del norte, llevan-
do consigo una pintura de gran tamano (1,77 x 2,49 m.),
copia del cuadro del Padre Genovese o, tal vez, el original
que habia salido de Palermo a comienzo del siglo XVIII
rumbo a México (cf. Orioli, 2013). De aqui, el culto se di-
fundira por la Peninsula, cruzandose con la ola devocional
que salia de Sicilia.

Finalmente, para concluir nuestro recorrido entre las
representaciones corazonistas, vale la pena citar un episo-
dio tardio de la historia venezolana que tiene como prota-
gonista otro corazon, el del héroe, siguiendo la tradicion
medieval de embalsamar el corazon de los santos y de los
individuos que se habian distinguido con hazafnas heroi-
cas. Se trata del antioqueio Manuel Atanasio Girardot
Diaz, muerto heroicamente en la batalla de Barbula en
1813 mientras combatia a las ¢rdenes de Bolivar contra
el realista Monteverde. Recogido su cuerpo y velado en
Valencia, por orden del Libertador su corazén fue sacado
del cadaver y, puesto en una urna, fue llevado a Caracas
en corteo triunfal. Escribia la Gaceta de Caracas, del 14
de octubre de 1813: “El General en Gefe, y todas las Au-
toridades de la Ciudad; la Municipalidad; el Venerable
Clero; las Comunidades religiosas; los Cuerpos literarios,
&ec. &e. Marcharon en esta mafana a Antimano donde
quedd depositado el Corazon de Girardot. Entré triun-
fante en la Ciudad, y empezaban los batidores; luego se
descubria el Cuerpo Eclesiastico; después el carro triunfal
magnificamente ataviado que llevaba el Corazon, y tirado
de caballos ricamente enfaezados; seis Angeles sostenian
el carro, y dentro del mismo carro dos Angeles reclinados
sobre la Urna la mantenian en sus manos...”.

Las huellas de la devocion al Corazén Sagrado se cue-
lan aqui en el culto al corazon del héroe, del cual partici-
pan las mismas instituciones, civiles y religiosas, que ha-
bian en tiempos no lejanos acompanando las procesiones
religiosas, con el mismo estilo, las mismas figuras sagradas
y la misma figura del corazon representando toda la per-

168

Yo

sona que se honraba. La imagen del corazén se habia asi
hecho cultura, mas alla de los contenidos religiosos que la
generaron.

COMENTARIO FINAL

Mis que unas conclusiones queremos hacer un comen-
tario final sobre los hechos y procesos que hemos reco-
rrido desde la Edad Media hasta el barroco americano y
venezolano, en particular. Hemos visto crecer la devociéon
al Sagrado Corazén gracias al impulso del Concilio de
Trento y al trabajo misionero de las congregaciones y de
las misticas. Como escribe José Luis Bouza Alvarez, “En
oposicién a la interiorizacion de la devocion que preconi-
zaban erasmistas y reformados, la Iglesia Catélica promo-
verd después del Concilio de Trento la vulgarizacion del
culto, excitando todos los resortes de la sensibilidad por
la pompa, esplendor y deslumbradora brillantez de las ma-
nifestaciones externas de piedad, y apelando a la multipli-
cacion de las representaciones materiales y visibles con el
auxilio de los nuevos medios masivos de reproduccion de
las iméagenes” (Bouza Alvarez, 1990: 42). Para realizar este
plan, se elaboraron programas de accion y estrategias de
persuasion, se construyeron iglesias y se educé a misione-
ros para la tarea, particularmente en el caso de los jesuitas
quienes, mas que otros, se dedicaron a esparcir la devocién
al Sagrado Corazon de Jesus y, como hemos visto, la de
Nuestra Sefiora de la Luz. Por esto, nos parece evidente
que no solo elaboraron una construccion de imagenes que
denotaban episodios de las historias sagradas o presuntas
tales, sino capaces de connotar su sentido para los feligre-
ses, lo que implicd una adaptacion a las culturas popula-
res e indigenas locales, las que, en el caso especifico de
Iberoamérica, investigaron desde el comienzo mismo de la
conquista. Esto nos reporta de inmediato a los cultos indi-
genas del corazén que ya citamos en nuestra introduccion.

Como en otras regiones de Suramérica, la conquista te-
rritorial de Tierra Firme fue acompanada, como proyecto
cultural y religioso, por los misioneros y la implantacion
de la iglesia diocesana. Cristianizar, como sinénimo de ci-
vilizar, fue tarea primordial de la iglesia misionera, la que
consideraba que los indigenas o eran “salvajes” o habian
sucumbido a las artes diabolicas del enemigo de la fe. De
alli que, aunque sin pruebas fehacientes, como en el caso
de los sacrificios humanos aztecas o incaicos, produjeron
una imagen de los caribes violenta y canibal, recurriendo
también a la representacion del corazon arrancado, por
motivos rituales o simplemente alimentarios, como es el
caso de fray Pedro Simén a comienzo del siglo XVII: “Lle-
garon al lugar de la matanza, donde les quebro el corazén
el lastimoso especticulo de las crueldades que veian he-

LAS TINIEBLAS DEL CORAZON...



chas en aquellos cuerpos, unos abiertos los pechos y vien-
tre de arriba abajo, para sacarles el corazén y comérselo;
otros cortados los miembros, cada uno de por si, y una
mujer natural de San Silvestre, cerca de Madrid, a quien le
sacaron la criatura del vientre y la dejaron juntamente con
las entrafias de la madre, arrimada a su cabeza” (Simon, 11,
1992: 399-400).

Si esta era la imagen que de los indigenas tenia la igle-
sia local y, por ende, los fieles que escuchaban semanal-
mente su prédica, resulta un poco raro que se utilizara
precisamente la imagen de un corazon sangrante para im-
pulsar su conversién y la piedad y devocion de criollos y
espafoles. Es verdad que la larga ola del culto al Sagrado
Corazén procedia de una Europa contrarreformista que,
hay que decirlo, nada tenia que ver con las “practicas” ca-
nibales y rituales de los indigenas, pero a los obispos y
misioneros locales debié de alguna manera llamarles la
atencion esta correspondencia, sobre todo en México y en
Pert, donde el tema del sacrificio humano como pecado
era comunmente utilizado para la evangelizacion de los

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

indigenas. Salvo que se intentara contraponer a una ima-
gen del corazén negativa, la de los indigenas, una imagen
positiva, la del Corazén de Cristo. En esta “guerra de las
imagenes”, para utilizar la definicion de Serge Gruzinski,
estructuralmente homologas (el pecho lacerado, la sangre,
el corazén en las manos, etc.), la iglesia no negé la repre-
sentacion sino que la transformé en “figura” al servicio
de la redencion cristiana, es decir: el recorrido a través del
sacrifico del corazén no estaba equivocado en sus formas,
sino en los contenidos y en su finalidad, consiguiendo asi
una verdadera “encarnacion” del mensaje cristiano, clara-
mente pasando de la practica material a la representacion
simbolica y desplazando el ritual indigena: del corazén sa-
crificado a los dioses falsos, al corazon sacrificado medular
del cristianismo: el Cristo en la cruz, que redime con su
muerte todos los pecados. Es solamente una interpreta-
cién, una de las tantas posibles aunque, en el caso de los
jesuitas, tal vez sea mas de una sospecha, como el caso de
Nuestra Sefiora de la Luz tal vez puede demostrar. Pero
esto, es ya otro recorrido a transitar.

169

Yo



BIBLIOGRAFIA

Amodio, Emanuele (2009), “Los Ritos de la Identidad: Ritualidad y
mediacion religiosa en la construccion de las identidades”. En
José¢ Enrique Finol, Alexander Mosquera e frida Garcia de Mo-
leiro (eds.), Semiéticas del Rito. Coleccion de Semidtica Latinoa-

mericana N° 6. Maracaibo: Universidad del Zulia y Fundacite-

Zulia, pp. 35-51.

Araya Espinoza, Alejandra (2010), “La mistica y el corazon: una tradi-
cion de espiritualidad femenina en América colonial. En: Cua-
dernos de Literatura, 14 (Julio-Diciembre). [Fecha de consulta:
2 de mayo de 2016] Disponible en: <http://www.redalyc.org/
articulo.oa?id=439843026009> ISSN 0122-8102.

Bernardo di Chiaravalle (1996), Sermoni sul Cantico dei Cantici, Roma.

Bouza Alvarez, José Luis (1990), Religiosidad contrarreformista y cultura
simbélica del barroco. Madrid: Consejo superior de investigacio-

nes cientificas.
Camporesi, Piero (2009), La carne impassibile. Milano: Garzanti.

Del Rey Fajardo, José y Felipe Gonzalez Mora (2008), Los jesuitas en
Antioquia 1727-1767: aportes a la historia de la cultura y el arte.
Bogota: Pontificia Universidad Javeriana.

Duarte, Carlos F. (1978), Pintura e iconografia popular de Venezuela. Ca-
racas: Armitano Editor.

Duarte, Carlos F. (1996), Juan Pedro Lépez. Maestro de pintor, escultor vy
dorador. 1724-1787. Caracas: Galeria de Arte Nacional y Fun-
dacion Polar.

Hoystad, Ole M. (2010), Storia del cuore. Bologna: Odoya.

Iraburu, José Maria (2003). Hechos de los apéstoles de América. Pamplona:
Fundacion Gratis Date.

Lara, Jorge Salvador (2001), Historia de la iglesia catélica en el Ecuador. Qui-
to: Conferencia Episcopal Ecuatoriana y Abya Yala (Tomo III).

Marti, Mariano (1989), Documentos relativos a su visita pastoral de la dié-
cesis de Caracas. 1771-1784. Caracas: Academia Nacional de la
Historia (7 tomos).

170

Yo

Moreno Molina, Agustin (2015), “La identidad espiritual ignaciana en
la Venezuela del siglo XVIII”. En Montalbdn: Revista de Huma-
nidades y Educacién, 46: 80-105. Caracas.

Morgan, David (2013), El sagrado corazén de Jesiis. La evolucién visual de
una devocién. Barcelona: Sans Soleil Ediciones.

Mujica Pinilla, Ramén (2001), Rosa limensis. Mistica, politica e iconografia
en torno a la patrona de América. Lima: Banco Central de Reser-
va del Pert, Fondo de Cultura Econdmica e Instituto Francés

de Estudios Andinos.
Orioli, Mariadele (2013), La Madonna del Lume di Melara. Melara: Edi-

zioni Parva.

Rodriguez de la Flor, Fernando (1999), La peninsula metafisica. Madrid:
Biblioteca Nueva.

Rodriguez Nobrega, Janeth ( 2008), Las imdgenes expurgadas: censura del
arte religioso en el periodo colonial. Ledn: Universidad de Leon.

Rodriguez Nobrega, Janeth (2002), “La Madre Santisima de la Luz en
la Provincia de Venezuela (1757-1770). El ocaso del barroco”.
En Arte, estética y cultura, 16: 95-116. Caracas.

San Agustin (1983), Confesiones. Madrid: Espasa Calpe.
San, Anselmo (1952), Obras Completas. Madrid: BAC.

Simon, Fray Pedro (1992), Primera parte de noticias historiales de las con-
quistas de tierra firme en las Indias Occidentales. Caracas: Biblio-
teca Ayacucho.

Tese, Giovanni (2013), La Madre Santissima del Lume. Chieti: Tabula
Fati.

Teran, Julio (1982), “El Culto al Corazon de Jesucristo en la Evangeliza-
cion Latino-americana”. En Roger Vekemans (ed.), Cristologia
en la Perspectiva del Corazén de Jesiis. Bogota: Instituto Interna-
cional del Corazon de Jesus.

Tobar Donoso, Julio (1953), La Iglesia, modeladora de la nacionalidad.
Quito: La Prensa Catolica.

LAS TINIEBLAS DEL CORAZON...



ICONOGRAFIAS LOCALES
EN LAS PINTURAS MURALES DE LA RUTA DE LA PLATA

PAOLA CORTI - FERNANDO GUZMAN - MAGDALENA PEREIRA / CHILE

n la ruta que unia la ciudad de Potosi con el

puerto de Arica se conservan cinco iglesias con

sus programas de pintura mural completos: San
Jos¢ de Soracachi, Santiago de Curahuara de Carangas
y Copacabana de Andamarca, en Bolivia, asi como, San
Andrés de Pachama y la Natividad de Parinacota, en
Chile. El objetivo del presente trabajo es contrastar las
imagenes que en este conjunto patrimonial se alejan de
la iconografia cristiana habitual, tales como el trifronte
de Parinacota, las cabezas de puma en Pachama o el cuy
blanco en la Ultima Cena de Curahurara; reflexionan-
do en torno a la funcion que estas inserciones tendrian
dentro del programa iconografico al que pertenecen y en
el contexto historico y social en el que fueron realizadas.

Palabras clave: pintura mural, sincretismo, iglesia.

Desde que Angel Guido publicara, en el afio 1925, Fu-
sion hispano indigena en la arquitectura colonial', mucho se ha
discutido acerca de cémo se debiera enfrentar el estudio
de las mutaciones de los modelos artisticos europeos en
territorio americano a causa de la influencia de practicas
y soluciones locales. Dicho asunto no ha estado ausente
en el proyecto de investigacién acerca de la pintura mural
del periodo virreinal que se conserva en algunas iglesias

del camino que unia Potosi con Arica, desarrollada por la
Fundacion Altiplano y la Universidad Adolfo Ibafez, gra-
cias al financiamiento del Consejo Nacional de Ciencia y
Tecnologia de Chile?.

Las transformaciones de los modelos europeos -en
el arte religioso en América- se dan en distintos planos,
entre los que se deben mencionar la incorporacién de
materialidades nuevas, la gestacion de un lenguaje formal
caracterizado, entre otros rasgos, por el uso de colores pla-
nos y la interferencia de formas locales en los programas
iconograficos cristianos. Sin desconocer la importancia
de atender a las cuestiones de materialidad y morfologia,
el presente trabajo tiene por objetivo analizar las logicas
que estarian detras de lo que se podrian denominar: inno-
vaciones o alteraciones iconogréficas. Si bien se trata de
un asunto bien estudiado, baste mencionar el trabajo de
Teresa Gisbert Iconografia y mitos indigenas en el arte’, atin
es posible identificar y analizar formas nuevas o no investi-
gadas, trabajo a partir del cual resulta natural reflexionar
en torno a su funcion, su autoria y las circunstancias que
hicieron posible su insercién.

En las cinco iglesias de la Ruta de la Plata que con-
servan su programa de pintura mural integro se pueden
observar innovaciones iconogréficas; las que ahora se pre-
sentan, corresponden a aquellas inserciones que hemos

Guido, A., Fusién hispano indigena en la arquitectura colonial, Editorial la Casa del Libro, Buenos Aires, 1925.

Este proyecto ha sido posible gracias al apoyo de Conicyt al proyecto Fondecyt 1150974 “Tensiones entre politica eclesidstica y participacion de la

comunidad en las pinturas murales del siglo XVIII realizadas en los obispados de Arequipa, Cuzco, La Paz y La Plata”.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Gisbert, T., Iconografia y mitos indigenas en el arte, Gisbert Editores, La Paz, 2008.

171

Y



Fig. 1 Iglesia de San Andrés de Pachama. Pintura mural.
Segunda mitad del siglo XVIII.

podido documentar e interpretar. Los casos seleccionados
son el cuy de la Ultima Cena de Curahuara de Carangas,
las cabezas de puma de Pachama vy el Trifronte de Parina-
cota. Algunas de estas iconografias, como la del cuy en la
Ultima Cena, ya habian sido identificadas en otras obras
y su sentido ha dado origen a algunas interpretaciones,
otras, como el Trifronte de Parinacota, debimos estudiar-
las sin contar con un referente cercano.

Ofreceremos en primer lugar interpretaciones tenta-
tivas para estas tres imagenes, a partir de las cuales pro-
pondremos la pregunta central del trabajo que ahora se

presenta, la interrogante acerca de la autoria intelectual
de las imagenes y de la razén que habria motivado su in-
corporaciéon. Dado que, el cura doctrinero, el pintor, los
indios de iglesia y las comunidades indigenas tuvieron
una participacion, mas o menos activa, en este tipo de
decisiones.

Un caso significativo para enfrentar el problema plan-
teado son las cabezas de Puma (Fig. 1) pintadas en la igle-
sia de San Andrés de Pachama*. Estas pinturas murales,
ejecutadas en la segunda mitad del siglo XVIII, han per-
dido un porcentaje significativo de la capa pictorica, no
obstante, atin es posible tener una lectura global del pro-
grama iconografico, en el que priman las representaciones
de santos y las formas vegetales’. Las imagenes de santos
estaban enmarcados por un zécalo pintado y una cenefa,
precisamente, de este tltimo elemento cuelgan las cabezas
de puma, de las que se conservan actualmente cuatro, dos
en el muro del evangelio y otro tanto en el muro de la
epistola.

No es posible agotar las connotaciones que encierra la
figura del puma en el contexto prehispanico, sin embargo,
a partir de la lectura de las cronicas se pueden identifi-
car algunas dimensiones®. Cieza de Ledn en El seriorio de
los Incas sefiala que el Inca Yupanqui, en un momento
en que debia demostrar su capacidad como lider, se puso
una piel de ledn sobre la cabeza y el cuerpo para indicar,
de este modo, que poseia la fortaleza del puma’. Juan de
Betanzos y Cristobal de Molina describen que durante la
fiesta del Capac Raymi, en el Cuzco, los jovenes guerreros
vestian una piel de ledn con su rostro®. Por otra parte, es
interesante constatar que en la ldmina B. 171 del Cédice
Trujillo del Perii, editado por el obispo Martinez Compa-
Aon, se observa a un grupo de danzantes vistiendo pieles
de pumas, imagen que permite confirmar que la prictica
de revestirse con la piel de ledn seguia vigente en algunos
sitios a fines del siglo XVIII.

Junto al atributo de fortaleza que las fuentes vinculan
a la figura del puma es claro que existe una asociacion
entre el leon americano y la fertilidad. En la tradicion oral

Corti, ., Guzman, F. y Pereira, M., “Angeles y felinos en las iglesias de Parinacota y Pachama”, Alvarez, G. (Coord.), La transitividad de las imdgenes.

Medios, usos y prdcticas, Ediciones de la Escuela de Postgrado, Facultad de Artes de la Universidad de Chile, Santiago, 2013, pp. 33-50.

Chacama propone interpretar el conjunto de pinturas de Pachama como una herramienta al servicio del proceso de extirpacion de idolatria.
Chacama, J., “Imagenes y palabras, dos textos para un discurso. La prédica pastoral en los Andes coloniales. Doctrina de Codpa (Altos de Arica),

siglo XVIII”, Didlogo Andino, N° 33, 2009, pp. 7-27, pp. 14-24.

Zuidema, T., “El leén en la ciudad. Simbolos reales de transicion en el Cusco”, Reyes y Guerreros, ensayos de cultura andina, FOMCIENCIAS, Lima,
1989, pp. 306-383.
Cieza de Ledn, Pedro, (1553) El seriorio de los Incas, Dastin, Madrid, 2000, p. 143. Debe recordarse que la mayoria de los cronistas se refieren al

puma como ledn.

Betanzos, Juan de, (1551) Suma y narracién de los Incas, The Echo Library, Londres, 2008. Cristobal de Molina, (1576) Ritos y Fdbulas de los Incas,
Editorial Futuro, Buenos Aires, 1959, pp. 77-78.

ICONOGRAFIAS LOCALES EN LAS PINTURAS MURALES DE LA RUTA DE LA PLATA



de Waru Chiri se describe un rito en el que los propieta-
rios de llamas bailan vestidos con pieles de pumas para
asegurar la prosperidad®. Mas clara seria la descripciéon
recogida por Cieza de Ledn en Crénica del Perti acerca de
una ceremonia que se realizaba en el mes de mayo: en
una procesion marchaban algunos hombres con costales
de papas recién cosechadas escoltando a una nifa a la que
le cubrian la espalda con una pequena piel de puma'®. Se
debe destacar que en la portada de piedra de la iglesia de
Belén, cabecera de la doctrina a la que pertenece Pacha-
ma desde 1777, se tall6 un hombre puma; dando cuenta
de que las pinturas a las que nos referimos no eran una
excepecion. Actualmente, en algunos pueblos cercanos a
Pachama, se utiliza un gato embalsamado en rituales de
proteccion del ganado!l. Esta vinculacién del puma con
la fertilidad pareciera haberse materializado en la rama de
flores que brota de las cabezas de puma que se pintaron
en Pachama.

Es interesante, en este sentido, constatar la relevancia
que tendria en Pachama todo lo relativo a la fecundidad
de la tierra. En primer lugar, se debe mencionar que en
el repertorio de santos pintados en los muros de la iglesia
se encuentran presentes San Isidro y San Cristobal; el pri-
mero, fue agricultor y es el patrono de los trabajadores de
la tierra'’; el segundo, era invocado por aquellos que se
dedicaban al cultivo de arboles frutales?’. También es im-
portante considerar el hecho de que las fiestas patronales,
la de Nuestra Sefiora del Rosario y la de San Andres, 7 de
octubre y 30 de noviembre, respectivamente, coinciden
con el inicio y el final del periodo destinado al pachallam-
pe, ritual colectivo destinado a preparar la tierra para la
siembra, en este caso de la papa'*. Finalmente, se puede
agregar que més de un tercio de los muros de la iglesia es-
tan cubiertos por formas vegetales, reservindose las efigies
de los santos para las zonas mds cercanas al presbiterio; la
disposicion de estos elementos fitomorfos figuran verda-
deros tapices ornamentales o parcelas de tierra con brotes
y flores. Las cabezas de puma parecieran ser, por tanto, un
elemento mis en un engranaje de imagenes destinadas a

vincular la ritualidad cristiana con la fecundidad del tra-
bajo agricola, labor a la que se dedicaban los habitantes
de Pachama.

Inevitablemente el historiador del arte se pregunta
acerca del autor material e intelectual de estas cabezas de
puma; es probable que la carencia de documentos escri-
tos, caracteristico de localidades periféricas como Pacha-
ma, impida acceder a este antecedente. No obstante, re-
sulta necesario reflexionar acerca de la pertinencia de ca-
tegorias explicativas como las que situan, en un lado, a la
Iglesia como la fuerza dominante que usa la pintura como
arma de influencia y control y, por otro, los indios, el sec-
tor subalterno que ofrece resistencia de diversas formas al
mensaje cristiano. Quiza la contraposiciéon es inoficiosa,
no soélo por la dificultad para encontrar documentos que
revelen antecedentes acerca de este conflicto especifico,
sino porque, en ultimo término, sea quién sea el autor,
la otra parte, sacerdote o comunidad, acepto la insercion,
incorpordndola en un relato cristiano.

Otra de las imagenes que requiere un andlisis espe-
cial es el trifronte de la iglesia Parinacota (Fig. 2), figura
que se encuentra casi en el centro del muro que recoge
el Juicio Final. Presentamos una primera interpretacion
en el VI Encuentro Barroco, realizado en la Paz el afio
2009, Las observaciones recibidas en esa oportunidad,
sumadas a indagaciones adicionales nos permitieron com-
pletar una propuesta mas convincente de lectura de esta
peculiar imagen. Se trata, en estricto rigor, de una escena
compuesta por tres personajes, al centro un curaca miran-
do al frente con dos mascaras de perfil en los costados; a
izquierda y derecha dos hombres barbados, uno sostiene
un bastéon de mando y el otro una chuspa. Una serpiente
que surge desde las fauces del Leviatin se acerca a los per-
sonajes hasta casi tocar con su lengua la cabeza del curaca.

Briones y Villaseca se refieren a esta imagen por prime-
ra vez, identificAindola como una escena de tentacion, sin
desarrollar un andlisis iconogrifico especifico. Podemos
confirmar que estaban en lo correcto'®. En primer lugar,
por la proximidad de la serpiente al oido del curaca, ico-

Avila, Francisco de, Hijos de Pariya Qaga. La tradicion oral de Waru Chiri. George L. Urioste. Foreigns and Comparatives Studies Program. Latin

American Series, N| 6, Maxwell School of citizenship and public affairs, Syracuse, New York, 1983, vol. I, p. 11.
10 Cieza de Ledn, Pedro, La Crénica del Perti, Dastin, Madrid, 2000, pp. 374-375.

N° 6, 1987, pp. 80-90, p. 86.

Griso, La Paz, 2009, pp. 115-124.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Entrevista a Marcelino Mamani, Visviri, region de Arica y Parinacota.

Schenone, H., Iconografia del Arte Colonial - Los Santos, Fundacion Tarea, Buenos Aires, 1992, tomo II, pp. 475-477.
Réau, L., Iconografia del arte cristiano: Tomo 2, Volumen 3, Barcelona: Ediciones del Serbal, 1988, p. 357.

Alvarez Miranda, L.,“El mito de Pusiri Collo y la fiesta del Pachallampe: aculturacién andino-hispana en el poblado de Socoroma”, Didlogo Andino,

Corti, P.,, Guzman, F. y Pereira, M., “El Juicio Final de Parinacota”, Entre cielos e infiernos. V Encuentro Internacional sobre Barroco, Unién Latina -

Briones L. y Vilaseca P., Pintura Religiosa en Tarapacd. Fey color en el desierto. Ed. Cabo de Hornos Ltda, Santiago, 1984, p. 69.

173

Yo



Fig. 2 Detalle del Juicio Final. Iglesia de la Natividad de Parinacota.
Pintura mural. Segunda mitad del siglo XVIII.

nografia habitual para representar el asedio del demonio.
En segundo lugar, porque las figuras que participan en la
escena no estdn desnudas, como si lo estan las almas pin-
tadas en el infierno, el purgatorio y el cielo; los cuerpos
desnudos han abandonado el tiempo terrenal, las figuras
vestidas, en cambio, atin se encontrarian en este mundo
y, por tanto, sujetas a las tentaciones'. Los hombres bar-
bados parecieran ofrecerle al curaca el poder y el dine-
ro, representados bajo la forma del baston de mando y la
chuspa; la escena, por tanto, se adecuaria muy bien a la
realidad habitual de las autoridades indigenas, sometidas
a las presiones inherentes a su cargo y, sobre todo durante
la segunda mitad del siglo XVIII, en una permanente ten-
sion entre sus intereses personales, el bien de la comuni-
dad y las presiones de las autoridades criollas'®

El curaca pintado en el Juicio Final de Parinacota no
enfrenta directamente a los tentadores; un sombrero de
ala ancha parece protegerlo de las amenazas de la serpien-
te infernal, y las miradas de sus barbados tentadores se

s 4

Fig. 3 Ultima Cena. Iglesia de Santiago de Curahuara de Carangas.
Pintura mural. Segunda mitad del siglo XVIII.

encuentran con las mascaras de perfil que el indio lleva a
izquierda y derecha; es por medio de ellas que se relacio-
na con los hombres de la chuspa y el baston de mando.
Es fundamental observar que las mascaras poseen rasgos
espanoles, graficados en una nariz larga y un delgado bi-
gote, indicando, de este modo, que el personaje central
ha requerido asumir una identidad ajena para enfrentar
las amenazas que lo acosan'®. En el mundo andino, como
en otros ambitos culturales, la mascara -en un contexto
ceremonial- permite adoptar la naturaleza de otro con el
fin de poder enfrentarlo y dominarlo®; la mascara sobre
el rostro indicaria el momento en que el danzante esta
imbuido del otro; luego, normalmente al final de ritual,
el portador de la mascara se descubre y la lleva sobre la
cabeza o puesta en un costado, expresando el control de
las energias representadas en la careta’’. Asi en nuestra
imagen de Parinacota, el curaca porta simulacros de los
rostros de los tentadores, corriendo el peligro de desdibu-
jar su propia naturaleza, sin embargo, la pintura lo mues-

20

21

174

Yo

En grabados del siglo XV y XVI, procedentes de fuentes bajomedievales, suelen aparecer las almas condenadas representadas como hombres y
muijeres, jovenes y desnudos; los varones van sin barba y las mujeres se distinguen por sus senos, como se puede ver en Male, E., Religious Art in
France. The late Middle Ages: a Study of Medieval Iconography and its Sources. Princeton University Press, Princeton, 1986, figs. 264, 268-272. El Ser-
monario del III Concilio Limense recoge esta tradicion: “desnudos nacemos y desnudos y sin nada hemos de morir”, Tercero Catecismo y exposicion
de la doctrina cristiana por sermones, para que los curas y otros ministros prediquen y ensefien a los indios y a las demds personas. [1584] 1773, Lima, p. 458.
Hidalgo, J. y Durston, A., “Reconstituciéon étnica colonial en la Sierra de Arica: El cacicazgo de Codpa, 1650-1780”, Hidalgo, J. (Ed.), Historia
andina en Chile, Editorial Universitaria, Santiago, 2004, pp. 507-534, pp. 525-532.

Es una hipotesis entre otras que hemos propuesto. Corti, P., Guzman, F. y Pereira, M., “El indio trifronte de Parinacota: un enigma iconogréfico”,
Colonial Latin American Review, Vol. 20, N° 3, 2011, pp. 381-400, pp. 387-397.

Canepa, G., “Mascara y transformacion: la construccion de la identidad en la fiesta de la Virgen del Carmen en Paucartambo”, Romero, Raul,
(Ed.), Muisica, danzas y mdscaras en Los Andes, Pontificia Universidad Catolica del Peru, Instituto Riva Agtiero, Lima, 1993, pp. 339-391, p. 358.
Gisela Canepa describe este proceso para el caso de la fiesta de la Virgen del Carmen de Pautarcambo. Canepa, G., “Méscara y transformacion:

la construccion de la identidad en la fiesta de la Virgen del Carmen en Paucartambo”, Romero, Raul, (Ed.), Musica, danzas y mascaras en Los

Andes, Pontificia Universidad Catolica del Peru, Instituto Riva Agiiero, Lima, 1993, pp. 339-391, p. 377.

ICONOGRAFIAS LOCALES EN LAS PINTURAS MURALES DE LA RUTA DE LA PLATA



tra con el rostro descubierto y con las mascaras mirando a
los tentadores, expresando, conjeturalmente, el control de
estas identidades ajenas con cuya fuerza es capaz de vencer
las insinuaciones infernales

El tercer y ultimo caso corresponde a la Ultima Cena
de Curahuara de Carangas, representacion que destaca
por la abundancia de frutas y flores que estin dispuestas
sobre la mesa, pero sobre todo por la presencia, justo
delante de Cristo, de una bandeja con un cuy blanco
(Fig. 3); elemento que se destaca, por su posicion y ta-
mafo, mds que los signos propiamente eucaristicos del
pan y el vino. No se trata de una solucion del todo ex-
cepcional, pues, en la Catedral de Cuzco se conserva un
lienzo de la Ultima Cena de Marcos Zapata que tiene
en el centro de la mesa una bandeja con un cuy asado.
Se trata, sin duda, de una sustitucion; la bandeja con
el cordero de la cena pascual ha sido reemplazada por
una fuente con el roedor americano?. Gran parte de
la tradicion artistica cristiana prefiere separar la Cena
de Cristo en dos momentos, una primera parte en que
se come de pie el cordero pascual con el baculo en la
mano y la cintura cefida?’ y, una segunda, en la que
Cristo comparte con los ap6stoles el pan y el vino*. No
obstante, algunos pintores han fundido en una misma
mesa el momento de la consagracidon eucaristica con el
de la cena pascual propiamente tal, distribuyendo sobre
la mesa una bandeja con los restos del cordero, frutas y
otros alimentos. A esta ultima tradicién corresponderia
la pintura de Marcos Zapata, asi como la realizada en
los muros de Curahuara. El asunto es que el reemplazo
del cordero por un cuy estd lleno de sentidos que no se
pueden pasar por alto, se trata de un animal comestible
ampliamente utilizado en acciones de caricter ritual en
el contexto andino.

Efectivamente, los cuyes servian como ofrenda para
las huacas, eran sacrificados para obtener bienestar y tam-
bién fueron utilizados para ceremonias de adivinacion,
asi como en rituales de curacion. Guaman Poma sefala

22

B ¥xodo, 12, 11.
24

25

26

que durante el mes de julio “sacrificaban con otros cien
carneros de color de yauar chunbe, los quemaban en la
plaza publica y con mil cuyes blancos; ese sacrificio hacian
para que no dafase el sol ni las aguas a las dichas comidas,
sementeras y chacaras”?. El sacerdote Bartolomé Alvarez,
doctrinero de Aullagas, describe con mayor detalle, en su
memorial del ailo 1558, las practicas sacrificiales de cuyes,
precisando que le extraian el corazén y -a medio cocinar-
se lo comian, luego miraban las entrafias para avistar el fu-
turo y, finalmente, asaban el resto del animal y lo comian
acompafiado de maiz u otros productos®®. En caso de en-
fermedades se practicaban limpias de cuy, para cargar al
animal con las fuerzas negativas; practica que consideraba,
en ocasiones, la frotacion del roedor por el cuerpo de la
persona que debia ser sanada’’. Es necesario notar que
los beneficios obtenidos por mediacion del cuy serian de
orden material, sin embargo, la practica de dejar cuyes en
las huacas implica una vinculacién de estos animales con
la otra vida. Estos antecedentes no son suficientes para
afirmar que estas practicas estaban vigentes en Curahuara
de Carangas durante la segunda mitad del siglo XVIII,
sin embargo, su uso ritual subsiste hasta el presente en
muchas regiones?.

El cordero pascual fue reemplazado por la ofrenda de
cuy; ambos animales son sacrificados para obtener un
bien superior, los dos parecieran representar la ofrenda
inmaculada y sin defecto; mediante la ofrenda de cuy y
cordero se obtendrian beneficios materiales y espirituales:
la salud y la salvacion. El roedor americano pareciera te-
ner las condiciones adecuadas para reemplazar al cordero
pascual, sin embargo, se trata de una practica riesgosa,
como bien lo sabian Acosta y Arriaga®, pues, al tiempo
que podria entrafar la cristianizacion de una ritualidad
andina implicaba, en mayor o menor grado, una posible
mutacion en la comprension por parte de los indigenas
de los contenidos inherentes a la obra de redencion y, no
menos grave, una tacita aprobacion de las practicas andi-
nas asociadas al cuy.

Baltra Campbell, A., “El sincretismo en la pintura de la Escuela Cuzquena”, Cultura, Lima, 23, 2009, pp. 101-113.

Schenone, H., Iconografia del Arte Colonial - Jesucristo, Fundacion Tarea, Buenos Aires, 1998, pp. 178-182.
Guaman Poma de Ayala, Felipe, [1615], Nueva Corénica y buen gobierno, Fondo de Cultura Econdmica, Lima, 2008, tomo I, p. 186.

27

28

29

Martin Rubio, M del C., “Costumbres de los indios del Pert. Un temprano antecedente de la politica de extirpacion de idolatrias en el Virreinato

del Peru”, Boletin del Instituto Riva Agiiero, 24, Lima, 1997, pp. 295-308.

Cordero, M., “La comida y sus ingredientes ;Solo alimentos para el cuerpo? Pueblos andinos en el siglo XVII”, Carola Sciolla (Comp.), Historia y
cultura de la alimentacion en Chile. Miradas y saberes sobre nuestra culinaria, Catalonia, Santiago, 2010, pp. 109-131.

Nunez, L. “Evidencias arcaicas de maices y cuyes en Tiliviche: hacia el semisedentarismo en el litoral fértil y quebradas del norte de Chile”, Chun-
gara: Revista de Antropologia Chilena, No. 16/17, Acatas del X Congreso Nacional de Arqueologia Chilena (Octubre 1986), pp. 25-47, p. 33.

Acosta de, Joseph de [1590], Historia Natural y Moral de las Indias, Fondo de Cultura Economica, México, 1979. Arriaga, Joseph de [1621], La
extirpacion de la idolatria en el Piru, Centro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”, Cuzco, 1999.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 175

Yo



Lo interesante es preguntarse, aunque No encontremos
una respuesta definitiva, si estos programas pictoricos fue-
ron concebidos y supervisados por el sacerdote del lugar
o si, por el contrario, corresponden a la iniciativa, mas o
menos auténoma, de los indios de Parinacota, Pachama,
o Curahuara. Sin duda, es posible entender las pinturas
murales como un elemento mas de esa “trampa de image-
nes”, a la que se refiere Gruzinski®®, tejida por la Iglesia y
la Corona para capturar a los indios; por tanto, serian, en
este sentido, obra de obispos y sacerdotes. Sin embargo,
el mismo autor enfatiza la necesidad de recordar que una
gran parte de las imagenes, durante el periodo colonial,
fueron realizadas por los indios sin contar con la fiscali-
zacion de sacerdotes, como seria el caso de Parinacota y
Pachama®. Una manera habitual de resolver este dilema es
conjeturar que el resultado final de las obras, en aquellos
contextos en que los indios pueden contar con una cierta
autonomia de facto, es el fruto de una imbricacion entre
la voluntad de la autoridad eclesiastica y la iniciativa de
los indios, proceso no carente de tensiones, negociaciones,
avances y retrocesos por ambos lados. Es importante recor-
dar que las pinturas fueron ejecutadas durante la segunda
mitad del siglo XVIII; por tanto, los indios tenian algun ni-
vel de cristianizacion y los sacerdotes eran mis conscientes
de la ineficacia de los procesos de extirpacién de idolatria.

La solucién anterior tiene las ventajas y desventajas de
un andlisis que comprende las dindmicas sociales a partir
de la tension entre los sectores subalternos y los grupos
hegemonicos. La ventaja es que resulta claro entender a
la Iglesia como una organizacion que intenta imponer un

conjunto de creencias y formas de vida a una mayoria in-
digena que no las comparte totalmente y que, por tanto,
aunque sea infructuosamente, se resiste de forma pasiva y,
cuando puede, en forma activa. Sin embargo, la claridad
de esta lectura polar de las dindmicas sociales pareciera
afectar la comprension de fendmenos que pueden ser mas
complejos, pues estamos hablando del comportamiento
de personas no de bloques. Es interesante en este sentido
traer a colacion lo que reconocié Canclini al plantear que
lo moderno y lo tradicional no son monopolio de ningin
sector social*?; abriendo asi la puerta a identificar las cir-
cunstancias en que la cultura dominante y la subordinada
se influyen mutuamente, como ya lo propusiera Ginzburg
en el penultimo capitulo de El queso y los gusanos.

En este sentido, debe tenerse en cuenta que si estas
peculiares imagenes fueron insertadas por voluntad de la
comunidad indigena o un miembro de ella, su sobreviven-
cia testimonia la aprobacion eclesidstica; pues, ninguna de
ellas pudo pasar inadvertida. Por el contrario, si un sacer-
dote decidio incorporar el cuy, las cabezas de puma o el
trifronte, o, al menos, tolerar su presencia, es que estuvo
dispuesto a correr el riesgo que esto implicaba, es decir,
que la comunidad las leyese a su manera. En definitiva,
saber quién decidié incorporar estas inserciones no es tan
relevante para comprender las dindmicas que explican el
origen y funcion de estas imagenes. En todos los casos
se tratarian de manifestaciones concretas de un esfuerzo
colectivo —no exento de tensiones- orientado a conciliar
el cristianismo con practicas locales que no era posible
erradicar y que eran susceptibles de reinterpretar.

30 Gruzinski, S,. La guerra de las imdgenes. De Cristobal Colon a “Blade Runer”. (1492-2019). México: Fondo de Cultura Econémica, 1994, pp. 12-13.

31

Economica, 2007, p. 189.
32

33

176
Yo

Gruzinski, S., La colonizacion de lo imaginario. Sociedades indigenas y occidentalizacion en el México espariol. Siglos XVIXVIII. México: Fondo de Cultura

Garcia Canclini, N., Culturas hibridas: Estrategias para entrar y salir de la modernidad. México: Grijalbo, 1992, pp. 191-192.
Ginzburg, C., El queso y los gusanos. El cosmos segiin un molinero del siglo XVI, Barcelona, Ediciones Peninsula, 2008, pp. 214-215.

ICONOGRAFIAS LOCALES EN LAS PINTURAS MURALES DE LA RUTA DE LA PLATA



s

APOSTOLADO ZURBARANESCO EN POMATA

MARTIN ISIDORO - CLELIA DOMONI / ARGENTINA

ntre las tendencias artisticas que se conjugan en

la antigua provincia colonial de Chucuito (Peru),

se encuentra presente la zurbaranesca dentro de
la ¢rbita dominica de modo indiscutible. En la iglesia de
Santiago de Pomata, encontramos un Apostolado de 12
lienzos que es encuadrable en dicha orientacion (Figs. 1
y 2). Historiograficamente, Juan de Contreras y Lopez de
Ayala, Marqués De Lozoya, planteo su atribucion duran-
te una conferencia pronunciada en el salon del Colegio
de la Inmaculada de Lima el 27 de diciembre de 1941,
posteriormente publicada en Mercurio Peruano (1942) y en
Archivo Espariol de Arte (1943)". Al estudiar el Apostolado
de 15 figuras del convento de San Francisco de Lima rea-
lizado por Zurbaran y su taller, Contreras habia postulado
como ejemplos de su ‘repercusion’ en el Peru, a la serie
collavina y a la que se hallaba en el coro de San Francis-
co de Arequipa (actualmente ubicada en una de las salas
del museo de esta iglesia y consta de doce telas con fi-
guras de cuerpo entero, que siguen con mayor fidelidad
al modelo) (Fig. 3). Luego de esto, solo se repitio dicha
informacion (Angulo y Dorta 1950; Soria 1953 y 1955;
Guinard 1960), sin ahondar en la especificidad de nues-
tro Apostolado ni registrarlo siquiera fotograficamente.

Es decir, el estudio de la serie pomatefia se detuvo en
ese punto germinal en el cual se le adjudico la paternidad,
cerrando su analisis con el dictamen de ser mera copia,
abordaje de sabor rotundamente etnocéntrico, sea euro-
peo, sea de Angloamérica. Sin embargo, si nos tuviéramos
que conformar con ese consabido prejuicio colonialista
que hizo y hace hincapié en el maestro europeo (incluso
en obras de artistas menores o de taller), viendo su imita-
cion como derivativa y mecénica, volveriamos a esa etapa
de las investigaciones sobre el arte del coloniaje en que era
medido como inferior desde valores plastico-formales de
la critica Europea.

APOSTOLADO LIMENO

Por método, es necesario comenzar con el analisis de
la fuente, pues esto nos dard indicios para el abordaje de
nuestra serie criolla que, a su vez, la interpreta y la trans-
forma.

La bibliografia especifica ha problematizado su data-
ciéon y presencia en Lima mediante la inferencia docu-
mental, asi como desde argumentos estilisticos. Contreras

Hacia noviembre de 1938, Juan M. Pefia Prado describe el conjunto, sin embargo, no lo atribuye a Zurbaran sino que considera que “...estos mag-

nificos cuadros pertenecen a la técnica, a la escuela y a la época de Francisco Ribalta [1565-1628].” Comision de Restauracion de Monumentos

Historicos. Lima, Precolombina y Virreinal. Lima, Artes Graficas-Tipografia Peruana, 1938, p. 159. Los lienzos estaban muy deteriorados, Contreras

adjudica esto a la constante humedad del clima limefo y comenta que algunos estaban “... muy repintados por mala mano.” Marqués de Lozoya.

“Presencia e influencia en Hispanoamérica.” En Mundo Hispdnico. Zurbardn. Madrid, Agosto de 1964, n° 197, p. 60. Stastny dice que tras las res-

tauraciones en los talleres del INC, bajo la direccion de Vladimira de Sadias se ha revelado la gama de tonalidades originales en toda su riqueza y

austero vigor, aunque se han perdido algunas veladuras y relieve por las frecuentes limpiezas a las que ha sido sometido. Stastny, F. “El Apostolado

Limefo de Zurbaran”. En Cielo Abierto. Aio 1985, enero-marzo, pp. 59-60.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

177

Yo



Fig. 1 Escuela limefia. Pedro, Andrés, Santiago el Mayor, Juan Evangelista, Fig. 2 Escuela limefia. Bartolomé, Tomas, Santiago el Menor,

Mateo, Felipe, mediados del siglo XVII, 6leo sobre tela, Iglesia de Santiago Judas Tadeo, Simén, Pablo, mediados del siglo XVII, éleo sobre tela,

de Pomata. Iglesia de Santiago de Pomata.

178 APOSTOLADO ZURBARANESCO EN POMATA

Yo



considera que llega a la ciudad, o bien en 1620, o bien
en 1643, basado en las remesas de azulejos sevillanos al
convento, aunque ya advierte que es algo prematura la pri-
mera fecha’. Gento Sans® cree probable que hayan sido
traidas por algun religioso que asistiera a los Capitulos
Generales de la orden en Espafia. Pues era una practica
comun vy, ademis, en el archivo del convento, hay docu-
mentos que atestiguan coémo se destinaba cada sexenio la
suma de $17.000, para que algiin vocal que viajase a Euro-
pa comprara libros selectos y escogidos para la biblioteca.
Especificamente, en relacién a esto, cita una real cédula,
fechada en Madrid el 7 de junio de 1625, donde se ordena
a la Casa de Contratacion de Sevilla, el franqueo y libre
transito para los objetos detallados alli, entre ellos un cajén
de lienzos de pinturas y dos Imdgenes de bulto de la Concepcion
para el Convento de Lima, y otra Imagen de bulto de Nuestra
Seriora de Guadalupe para el Colegio de San Buenaventura de
la dicha Ciudad, a favor de fray Miguel de Huerta, lego
de San Francisco de Lima y procurador de los conventos
de la Provincia Franciscana de los XII Apostoles del Pert.
Entonces, para este autor, es verosimil que en dicho cajon
hayan venido los lienzos en cuestién; incluso, plantea que
Huerta, consumado artista y arquitecto, sabria bien lo que
trafa. Marco Dorta, por su parte, sostiene que la serie fue
traida a Lima en 1625 por Huerta* Para Soria, “El mode-
lado, poses y disefio de las draperies se identifica con otras
obras en torno a 1637-38. El paisaje del fondo, ausente
en el temprano Apostolado lisbonense, es tipico de finales
de la década de 1630™. Guinard, que cree incompatible
con el estilo la datacion de Marco Dorta por los paiios y
el paisaje de fondo, sitta el conjunto en torno al envio
de azulejos de 1643°, Stastny, siguiendo a Soria’, dice que
estos cuadros “corresponden por el estilo a la segunda mi-
tad de la década de 1630 y pertenecen posiblemente a las
pinturas cobradas entre 1638 y 16408, [...] Comparados
con el Apostolado de Sio Vicente de Fora (Lisboa) pintado
por Zurbaran en 1633 con fondos oscuros y draméticos
constrastes de luz de origen caravaggesco, la diferencia es
notoria. En el interin Zurbaran vivio la experiencia ma-

254 -255.

T Stastny, E. op. cit. 1985, p. 38.

Fig. 3 Escuela limefia. Pedro, Andrés, Santiago el Mayor, Juan Evangelista,
Mateo, Felipe, Bartolomé, Tomés, Santiago el Menor, Simén, Matias, Pablo,
siglo XVII, Museo de la Iglesia de San Francisco de Arequipa.

drilefia de 1634 y su contacto renovado con Velasquez.
De alli proviene la suavidad de las transiciones en los va-
lores cromaticos, su interés por el paisajismo luminoso, la
nueva plasticidad y monumentalidad en el modelado y la
serenidad de los rostros™.

Si consideramos, por un lado, las dataciones de Soria
y Stastny para el Apostolado limeno, ademas del impacto
inmediato de esta obra del gran maestro sevillano en ple-
no apogeo vy, por otro lado, la transicién del manierismo

al barroco que se da en el Virreinato a mediados del XVII

Marques de Lozoya (Juan de Contreras y Lopez de Ayala) “Zurbaran en el Peru”. En Archivo espariol de arte. Ao 1943, Tomo 16, n° 55, p. 3.

Cfr. Gento Sans, B. San Francisco de Lima: estudio histérico y artistico de la iglesia y convento de San Francisco de Lima. Lima, Torres Aguirre, 1945, pp.

Angulo Idiguez, D; Marco Dorta, E. y Buschchiazzo, M. Historia del Arte Hispanoamericano. Barcelona, Salvat, 1950, p. 477.
> Soria, M. The painting of Zurbaran. Londres, Phaidon, 1955, p. 168.
Guinard, P. Zurbardn et les peintres espagnols de la vie monastique. Paris, Les Edition du Temps, 1960, pp. 146 - 206.

Stastny toma este dato de Lépez Martinez, C. Desde Martinezx Montariés hasta Pedro Rolddn. Sevilla, 1932, p. 224., donde se resefian la mayoria de los
contratos. Stastny, F. “Zurbaran en América Latina”. En Presencia de Zurbardn. (Catalogo). Bogota, Biblioteca Luis Angel Arango, 1988. En linea
[consulta: noviembre de 2014]:: http://www.banrepcultural.org/blaavirtual/todaslasartes/przu/przu05a.htm#6a

Stastny Mosberg, F. Estudios de arte colonial. Volumen I. Lima, Instituto Francés de Estudios Andinos/Museo de Arte de Lima, 2013, pp. 238 - 242.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 179

Yo



y en el que se observa las influencias del tenebrismo', con
el cual el Apostolado de Pomata se identifica, podriamos fe-
charlo a este tltimo en los comedios del siglo. Ademas, es
probable que el copista sea limefo, si tenemos en cuenta
no solo el estilo'! ajeno a todo lo observable en el Collao
sino también las condiciones de producciéon que implica
este tipo de copia.

En el Colegio Apostolico limefio (181 x 94 cm.; salvo
Cristo 184 x 94 cm.), las figuras son de tamafo natural,
estan de pie, aisladas y con poses heroicas de caricter ca-
ravaggesco. En el afdn de caracterizacion y diferenciacion,
se introducen novedades iconograficas, tales como Pablo
con su espada pero leyendo y con anteojos o, en otros ca-
sos, algunos atributos tradicionales son agrandados a una
escala inusitada'?. La relacion de los apdstoles con su pai-
saje luminoso se establece de dos modos: por un lado, en
ocho de ellos estd dada por una perspectiva amplificada
que genera, mas alla de un gran dinamismo espacial, un
fuerte contraste de tamafio, ddndole monumentalidad a
las figuras; esto ultimo se suma al punto de vista bajo de
las mismas que actua en idéntico sentido. Por otra parte,
en los cinco restantes, este efecto se quiebra por formas
rocosas o arquitectonicas cercanas a modo de bambalina.

La serie pomatefia trastoca completamente la composi-
cién de Zurbaran. Las figuras, aunque mantienen un pun-
to de vista bajo, se representan en tres cuartos de cuerpo
sobre un fondo neutro oscuro y vacio®. A pesar de la sim-
plificacion espacial, se gana en profundidad psicoldgica.
Puesto que no sélo se percibe intensamente la presencia fi-
sica de los apostoles en contraste con la monotonia de una
atmosfera espacial sin relieve sino que, ademds, se carga
de un significado simbolico, donde la oscuridad se cierne
amenazante presagiando su destino terrenal, y se imprime,
incluso, un clima dramdtico caro al gusto del naturalismo
caravaggista.

El corte de la composiciéon en tres cuartos de cuerpo
acarrea consecuencias iconograficas. Los apodstoles en el
ciclo de Zurbardn estan con sus pies descalzos. “En la ico-
nografia cristiana, es un privilegio de los personajes sagra-
dos el ir con los pies descalzos. El Evangelio lo prescribe
a los apdstoles (Mateo 10, 10) y a los discipulos (Lucas 10,
4) enviados a predicar. Mientras la cabeza representa en
cierta medida el orgullo humano, la parte mas humilde
del individuo le subordina totalmente al orden divino. [...]
descalzarse [...] como Moisés en el Sinai, es demostrar una
receptividad ante la Potencia superior”*. Ademss, dicho
corte afecta el atributo de Matias pues a sus pies se halla el
hacha con que fue martirizado, sin embargo, no contamos
con este lienzo para ver como se resolvio este problema.

Por otra parte, hay un enriquecimiento iconografico
en la serie de Pomata. Santiago el Mayor acrecienta los
elementos emblematicos de la peregrinaciéon como el som-
brero de ala ancha, la cantimplora de calabaza -colocada
en el bordon- vy, el emblema de la peregrinacion cumplida,
la concha®. En el lienzo de Santiago el Menor, desaparece
toda referencia arquitectural, lo cual transforma el estar
apoyado leyendo sobre una columna trunca, ausente aho-
ra, en un ademan pensativo de connotacién melancolica.
Por tltimo en Simoén, la copia coloca de modo especular
su atributo, la sierra, equilibrando la composicion.

APOSTOLADO DE POMATA

Profundizaremos ahora en la comprension de estas co-
pias en el contexto espacial de la Iglesia de Santiago de
Pomata, buscando significados dados por su ubicacion a
partir de los registros documentales.

En el inventario del 27 de julio de 1773, figuran 11
lienzos de apdstoles con sus marcos dorados en los pilares

Gesualdo, V. Enciclopedia del arte en América: Historia II. Buenos Aires, Bibliografica Omega, 1968, p. 307.

180

DS

“Es muy probable que a partir de los aflos de comedios del siglo [XVII] existiese en lima algin taller o artista —~quizas formado en Sevilla, aunque
no necesariamente- que influyeron en mantener el gusto por las formas zurbaranescas, ademas de haber hecho copias de las obras que por enton-
ces existian del maestro en Lima para otras poblaciones del interior; esto no deja de ser una suposicion por falta de pruebas documentales, si bien
las pinturas hablan por si mismas y se ve con claridad que hay muchas que mantienen esos influjos y que fueron realizadas en tierras peruanas.
En esta linea de influjos debe recordarse el libro de Francisco Pacheco Arte de la Pintura, editado por primera vez en 1640, que tuvo reconocidos
ecos en la pintura andaluza y la hispano-americana.” Bernales Ballesteros, J. “La pintura en Lima durante el Virreinato.” En Banco de Crédito del
Peru. Pintura en el Virreinato del Perii. Lima, Banco de Crédito del Pera, 1989, pp. 46-48.

Guinard, P. op. cit., pp. 146-146.

Medidas de Apostolado zurbaranesco. Pedro (120 x 95 cm.); Andrés (115 x 88 cm.); Santiago el Mayor (127 x 94 cm.); Juan Evangelista (126 x 94
cm.); Mateo (115 x 85 cm.); Felipe (125 x 93 cm.); Bartolomé (126 x 93 cm.); Tomas (126 x 94); Santiago el Menor (126 x 94 cm.); Judas Tadeo
(127 x 94 cm.); Simon (126 x 94 ¢cm.); Pablo (122 x 91 cm.).

Beigbeder, O. Léxico de los simbolos. Madrid, Ediciones Encuentro, 1995, p. 347.

Réau, L. Iconografia del arte cristiano. Iconografia de los santos. De la P a la Z. Barcelona, Ediciones del Serbal, 1998. Tom. 2, Vol. 5, pp. 169-183.
Bango Torviso, I. “Santiago Peregrino”. En Garcia Iglesias, J. (comp.). Xacobeo 99. Santiago, La Esperanza. (Catilogo de Exposicion). Santiago de
Compostela, Xunta de Galicia, 1999, pp. 89-97.

Archivo Regional de Puno (ARP), Archivo Historico, Coleccion Arce Borda, Eclesiasticos, Legajo 37, Inventarios de la Iglesia de Pomata 1773-1836.

APOSTOLADO ZURBARANESCO EN POMATA



de la nave: 6 distribuidos entre el segundo pilar —efigies
de Pedro, Santiago el Mayor, Juan- vy el tercero del evan-
gelio, y 5 entre el segundo -Bartolomé, Judas Tadeo- y
cuarto de la epistola. Y, uno mas en el pilar de la epistola
aprinsipiando el Altar maior y Presviterio -Juan Evangelis-
ta-. Evidentemente, hubo un error de identificaciéon en
la primera efigie de Juan. Lamentablemente, ninguno de
los inventarios entre 1773-1836 nos revela la existencia del
apostol Matias presente en la serie limefa.

Esta ubicacién no es arbitraria. Los liturgistas ensefian
que cuando un obispo consagra una iglesia, se debe mar-
car con 12 cruces 12 columnas de la nave o del coro. Se
quiere hacer entender con esto, que los 12 apdstoles son
los verdaderos pilares del templo. Esta doctrina a veces
tiene una traduccion exacta como en Sainte-Chapelle,
donde los escultores hacia 1250 adosaron a 12 columnas
12 estatuas de apostoles llevando en la mano una cruz de
consagracion'. Esta disposicion de ubicar en los pilares a
los apostoles perdurard hasta el siglo XVIII en la basilica
romana de San Juan de Letran’®. Su fundamento biblico
lo podemos encontrar en Galatas 2, 9 y en Apocalipsis
21, 14.

A la luz de este razonamiento, deberiamos volver sobre el
apostolado limefo. La primera noticia documental inequi-
voca?, se encuentra en el Libro Inventario de la Sacristia de
Nuestro Padre San Francisco de Jesiis de Lima (p. 42) de 1785,
mandado a hacer por el padre provincial fray Juan de Ma-
rimon, donde se lo menciona entre los Aumentos de la sa-
cristia: un Apostolado, un lienzo del Sesior y otro de la Virgen.
Probablemente, anterior a este movimiento interno de la
serie dentro del convento, la misma podria haber estado
emplazada al interior del templo en sus pilares. Con esto

1910, p. 35.

apoyariamos la hipdtesis de Gento Sans, que dice que el
Apostolado se ubicaria en el crucero hacia 1651%.

Continuando con el andlisis espacial en Pomata, el
Apostolado se halla en didlogo con un programa martirial,
lo cual densifica simbolicamente la lectura. No todos los
apostoles fueron martirizados, pero la piedad popular los
transformo en martires. Era intolerable al pensamiento
cristiatno que los discipulos inmediatos de Cristo, hu-
bieran dado una prueba menor de su fe que los santos
posteriores. Por ello, la tradicion les atribuyé diferentes
suplicios con el fin de glorificarlos y realzar su prestigio en
la devocion?! (Figs. 4y 5).

En el inventario de 1773, encontramos en las capillas
de nave mencionados 6 apdstoles: en el lado del evange-
lio, en la segunda capilla a Mateo y Simén, y en la tercera a
Pedro; mientras que, en el lado de la epistola, en la prime-
ra capilla, a Andrés, Juan Evangelista, y Santiago el Menor
con sus marcos dorados, y en la tercera capilla Tomas. Sin
embargo, en este caso no hay ninguna referencia a que
sean efigies, lo que indicaria que se trata del otro conjunto
tematico relacionado a los apostoles existentes en la igle-
sia, esto es, las escenas de los martirios. No han llegado
a nuestros dias de los cuadros mencionados aqui, el de
Simoén, Tomas y Andrés —de este tltimo, no obstante, con-
tamos con una reproduccion fotografica-?2. Era un ciclo
que constaba de 13 lienzos cuyas inscripciones referian al
apostol correspondiente, salvo el de Pablo cuyo epigrafe
es THS repetido tres veces, siguiendo la Leyenda Aurea®.
Este conjunto lo atribuimos al taller de Mauricio Garcia y
Delgado, activo en Cuzco desde mediados del siglo XVIII.

Su ubicacion actual en los pilares del canon estd docu-
mentada en el inventario de 1875 que reza: Las columnas

Cfr. Male, E. Lart religieux du XIII siécle en France: étude sur l'iconographie du Moyen Age et sur ses sources d’inspiration. Paris, Librairie Armand Colin,

18 Reéau, L. Iconografia del arte cristiano. Iconografia de los santos. De la A a la F. Barcelona, Ediciones del Serbal, 1996. Tom. 2, Vol. 3, pp. 139 - 140.

Gento Sans, B. op. cit., p. 254.

21

22

23

Gento Sans argumenta esto, citando al cronista Fray Diego de Cordova y Salinas cuando hace la descripcion de la iglesia en su Cordnica de la Reli-
giosisima Provincia de los Doce Apéstoles del Perii, lib. Il cap. VII, p. 176.(Lima, Imprenta de Jorge Lopez de Herrera, 1651): La Capilla del Crucero - bello
laberinto de oro - corona con maravilloso artificio en cada dozavo un Apéstol, de tan buen talle cada uno, que crece dos varas y cuarta, proporcién conveniente a

la perspectiva. Cfr. Gento Sans, B., ibidem, p. 256.

Cfr. Duchet-Suchaux, G y Pastoureau, M. Guia iconogrdfica de la Biblia y los santos. Madrid, Alianza, 1996, p. 40. Cfr. Réau, L. op. cit. 1996. Tom.
2, Vol. 3, pp. 138.

Medidas de los martirios. Pedro (128 x 97 cm.); Andrés (129 x 96 cm.); Santiago el Mayor (128 x 96 cm.); Juan Evangelista (140 x 110 cm.); Mateo
(139 x 120 cm.); Felipe (139 x 109 cm.); Bartolomé (129 x 98 cm.); Santiago el Menor (122 x 97 cm.); Judas Tadeo (132 x 97 cm.); Matias (140 x 109
cm.); Pablo - IHS THS IHS - (140 x 110 cm.). Algunos de los cuadros se encuentran cortados, lo cual no esta dado sélo por el proceso de montarlos
en bastidores y enmarcarlos; se evidencia en los repoussoirs de Matias, Santiago el Mayor, Pedro, Andrés, Pablo (IHS IHS IHS), Juan Evangelista,
Bartolomé y Felipe.

“[Pablo]... fue decapitado; mas, en el mismo instante en que su cabeza salia despedida del tronco, su boca, con voz enteramente clara, pronuncié
esta invocacion tantas veces repetida dulcemente por él a lo largo de su vida: iJesucristol.” Voragine, J. La leyenda dorada, 1. Madrid, Alianza, 1987,

p. 361.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 181

Yo



Fig. 4 Taller de Mauricio Garcia y Delgado. Pedro, Andrés, Santiago el Mayor, Fig. 5 Taller de Mauricio Garcia y Delgado. Bartolomé, Santiago el Menor,
Juan Evangelista, Mateo, Felipe, activo desde mediados del siglo XVIII, Judas Tadeo, Matias, Pablo, activo desde mediados del siglo XVIII,
Iglesia de Santiago de Pomata. Iglesia de Santiago de Pomata. Mauricio Garcia y Delgado.

San Fermin, 1751, Catedral de Santa Fe, Argentina. Fotografia: Hans Mann.

182 APOSTOLADO ZURBARANESCO EN POMATA
Yo



de los arcos estan adornadas con tres cuadros de vara y cuarto
de largo y cada uno de ellos con marcos dorados con oro, siendo
el total de ellos veinticuatro, en esta forma: los dose primeros son
de los dose apostoles vy los otros doce representan a la muerte de
cada uno de ellos™.

Por esos tiempos, la exportacion artistica cusquefa de
lienzos de dimensiones relativamente discretas crece de
modo extraordinario, ante la saturacién del mercado ecle-
siastico local. Esta obra destinada a particulares y pueblos
lejanos, buscaba satisfacer, mas que un gusto refinado, las
necesidades espirituales y decorativas. Era una produccién
masiva, en serie que pivotaba entre el arte y la artesania,
respaldada por la fama artistica de la ciudad. Justamente,
Garcia y Delgado, un emergente paradigmético de esta in-
dustrializacion artistica con fines exclusivamente mercan-
tiles, hacia 1754, se embarca en una serie de contratos que
le hacen producir -y esto es sélo lo documentado- unos
casi 1300 cuadros, una gran parte de ellos de bajo costo.
Uno de estos contratos consistia en 647 lienzos, encarga-
dos por duefos de recua con destino a las tierras altas®.
Posiblemente, en este encargo u otro similar anterior a
1773 -fecha de nuestro inventario- haya venido a Pomata
el ciclo de los martirios apostolicos®®.

En estas escenas, podemos observar ciertas constantes
que responden a la maniera de este pintor, si tomamos
como parametro fundamentalmente su Martirio de San Fer-
min (firmado y fechado 1751; catedral de Santa Fe, Argen-
tina)?’, estas son: las proporciones muy achatadas de los
personajes; las figuras adolecen de ‘amufiecamiento’, se
construyen a partir de tipos, pero, el delicado tratamiento
de los rostros de los protagonistas, es decir, el martir y al-
guno de sus verdugos, aun con ausencia de un modelo in-
dividualizado, nos habla de cierta correccion del maestro;
el querubin acercandose con la palma y corona del mar-
tirio; el paisaje urbano con edificios clasicos, algunos con
almohadillado similares a los de Basilio Pacheco, y con

24

fuerte presencia de lo escultdrico; las figuras se imponen
al contexto arquitectdnico y natural; la perspectiva atmos-
férica en algunos cuadros evidencia todavia m4s la escasa
perspectiva lineal de sus escenarios y la ingenuidad de su
manejo. En la obra de Garcia y Delgado, como lo vemos
en lo martirios de Pomata, prima una paleta de colores
terrosos, con uso de rojo y azul -caracteristico de la es-
cuela cusquena del XVIII-; esto ultimo, hasta en detalles,
como los pajarillos que pueblan sus paisajes. También, en
los martirios de Matias y Judas Tadeo, encontramos per-
sonajes de pie en primer plano cortados por el marco;
este rasgo de gusto manierista Mesa y Gisbert lo registran
en Quispe Tito en 1667 y hacia 1679%. La plena luz con
minimas ambigtiedades? de esta contramaniera tardia y
adocenada bafa las escenas, muy lejos atin del claroscuris-
mo zurbaranesco con el que convive en Pomata; esto, sin
embargo, nos confirman el mestizaje basado no sélo en la
reinterpretacion fuertemente localista de lo europeo sino,
también, en la acumulacion americana de ideas visuales
en armonia.

Nos interesa hacer foco en dos cuadros de este conjun-
to martirial. El primero seria Martirio de San Andrés (129
x 96 cm.), pues siendo su posible fuente su homoénimo
de la iglesia de San Juan de Dios (Colegio de Educandas)
de Cuzco, atribuido con reservas por Mesa-Gisbert a Ba-
silio de Santa Cruz (activo en Cuzco 1661 vy fines del siglo
XVID*, la composicién entrafia una complejidad mayor
que la de ser una copia reinterpretada. Este cuadro tiene
un estilema, el de gobernante romano sobre pedestal, que
es tomado de Martirio de San Fermin de la catedral de San-
ta Fe y reinterpretado como escultura, mas alld de estar
presente el mismo motivo en la tela de San Juan de Dios.
Esto nos enfrenta a una composicion que estda dando indi-
cios de utilizar tipos preestablecidos por el obrador, antes
que copiar literalmente modelos consagrados, a los que
parece sélo seguir estructuralmente en la ‘idea’.

Archivo de la Prelatura de Juli (AP]). Inventario de la Iglesia de Santiago de Pomata del afo 1875, 4 recto.

3 Mesa, J. y Gisbert, T. Historia de la pintura cuzqueiia. Lima, Fundacion Augusto N. Wiese/Banco Wiese Ltdo, 1982. vol. 1. pp. 204-206. Mesa, J. y
Gisbert, T. “Nuevas obras y nuevos maestros en la pintura del Alto Pertt”. En Anales del Instituto de Arte Americano e Investigaciones Estéticas “Mario

J. Buschiazzo”. N° 10 Buenos Aires, UBA, 1957, pp. 8-71.
26

Schenone comenta tinicamente en relacion a dos de los martirios (Judas Tadeo y Mateo) que son anénimos y del siglo XVII, pero no argumenta

las razones de su posicion. Schenone, H. Los santos. Buenos Aires, Fundacion Tarea, 1992. Vol. II, pp. 537-590.

27 Academia Nacional de Bellas Artes. Documentos de Arte Argentino. Cuaderno XVIL. Las ciudades de Santa Fe y Corrientes. Buenos Aires, ANBA, 1945.

28

29

30

p. 20, il. XIX. Mesa, ]. y Gisbert, T. op. cit. 1982. vol. 1. p. 205., vol. 2. il. 293. Academia Nacional de Bellas Artes. Historia General del Arte
Argentina. Buenos Aires, ANBA, 1983. Tom. IL. p. 44., il. p. 47. Schenone, H. Los santos. Buenos Aires, Fundacion Tarea, 1992. Vol L. p. 323, il.
p. 325.

Mesa, J. y Gisbert, T. Op. Cit., 1982. vol. 1. pp. 147 y 149. vol. 2. il. 159-176.

Hay una sombra muy marcada bajo algunos santos que tiene como funcién darle mayor tectonicidad, asimismo, de algunos pies se proyecta una
marcada sombra muy corta de izquierda a derecha del observador contrastando con dicha luz plena.

Mesa, J. y Gisbert, T. Historia de la pintura cuzqueria. Lima, Fundacion Augusto N. Wiese/Banco Wiese Ltdo, 1982. vol. 1. p. 168., vol. 2. il. 212.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 183

Yo



El segundo cuadro que comentaremos es Martirio de
San Mateo, que consiste en una escena de lapidacién. Se-
giin Reau®, hay versiones contradictorias de su martirio:
para algunos, habria sido decapitado, o atravesado por la
espada del verdugo; y, para otros, se habla de lapidacién
o muerte en la hoguera. Lamentablemente, este autor no
cita sus fuentes, ni da ejemplos, tal vez, por lo inusual de
esta iconografia. Sin embargo, la historiografia decimond-
nica belga documenta dos ejemplos circunscriptos a Flan-
des: por un lado, una capa de eclesiastico perteneciente a
la iglesia de Harelbeken -Flandes Occidental, Bélgica-,
fechada a principios del siglo XIV, que en el orifrés re-
presenta este tema entre los martirios de los apostoles®’;
y, por el otro lado, una pintura de Henrico Herregouts,
encargada por el gremio de los toneleros antuerpienses
para el altar del gremio en la Onze-Lieve-Vrouwekathedraal
y cobrada el 29 de enero de 1681%°. A partir de esto, se
puede colegir que podria haber un antecedente flamenco
en este tipo de representacion.

CONCLUSION

Este estudio intenta mostrar lo imperioso que es avan-
zar en el conocimiento de las obras como el Apostolado

de Pomata, relegadas del canon, luego de darles una sen-
tencia de copia, en este caso, ser zurbaranesca. Asi, esta
pintura, vista como simple ‘repercusion’ no aurdtica, pier-
de sus alcances de productor de significado en si mismo
y contextual. Por ello, a través del analisis profundo que
buscod poner en valor estas obras desclasadas, llegamos,
ante todo: en el Apostolado pomatefo, a la datacion y
ubicacion dentro de la escuela limefa -delatando en su
interin el caravaggismo del intérprete criollo-; y, en los
martirios, a la datacién y la atribucion al taller cusqueno
de Mauricio Garcia y Delgado. Con la ayuda de los inven-
tarios de Pomata, situamos estas series pero, ademads, re-
forzamos la hipotesis de ubicacion del Apostolado limefo.
Consideramos, igualmente, en el Apostolado del Collao,
las implicancias iconograficas dadas por sus alteraciones
al formato. Mediante el analisis espacial de la iglesia de
Pomata, también, evidenciamos la convivencia dialogica
entre lo criollo -~Apostolado- y lo mestizo —programa mar-
tirial-, que densifica las capas de la visualidad, de la per-
cepcion. Pero, principalmente, procuramos desmontar la
operatoria etnocéntrica de catalogar pintores europeos en
América, comentando superficialmente obras locales ins-
piradas en ellos, asi como profundizar en los criterios de
gusto de esta zona mestiza productora de arte, triangulada
con los lenguajes artisticos venidos de Lima y el Cuzco.

31 Reau, L. Iconografia de los santos. De la G a la O. Barcelona, Serbal, 1997. Tom. 2, Vol. 4, p. 371.

32

33

Bulletin des Commissions royales d’art et d’archéologie. Quatrieme Année. Bruselas, Imprimerie Bols-Wittouck, 1865, pp. 61-62.

“Op den 29" Januari 1681 betaalden de Antwerpsche kuipers “meester Henrico Herregouts” 425 gulden voor het schilderen eener Steeniging van

Sint Mattheus, die op hunen ambachtsaltaar in de hoofdkerk werd gesteld, en nu, sedert jaren, op den zolder onzer Sint Pauluskerk is gesukkeld.”

[E1 29 de enero 1681, el gremio de los toneleros de Amberes le pagaron al ‘maestro Henrico Herregouts’ 425 florines por el cuadro La Lapidacion

de San Mateo, el cual se coloco en el altar de dicho gremio en la iglesia principal, y ahora, desde hace afios, acabé en el 4tico de la iglesia de San
Pablo.] Van Den Branden, F. (Traducciéon: Martin Isidoro) Geschiedenis der Antwerpsche schilderschool. Antwerpen, Drukkerij J-E. Buschmann, Ri-

jnpoortvest, 1883, p. 948.

184

Yo

APOSTOLADO ZURBARANESCO EN POMATA



LA REPRESENTACION MESTIZA DE LOS CUERPOS

AGUSTINA MAZZINI URIBURU'! / ARGENTINA

Nos centraremos en la representacion del Infierno en
la boca del Leviatan donde junto a los espafoles, clérigos,
y autoridades civiles la presencia del cuerpo del indio se
presenta como una instancia iconografica bajo nuestra

n este trabajo, entrelazaremos los datos recogi-
dos (concilios, inventarios presentes en archi-
vos o en bibliotecas americanas) sobre el tema

del cuerpo representado en las pinturas del Virreinato
del Pert durante los siglos XVII. Tomaremos como
ejemplo las pinturas de los muros de la Iglesia de Cu-
rahuara de Carangas’® las que fueron repintadas a prin-
cipios del XVIII. La iconografia, muy variada, esta vin-
culada con las imagenes de los Cielos y los Infiernos,
tema que acompaiid el proceso de evangelizacion ini-
ciado desde conquistale siglo XVI.

hipotesis desarrollada en la investigaciéon acerca de que
los cuerpos revelaban un mestizaje de universos en el es-
pacio que ocupaban’® y no cumplian solamente una fun-
cién catequistica para la instruccion de los indios (Fig. 1).

Las pinturas de esta iglesia es un mensaje de la vida de
Cristo, la exaltacion de Maria, la devocion a Santiago y
varios de los santos relacionados con las ¢rdenes religio-
sas promotoras.

Licenciada en Arte de la Facultad de Filosofia y letras - UBA Actualmente realizando el doctorado en Historia y Teoria de las Artes de la UBA,
con el proyecto denominado “La representacién del cuerpo en los Cielos e Infiernos de la pintura colonial andina (siglos XVII-Princ. XVIII).”

José de Mesa y Teresa Gisbert, El Manierismo en los Andes, Memoria del III Encuentro Internacional sobre Barroco, Union Latina. La Paz, Bolivia,
2005. Curahuara de Carangas es un pueblo aymara situado en Bolivia, a 3.800 m de altura, en la altiplanicie que separa el eje lacustre Titicaca-
Poopo de la Cordillera.

Debo agradecer a Edwin Claros Arispe por haber puesto a disposicion, con total generosidad, la transcripcion de los manuscritos de la corres-
pondencia que abarca del 31 de agosto de 1829 (una carta circular dirigida a la Vicaria Foranea de Carangas) al 20 de junio de 1917 (una carta
de Caciques vy Jilacatas dirigida al Arzobispo de La Plata). Apenas es una parte de la larga historia de la doctrina, luego parroquia, de Santiago de
Curahuara de Carangas.

El texto que figura en los muros de la Iglesia: “Se hiso esta Yglesia el afio de 1608” estd confirmado en dos de las cartas que citan el afio de la
construccion de la iglesia: La carta de Ladislao Aldunate al Arzobispo de La Plata (Pedro José Cayetano). Al padre Ladislao le causa extrafeza y
profunda tristeza que en la parroquia no se encuentra un solo libro de fabrica, “desde 1608, afio de su fundacién” y menos aun de los parrocos
inmediatamente anteriores a el, padre Pablo Rejas y padre Eulogio Gemio. Esta afirmacion la escribio el 4 de octubre de 1893.

La carta del padre Fidel al Arzobispo de La Plata. El padre Fidel expresamente dice que en la iglesia de Curahuara no existe libro de fibrica “desde
la fundacion que pasan tres siglos”. Esto informaba a Mons. Sebastian Pifferi, en su carta del dia 5 de abril de 1907.

Gruzinski, Serge, El pensamiento mestizo. Buenos Aires, Ediciones Paidos, SAICF 2000. Utilizaremos la palabra mestizaje para “designar las mezclas
acaccidas en el siglo XVI en suelo americano, entre seres, imaginarios y formas surgidas en los cuatro continentes: América, Europa, Africa y
Asia”. Trataremos de distinguir, por un lado, las dinamicas internas y, por el otro, los procesos nacidos del enfrentamiento de Occidente con las
sociedades indigenas. No se trata de definir la naturaleza de los mestizajes, sino de extraer los mecanismos de construccién que intervienen en
una situacion histérica marcada por relaciones de fuerza de tipo colonial, p. 62.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 185

Yo



Fig. 1 Detalle, Infierno boca del Leviatan. Iglesia de Curahuara de Carangas.

MESTIZAJE, INDIGENAS Y ESPANOLES
EN LA REGION ANDINA

Con la llegada del Virrey Toledo a Lima, en 1569, tan-
to en lo politico como en el desarrollo del III Concilio
Provincial de Lima entre 1582 y 1583 —como consecuen-
cia de las disposiciones del Concilio de Trento- y en lo
religioso, es cuando se imponen las bases institucionales
del sistema colonial*.

Segin los Acuerdos de la Real Audiencia de La Plata
de los Charcas (1576 - 1587) con fecha jueves, 22 de no-
viembre de 1576, el Presidente y los Oidores de la Real
Audiencia de Charcas trataron el tema de peticion de los
indios de “Totora y Curaguara” sobre la reduccion de los
dos ayllus. El Presidente opind que la peticion se remi-
tiera al Virrey aunque el parecer de los Oidores fue algo
distinto. Sin embargo, el 6 de diciembre en la nueva se-
sion, la mayoria voté para que la solicitud se remitiera al
Virrey’. Esta solicitud ciertamente obedecia a la politica

Catecismo y Exposicion de la Doctrina Cristiana por Sermonario (1585).

5 Idem. Real Audiencia, vol. 3, 2007, pp, 95-104.

de reordenamiento econdmico y social impuesto por el
Virrey Francisco de Toledo. El proyecto toledano consistia
en reducir a la poblacién indigena dispersa en pueblos
dando como resultado “712 doctrinas que comprendian
614 repartimientos”® en el Virreinato.

Como sabemos, la sociedad colonial andina, diversa y
compleja, estuvo signada por multiples relaciones de po-
der, conflictos y mutua adaptacion tanto de sectores po-
derosos como sometidos. El orden social que dichos cuer-
pos debian sostener en el 4mbito terrenal parecia haber
encontrado en las imagenes de lo celestial y del submun-
do una resignificacion a partir de pricticas artisticas que
permitirian identificar instancias de negociacion, acomo-
damiento e intercambio entre quienes ejercian el poder
a partir de pricticas insertas en regimenes discursivos y
aquellos que debian someterse a dichas estructuras.

En cuanto a la religiosidad y la devocién cristiana, aun
es materia de discusion la evaluacion de cudn sincera y
global fue la conversion indigena al cristianismo. El Dios
cristiano habia vencido a los dioses del Pantedn incaico y
tras ¢l se impuso una disciplina social mediante el ritual y
los simbolos religiosos del poder. El culto catdlico se im-
puso masivamente junto al ejercicio de un poder politico
que se justificaba asi mismo en la evangelizacion de los
naturales de indias’. La calidad de los religiosos que pre-
gonaron la fe cristiana no siempre se parangoné con la
cantidad de curas y doctrineros que tanto en la ciudad
como en el campo predicaban y se sustentaban del ejerci-
cio de la nueva fe.

En el contexto de la mision doctrinal altiplanica de
Carangas, una de las referencias mds tempranas es la que
figura con fecha 13 de octubre de 1572 en los Acuerdos
de la Real Audiencia de La Plata de los Charcas (1569
- 1575)8 donde el clérigo Herndn Gutiérrez solicita a la
Audiencia de Charcas que le paguen “dos meses y medio

El material impreso como resultado de este concilio fueron: Doctrina Cristiana y Catecismo (1584) Confesionario para los curas de indios (1585) y Tercer

®  Malaga Medina, Alejandro “Las reducciones en el virreinato del Perti (1532-1580)”, Revista de Historia de América. México, N° 80, 1975, p. 39.

Gordillo, Jos¢ M. y Mercedes del Rio, La visita de Tiquipaya (1573). Andlisis etno-demogrdfico de un padrén toledano. Cochabamba, UMSS - CERES -
ODEC/FRE, 1993, p. 23.

Dentro del espectro de estudios que vinculan la idea de cuerpo con las relaciones de poder se destaca Michel Foucault, quien en su libro Vigilar y
Castigar seiiala que las relaciones de poder operan sobre el cuerpo como cerco politico y se articula con las relaciones complejas de la utilizacion
econdmica del cuerpo como fuerza de produccion inserta en una puja de fuerzas ligadas al poder y a la dominacion. Foucault, si bien no ignora
el ambito de lo sagrado, tampoco le concede una atencion especial. En el contexto de la conquista esta en juego un proyecto mds ambicioso: la

conversion religiosa de los invadidos.

Barnadas, Josep M. y Guillermo Calvo A., Archivo-Biblioteca Arquidiocesanos “Monserior Taborga” (Sucre). Guia general preliminar. Documentos Tavera.
Sucre, Instituto de Cultura, Fundacion MAPFRE, 2006. Los manuscritos del Archivo - Biblioteca sucrense fueron consultados en esta Guia, el
capitulo de Archivo Arzobispal (serie Legajos, seccion N° 37 Parroquias, y la seccion N° 49 Vicarias Fordneas) y la correspondencia de Curahuara
de Carangas-Arzobispado del Plata, en la secciéon “Parroquias” esta indicado la Carpeta: 46; Parroquia: Curahuara de Carangas; Ados: 1791-1917;
Piezas: 130. Idem. p, 32.

LA REPRESENTACION MESTIZA DE LOS CUERPOS



que sirvio en los Carangas haciendo la doctrina”. Uno de
los Oidores pidié que se remitiera al Visitador para que
examine las “ausencias”®. Esta anotacion, de sentido mas
general, hace pensar que ciertos clérigos se dedicaron a
un trabajo de adoctrinamiento por visitas temporales a
poblaciones indigenas y, ademds, se entiende que atin no
se habian creado las parroquias de indios, porque si asi
fuera, los gastos de los doctrineros corria por cuenta del
encomendero, asi lo habia dispuesto el Segundo Concilio
Provincial de Lima (1567-68)".

Lo cierto es que junto a la nueva religion se desple-
g6 en los Andes un nuevo calendario ritual y ceremonial,
solemne, suntuoso y oneroso, que radicaba en espacios
cubiertos plenos de imagenes, todo lo cual se sustentaba
en un nuevo tiempo historico y lineal, con una actitud
maquineista, en el que el pecado y la culpa eran elementos
constitutivos de la relacion de los hombres con Dios.

Otra referencia temprana, en los Acuerdos de la Real
Audiencia de La Plata de los Charcas (1576 - 1587) con
fecha 9 de mayo de 1577 es que el Presidente y los Oidores
de la Real Audiencia de La Plata votaran sobre el pago de
los ornamentos y la campana de Curahuara.

“Sovre de qué se librara los ornamentos y canpana de Cura-
guara. Este dicho dia se voto sovre de qué se pagaran el orna-
mento y campana del rrepartimiento de Curaguara, el sefior

% Idem, Real Audiencia, vol. 2, 2007, p. 344.

Presidente y el sefior licenciado Vera fueron del parescer que
se pague de falta de doctrinas, el sefior licenciado Matienco
y el doctor Barros y doctor Peralta fueron del parecer de lo

que salio decretado”!!.

La indicacion de “ornamentos y campana” es clara alu-
sion a la existencia de una capilla en Curahuara o, tal vez,
una modesta iglesia que requeria de estos implementos
para las tareas propias de celebraciones littrgicas. Proba-
blemente en cumplimiento de disposiciones anteriores,
como la emanada de la “Instruccion de 1545 de Hierdni-
mo de Loayza” que expresamente decia:

“Donde residiere el cacique se haga una casa a manera de
iglesia, se adorne, coloque alguna imagen y que se junten los
indios para oir la doctrina cristiana, se diga misa, se adminis-
tre los sacramentos”.

La relacién entre los vivos y los muertos sufrid, asimis-
mo, alteraciones'?. Se cambiaron los espacios mediadores
de esta relacion tras la nueva consideracion de sentido de
la vida y la definicion de la muerte como estadio en el que
solo perduraba el alma, la cual, mas alla de la corruptibili-
dad del cuerpo, podia comunicarse con Dios. Para que esa
comunicacién fuera posible era necesario haber sido buen
cristiano, es decir, haber realizado buenas obras para me-
recer un destino mas o menos réapido junto a El en el mas

“Que en cada parroquia se ponga por el obispo su particular cura, al qual pague el encomendero el salario sefialado por el obispo, siendo si fuera
menester compelido con censuras a ello, esto se entiende donde no oviere caja de comunidad de la qual se paguen los curas” (Constitucion 78).
citado por Edwin Claros Arispe.

En una fecha posterior en el AGI, Sevilla, Audiencia de Lima, Ramo Eclesiastico. Cartas y expedientes del Arzobispado de Lima. Afios 1549-1699;
legajo 8, estante 71, cajon 3. En la: “Carta del Obispo de La Plata y relacion de las doctrinas e Iglesias que hay en el obispado de La Plata, preben-
das vacas y parecer del Obispo” Alonso Ramirez Granero de Avalos, Obispo de La Plata, escribié una relacion de las doctrinas e iglesias y que fue
conservado bajo el titulo de “Carta del Obispo de La Plata y relacion de las doctrinas e Iglesias que hay en el obispado de La Plata, prebendas vacas
y parecer del Obispo”. El documento, fechado en 18 de marzo de 1583, fue la respuesta a una cédula real de su majestad. Se trata de un inventario
de doctrinas e iglesias por entonces existentes, acompafiado de una lista de nombres de clérigos o de drdenes religiosas, bajo cuya responsabilidad
estaban las doctrinas. En una parte del texto, el Obispo indica: “C. M. Magestad. Por Cédula Real me fue mandado ymbiar la copia supra scripta
de las doctrinas y clérigos del obispado de la Plata, que Vuestra Magestad me hizo merced, y asi va la mas cierta que he podido hacer; todas son
yelesias pobres /9r/ de edificios y sin propio, estan proveidos conforme al patronazgo rreal, aunque algunos antes de mi venida se proveyeron sin
colitos ni examen como entre compadres...”. Citado por Maldonado de Torres, Alonso Divisién en tres obispados de la Iglesia de los Charcas. Cocha-
bamba, Bolivia Franciscana, fuentes mayores N°2, 2008 (edicion preliminar). (Introduccion, version paleografica e indices por el Lic. Mauricio
Valcanover). Anexo [, 2008: 1-8. Consultado en linea http://www.archivosfranciscanosbolivianos.org/index.php/home/verLibro/f/19.html
Dos aspectos llaman la atencion en la opinion expresada por el obispo Ramirez Granero: 1°) que las iglesias son “pobres de edificios”, 2°) que
antes de su gobierno episcopal se habrian designado algunos doctrineros “sin colitos ni examen como entre compadres”. La norma vigente era
someterse a un examen de competencia y oposicion.

Como dato histérico, el informe del Obispo es de mucha trascendencia porque confirma la existencia, en 1583, de la doctrina de Curaguara
como "Curaguara de Chuquicota”, y el nombre del clérigo Marcos Giles de Valdelomar, designado para esta doctrina de indios. Asimismo, el do-
cumento refiere la existencia de otras doctrinas caranguefas, como la de “Andamarca y Hutinoca” (sic), “Colquemarca”, “Chuquicota”, “Totora”.
El documento no ha registrado las doctrinas de “Guaillamarca”, “Turco” ni “Guachacalla”.

Idem, Real Audiencia, vol. 3, 2007, p. 139.

Harris, Olivia y Terréese Bouysse-Cassagne (1988), “Pacha: en torno al pensamiento aymara”, En: Xavier Albo Corrons (comp.) Raices de América:
el mundo aymara. Madrid, Alianza, p. 217.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 187

Yo



alla. El haber sido buen cristiano incluia haber aceptado
el control de la Iglesia a lo largo de todo el ciclo vital. La
institucion Iglesia se adentré como un elemento mas en la
vida cotidiana de los indios, al controlar la espiritualidad
desde el bautismo hasta la supervision de la sexualidad
en el matrimonio incluyendo la cumplimentacion de los
sacramentos y la organizacion dentro de la sociabilidad
en torno a una parroquia, monasterio u oratoria en que
se asistia regularmente a la misa y donde se registraba la
participacion en hermandades y cofradias®.

El temor a Dios, ente que podia ser misericordioso y
castigador a la vez, ocup6 paulatinamente el imaginario
indigena, induciendo a los que, contando con medios
o iniciativas suficientes, plasmaran el derrotero de sus
vidas, acciones y deseos mas intimos en la letra de los
testamentos ',

LA CONSTRUCCION DE CORPOREIDAD
Y SUBJETIVIDAD

Avanzar en las relaciones del cuerpo y las fuentes im-
presas e iconograficas es responder a la pregunta por las
formas en las que el sufrimiento se inscribia en el cuerpo
en el contexto colonial del siglo XVII al siglo XVIII. Supo-
ne un camino en el que se entrecruzan las vertientes de la
experiencia personal y el entramado social.

En unay en otra confluyen tanto el entramado doctri-
nal, facilitador del ordenamiento y el control social como
la practica de los fieles guiados por las mismas doctrinas.
En todo caso el sufrimiento corporal seria un punto esen-
cial en ese proceso de incorporaciéon de la normatividad
social en cuanto marco de posibilidad de interlocuciéon
con Dios.

Este ultimo, introducido por la Compaiiia de Jesus
—desde Trento, pero articulado a la tradicion de Letran-,
impulsard un retorno al cuerpo, un espacio para una
eventual emergencia de una experiencia individual.

Es en el Tercer Cathecismo y Exposicién de la Doctrina Cris-
tiana por Sermonario (1585) donde se sostiene la necesidad

de hacer entender a los indios la oposicion entre cuerpos
y alma. Leemos en el I Sermén intitulado “En que se decla-
ran los primeros presupuestos de la fe”:

“Primeramente, hermanos, bien sabéis que sois un hombre
como yo, y como los demas; y que todos los hombres aci,
dentro de este cuerpo que veis, tenemos un alma; y aunque
no la vemos, porque no es de carne, ni de hueso como el
cuerpo, pero con ella vivimos, y hablamos, y andamos, (...)
y hacemos muchas cosas (...) Este alma, hijos mios, cuando
sale de este cuerpo, no se acaba, ni muere, como si acaban

las bestias y los animales (...)".

El cuerpo de los feligreses es atravesado por el orde-
namiento social, su constitucién corporal obedece a las
marcas que inscriben las normas de comportamiento.

Junto a esos sermones estaba la teologia barroca don-
de la corporarizacién era un tema de preocupacion para
las 6rdenes quienes dictaron las normas de convivencia,
ensefando a morir y a vivir para gozar de la otra vida.

Estas técnicas corporales promovidas, entre las orde-
nes, siendo los dominicos uno de los tantos ejemplos en
este sentido que se lee en la Guia de pecadores, del domini-
co Fray de Luis de Granada, capitulo VII, donde explica
que el hombre esta obligado a practicar la ascesis, ante la
primera de sus cuatro postrimerias, la muerte'®:

(...) la suerte del cuerpo -que venia a ser manjar de gusanos-,
y mucho mas la del anima, que entonces esta dentro del cuer-

po, y de ahi en dos horas no sabes donde estara... (...

Seran los Jesuitas quienes proponen al cuerpo como
un método para la reflexion, el escarmiento y la prefigura-
cién de las penas hacia el camino de la virtud. El mismo
San Ignacio de Loyola —~de amplia circulacion en territorio
andino- sefiala acerca del libro de los Ejercicios:

“(...) ejercicios spirituales, se entiende de todo examinar
la conciencia, de meditar, de contemplar, de orar vocal y

188

Yo

Ramos, Gabriela. Muerte y Conversion en los Andes, Lima y Cuzco, 1532-1670.IFEA, Lima, 2010. Sostiene que el tema de la atencion a la persona en
los ultimos instantes de su vida, con los sacramentos y la liturgia administrados a nivel individual, permanecié impreciso hasta el Tercer Concilio
produjo un conjunto de materiales pastorales y directivas para la administracion de la confesion, el vidtico y la extremauncion de los moribundos,
pp. 111-115

Presta, Ana Maria, “ Indigenas, espafioles y mestizaje en la regién andina”, En: Historia de las mujeres en Espaiia y América Latina/Coord. por Isabel
Mormat, Vol.2, 2005.(El mundo moderno) ISBN 84-376-2260-3, pp. 555-582

Duran, Juan Guillermo, Monumenta Cathechetica Hispanoamaericana, (siglo XVI -XVIII), 2 vol. Buenos Aires, Facultad de Teologia de la Pontificia
Catolica Argentina, 1990. Exposicion de la Doctrina Cristiana por Sermonario, Fols. 8v -9r., p. 631.

Para los textos que circularon en las bibliotecas coloniales Hampe Martinez, Teodoro. Frankfurt Am Main, Bibliotecas Privadas en el mundo Colonial.
La difusién de libros e ideas en el Virreintao del Perii Siglos XVIXVII, Editorial Iberoamericana. Madrid, 1996. También Gonzales, Sainchez, Carlos
Alberto “Los libros de los espaiioles en el virreinato del Perii. Siglos XVIy XVII”. En Revista de Indias, Vol.56. n° 206, pp. 7-47.

Granada de, Luis Fray, (1504-1588), Guia de los Pecadores. Paris, Garnier, 1899, p. 57-61.

LA REPRESENTACION MESTIZA DE LOS CUERPOS



mental (...) Porque asi como el pasear, caminar y correr son
excercicios corporales; por la mesma manera todo modo de
preparar y disponer el anima, para quitar de si todas las afec-

ciones desordenadas (...)'8

Esa vivencia corporal trae de la mano una vivencia sub-
jetiva sobre todo porque estas experiencias corporales de
los feligreses promueven la conciencia de ser y de tener
un cuerpo. Esa es la condiciéon para ofrecerlo. La manera
de sentir ese cuerpo se ve favorecida por las técnicas que
involucran un sufrimiento exacerbado, una mortificaciéon
de los sentidos, a la manera de San Ignacio.

Esta composicion de lugar ignaciana es al mismo tiem-
po la corporarizacién de la experiencia religiosa. Lo que se
construye que mas alla del infierno es el cuerpo del que
vive la experiencia de estar sintiendo el infierno.

Estos ejercicios orientados a una imaginacion a través
de los sentidos resultan disparadores para los escritos pos-
teriores asi como para el desarrollo de la prédica teatra-
lizada. El sistema de representaciones utilizadas por los
jesuitas, sumado a la utilizacion de las pinturas, emblemas
y alegorias, hizo de la practica sermonaria un eficaz méto-
do para concitar la atencion de los fieles en su poder de
conviccion®.

En relacion a este tema se ponen en relieve la presen-
cia, en las bibliotecas coloniales, de dos obras jesuiticas,
que como sabemos, tanto sus textos como su iconografia,
funcionaron como fuentes de inspiracién: La evangelicae
Historie Imdgenes de Jerénimo Nadal (1596) y el tratado
sobre los desenganos de la Diferencia entre lo temporal y lo
eterno de Eugenio Eusebio Nieremberg (1640)%.

La subjetividad que emerge lo hara también en virtud
del ejercicio de la confesién y la oracion personal. Una y
otra vez se inscribiran también en la tradicion medieval y

Nadal impresor, 1746.

seran promulgadas por los evangelizadores a los nativos
americanos y por el clero durante los siglos XVI y XVII a
todos los fieles?..

CUERPO SUFRIENTE

La experiencia de Dios es corporal porque el cuerpo
de Cristo es la esencia del rito eucaristico. Entre los siglos
XIV y XVIII, como bien ha mostrado Jacques Gelis, toda
una madeja de ritos y creencias se va injertando alrededor
del cuerpo sufriente de Jesucristo. El cuerpo sufriente se
articula alrededor de las escenas de la Pasién; éstas sim-
bolizan el recorrido doloroso del Redentor y cada uno de
ellos recuerda, por su materialidad, un momento del envi-
lecimiento de su cuerpo??.

Una multiplicacion exacerbada de esos signos serd
efectuada desde la Contrarreforma, materializando con
ello parte de la estrategia que reivindicara el cuerpo (en su
sufrimiento) como camino para el alma. Las imdgenes (de
heridas purulentas y en carne viva, de chorros de sangre
que inundan el torso y las extremidades, de un cuerpo
humillado), seran contundentes y causarin a un tiempo
consternacion, provocacion, arrepentimiento y un inusi-
tado “gusto morboso” que movilizara atin m4s las pasio-
nes?. Asi, el cuerpo puesto en escena serd a un tiempo
promotor de la fe, potencializador de experiencias misticas
y multiplicador de modelos de vida en los que se imitardn
esos padecimientos vividos por Cristo.

Entrelazando estos modelos del cuerpo sufriente con
las representaciones en los muros del baptisterio de Cu-
rahuara de Carangas, pinturas que corresponden al siglo
XVIII, se observan escenas donde el sufrimiento en el
cuerpo se manifiesta por la sangre que derram¢ Cristo

San Ignacio de Loyola, Ejercicios espirituales en el camino de la perfeccién del B.P.S. Ignacio de Loyola, Fundador de la Compaiia de Jesiis. Barcelona, Pablo

Gonzilez, Ricardo, “Los retablos barrocos y la retérica cristiana “Actas III Congreso Internacional de Barroco Americano, Sevilla, 2001. “Retablos

y predicacion” IV Jornadas del Instituto Julio Pario, Facultad de Filosofia y Letras UBA, 2000.

20

21

22

23

Hampe Martinez, Teodoro. Op. cit. rescata la figura de un librero limefio Tomas Gutiérrez de Cisneros (1651) donde cuenta que entre sus ejempla-
res se encontraba un ejemplar de José Eusebio Nieremberg que suponemos que fue un ejemplar de la edicion muy temprana de Amberes de 1684.
La version consultada de Jerénimo Nadal es la version digital de Illustrations of Gospel Stories from Jerome Nadal, S.J. en http://catholic-resources.

org/Art/Nadal-1593.htm.

Mazzini Uriburu, Agustina, “Semiosis en la construccion de la cosmologia colonial”. En: X Jornadas de Arte e Investigacion: La Teoria y la Historia del

«

Ante frente a los debates de la “globalizacion “y la “posmodernidad”. Instituto de Teoria e Historia del Arte “Julio E. Payro” Décimas Jornadas Estudios

e Investigaciones, noviembre 2012, Facultad de Filosofia y Letras, UBA, Buenos Aires, Argentina.
“El tercer espacio en las pinturas de Caquiaviri”. En: XIV Jornadas Interescuelas de Historia, Mendoza, Argentina, octubre 2013.

“La Muerte en la pintura de Caquiavirri” En: Migraciones y Rutas del Barroco, VII Encuentro Internacional sobre Barroco, Arica-Chile, 15 al 18 de mayo

del 2013.

Gelis, Jaques, “El Cuerpo, la Iglesia y lo Sagrado”. En: Corbin, Alan, Courtine; Jean-Jaques, Vigarello, Georges (Dir). Historia del Cuerpo, Tomo:
1. Madrid, Taurus, 2005.
Geélis, Jacuges, Op. Cit. pp. 36-37.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 189

Yo



por nosotros en las diferentes formas de bautismo, como
el “Bautismo de sangre”, tal como dice la leyenda que lle-
va la escena a la matanza de los inocentes?. Se refuerza
esta forma de bautismo mostrando los pasos de la Pasién
de Cristo: “Oracion en el huerto” (Fig. 2) aparece el An-
gel con el ciliz que recoge la sangre santa, “Flagelacion”
(Fig. 3) y “Cristo con la cruz a cuestas” (Fig. 4). Junto a
la flagelacion de Cristo estd el sacrificio de Isaac, cuan-
do Abraham intenta ofrecer su hijo a Dios y un angel lo
detiene, indicandole que debe sustituirlo por un cordero
(Fig. 5). Es probable que esta escena se refiera también al
sacrificio de Cristo “Cordero de Dios que quitas el pecado
del mundo”®.

Luego estian Josue y Caleb trayendo grandes racimos
de uvas de la Tierra Prometida, una alusién al Paraiso, al
cual no es posible entrar sin el bautismo (Fig. 6).

San Francisco Javier bautizando a los indios america-
nos. Si bien es un hecho que no corresponde a una reali-
dad historica, materializan la cultura mestiza al presentar
a las figuras recibiendo el sacramento de la nueva doctrina
sin desprenderse su condicién incaica con sus uncus®® y su
tocado de plumas?. (Fig. 7).

Finalmente a la entrada al baptisterio, en la parte alta
esta el Cordero Mistico sobre el libro de los siete sellos del
Apocalipsis, el cual una vez abierto determinara el fin del
mundo. También del siglo XVIII son las pinturas del coro
con los Angeles cantores y el corazon de Jesus

Es en el muro de la nave central donde tenemos la re-
presentacion de la “Crucifixion” y a los pies, los donantes
de la iglesia como testigos de la nueva conversion. Al pie
de la Crucifixion, al lado del arco que separa el altar, fi-
gura una leyenda que dice quien construy¢ la iglesia, Juan
Ortiz con la ayuda de los indigenas, representados éstos
por sus dos caciques: Baltasar Cachagas y Gonzalo Larama
(Fig. 8 en el margen izquierdo)?®. La presencia de los caci-
ques indigenas evidencian un intento de acomodamiento
de un linaje cacical en un periodo anterior a la crisis de
la propia institucion del cacicazgo a finales del siglo XVII
cuando los mallku surandinos lucharon para reproducir
su posicién mediadora, que encontré su punto culminan-
te en las rebeliones de la década de 1780%.

El modelo del cuerpo sufriente de Cristo es seguido
por el martirio de los santos que encarnando los dolores
en el cuerpo pretendan morir como Cristo. Lo vemos
en la representacion en los muros de la nave de la igle-
sia Curahuara de Carangas en la representacién de San
Jeronimo (Fig. 8) con su ascetismo y la Magdalena con
su conversion, San Simon el Estilita, y San Sebastian. Es
la misma doctrina del modelo del cuerpo martir la que
vemos representada en el Purgatorio que forma parte
del Juicio Final de Curahuara de Carangas. El dolor del
alma en el tercer espacio mientras que en la tierra habia
una dicotomia entre cuerpo y alma, pero superado por
la unién positiva del cuerpo -alma- era un mecanismo

Estas figuras atormentadas en su cuerpo no solo anuncian los sufrimientos de Cristo, sino que mueren por su causa, puesto que, al mandar exterminar a todos los nifios varones de menos
de dos afos, Herodes piensa que, con su matanza general, eliminara al Mesias. Victimas de una violencia despotica, los Inocentes no tienen efectivamente la suerte de poder huir de Egipto
y escapar asi de la soldadesca asesina, p. 52.

Gisbert, Teresa, “La Iglesia de Curahuara de Carangas”, La Iglesia de Curahuara de Carangas, La Capilla Sixtina del altiplano, Universidad Catolica Boliviana, Museo Nacional de Etnografia
y Folclore Y Plural Editores, La Paz, 2008, p. 48.

Gisbert, Teresa, Sivia Arze, Martha Cajias, Arte Textil y Mundo Andino, Buenos Aires, Tipografica Editora Argentina, 1992, p. 59. Bertonio confirma el uso de los uncus por los incas y afirma
los colores rojo y azul como reales. Podemos reconocer entre los indigenas del Bautismo que usan “uncus” que son reales, uno lleva un “uncu” incaico rojo o morado (con un tono que
tiene diferentes variedades del purpura) que se denomina panti cahua y otro indigena que tiene un “uncu” ajedrezado -negro y ptrpura- que se denomina aimara ayquipa.

Gisbert, Teresa, Iconografia y mitos indigenas en el arte, La Paz, Bolivia, Editorial Gisbert y Cia. 2004, p. 90. Los Jesuitas carentes de santos americanos en los primeros tiempos, americanizaron
a los catectimenos asidticos de San Francisco Xavier y los representaron como indios americanos.

Guaman Poma de Ayala, Felipe, Nueva Cronica y Buen Gobierno. Ed. De Franklin Pease, FCE, Lima, 1993. En la segunda y tercera parte de la crénica de Guaman Poma (en la que se tratan
los tiempos posteriores a la llegada de los espafioles a los Andes), el aspecto del cabello es recurrente una misma caracteristica en los dibujos de los andinos: el cabello cortado al oido,
atributo que a partir de la situacion colonial se reducen a lo que identificaria a los andinos o “indios”, p. 734.

En época republicana los datos proporcionados por Informe estadistico de Curahuara de Carangas hacia 1856, es relevante la participacién de los indigenas en la sustentacién de la pa-
rroquia de Curahuara de Carangas. De la solicitud del Arzobispo de La Plata, al cura Manuel Mariano Alcoser quien elabora el informe, siguiendo los ocho puntos solicitados, y luego los
remite a la curia Arzobispal, citamos el punto sexto que refiere al (...)indicado Arancel de derechos parroquiales, en el que hablando generalmente con respecto a las fiestas y sus limosnas
que deben oblar en ellos los devotos, dice: ‘en las fiestas se hard las siguientes obligaciones: por visperas, misa y procesion doce pesos, a cuatro pesos por cada funcion 1ra’[siclextinguiendo
[sic] sin duda, la piadosa costumbre de oblar(da) algo mas de superavit, a favor de los fondos de la fibrica de cada iglesia; y de donde precisamente se hacen todas las erogaciones necesarias
para poder sostener el culto divino con aquel esplendor y ostentacion correspondientes: para el costo y composicion de sus paramentos y utiles; y lo que es mas para ocurrir [efecturar] la
reparacion y reedificacion de los mismos templos en casos presisose imprevistos, como regularmente y de ordinario acontece con frecuencia, cuyos inconvenientes y desventajas que reporta y reportard infaliblemente
en lo sucesivo, con gran decadencia del culto y detrimento de las iglesias (...)".

Thierry Saignes en su articulo “De la borrachera al retrato: los caciques andinos entre dos legitimidades (Charcas)”, Revista Andina, 5(1) (Cusco 1987): 130-170 Véase Carmen Bernand
en su estudio “Los caciques de Hudnacu, 1548-1564: el valor de las cosas”. En: Entre Dos Mundos. fronteras Culturales y Agentes Mediadores. Berta Ares Queija y Serge Gruzinski (coords),

61-91-Sevilla: Escuela de Estudios Hispanoamericanos, 1997.

190 LA REPRESENTACION MESTIZA DE LOS CUERPOS
Yo



——

e —m e

Fig. 5 Abraham e Isaac.

Fig. 4 Cristo con la cruz a cuestas. Fig. 7 San Francisco Bautizando a los Indios.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO ].91
Yo



para el ascenso del “cuerpo espiritual” en la Resurreccion.
Herencia de la tradicion Medieval, el espiritu se compren-
dia como un elemento que ofuscaba, y por lo tanto envol-
via a la carne®® enmarcando la dominacion y el control de
los cuerpos terrestres en la espera de un cuerpo celestial
glorificado.

El siglo XVII fue una época en que el Infierno ejercio
una atraccion -repulsion casi obsesiva-. Si bien el cuerpo
estaba sacralizado por el bautismo, de esto hay concien-
cia barroca, el cuerpo no se concebia asi, cerradamente,
como el lugar del pecado. Mientras que el cuerpo tuviera
su condicidn terrena la visién del cuerpo torturado bajo
la tierra motivaba el suplicio en vida, y asi el cilicio se
convirtié en un instrumento inseparable de la prédica en
la preparacion escatoldgica. Pero el asunto tiene matices,
porque desde el discurso barroco que sostiene que la rela-
cién se cifraba en un cuerpo convertido en instrumento
de la perfeccidon del alma’®. O sea, mas que un rechazo al
cuerpo, implicaba una manera de perfeccionar lo imper-
fecto, de domesticar lo que por naturaleza era pasional y
salvaje’®.

Fig. 9 Detalle de la Rueda de los Suplicios.

Fig. 8 Detalle, en el margen izquierdo los donantes
y en el centro San Jerénimo.

30 Frente a las respuesta del cuerpo agustinianas el Tercer Concilio Limense asume, de acuerdo a la doctrina tridentina, la perspectiva tomista sobre
la unidad sustancial del cuerpo / alma. Véase Baschet. Jerome “Alma y cuerpo en el Occidente medieval: una dualidad dinamica, entre pluralidad
y dualismo”. En: Baschet, Jerodme Pedro Pitarch, Mario H. Ruz. Encuentros de almas y cuerpos, entre Europa medieval y mundo mesoamericano,
Universidad Auténoma de Chiapas, pp. 41-83, 1999. <halshs-00519972>. La definicién del cuerpo de los elegidos como un “cuerpo espiritual” es

porque tiene la materialidad de la carne y las cualidades que son exclusivas del alma, p. 17.

31 Borja Gomez, Jaime Humberto, La construccién del sujeto barroco representaciones del cuerpo en la Nueva Granda del siglo X VII, Tesis doctoral, Bogota

D.C., octubre de 2002. pp. 89-90. y p. 94, p. 102, p. 107 y 108, p. 110y p. 141.

32 Foucault, Michel, Historia de la Sexualidad 1 -La voluntad de saber, Buenos Aires, Siglo veintiuno editores Argentinos, 2002 (...) la Contrareforma
se dedica en todos los paises catolicos a acelerar el ritmo de la confesion anual (...) porque otorga cada vez mas importancia a la penitencia -a
expensas, quizds, de algunos otros pecados- a toda las insinuaciones de la carne (...)” pp. 27. “La pastoral cristiana buscaba (...) también efecto de
reconversion espiritual, retorno hacia Dios, efecto fisico de bienaventurado dolor al sentir en el cuerpo las dentelladas de la tentacion y el amor

que se resiste”, p. 32.

192 LA REPRESENTACION MESTIZA DE LOS CUERPOS
Yo



Asi, la representacion de las formas en las cuales se
inscribe el sufrimiento del cuerpo, supondra tener pre-
sente que las dindmicas sociales, mas que atravesar los
procesos de la vida espiritual y religiosa, estdn esencial
y plenamente sostenidos por ellos. El avance en la com-
prension de las logicas del relacionamiento social, de las
précticas politicas y econdmicas y, por lo tanto, de la vida
cotidiana, demanda de esta manera un acercamiento al
entramado de la vida religiosa como punto sustancial de
la sociedad, la politica, la economia y la cotidianidad: lo
vemos representado en el Juicio Final en la rueda de los
suplicios donde la palabra IRA sale de la boca de la figura
de un espanol® (Fig. 9).

El programa iconogréfico es una sintesis de la salva-
cién: donde partiendo de las escenas de la Pasion -pinta-
das en el muro del Baptisterio- se continua en la Cruci-
fixion que se encuentra en la nave principal, nos recuerda
que el hombre solo podia alcanzar, en el Juicio Final, el
Cielo por la misericordia de Dios que envio a su tnico
hijo como ofrenda propiciatoria para borrar las ofendas
de la humanidad. Ofensas que el mismo programa icono-
grafico nos la recuerda en la escena del Baptisterio en la
que Adédn y Eva estan siendo expulsados del Paraiso. A lo
largo de la nave central nos presenta como mantenerse en
el buen camino al representar la Virgen que acompafia a
su hijo en la ruta de la pasién, de San Jerénimo que escu-
cha la voz de Dios y practica la penitencia y de San Miguel
que lucha contra el demonio.

{MESTIZAJE?

En la Iglesia de Curahuara de Carangas, al otro lado
de esta escena del Purgatorio que venimos analizando,
se representa la iconografia tradicional del Juicio Final
de las figuras femeninas y masculinas emergiendo de sus
tumbas, algunas asoman tan solo su cabeza, otras mues-
tras el torso completo y otras comienzan a salir de los
nichos subterraneos donde yacian (Fig. 10). Y podemos
preguntarnos por lo tanto si la supuesta evocacion, don-
de los muertos vuelven a la tierra a través de agujeros

33

es un castigo comun a los infiernos medievales.

3% Harris, Olivia y Terréese Bouysse-Cassagne, 1988, op. cit.

35

nervios, la carne salia y la piel se extendia por encima”.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 10 Detalle, Juicio Final.

(pequefias cajitas) que comunicaban con el mundo sub-
terraneo, ofrecian insospechadas posibilidades a la pro-
longacion de las creencias prehispanicas donde nos da
a pensar si los indios no los verian como a los muertos
que volvian. No nos olvidemos que las bocas de las cos-
tas terrestres eran los lugares de paso al inframundo lla-
madas Pacarinas por donde habian pasado los primeros
ancestros los Huaris para llegar a la tierra. Estas aperturas
continuaron comunicandose con el mundo de abajo que
ellos llamaban infierno o Ucu Pacha o Mancapacha**. El
culto a los muertos de la Pacarina siguio, incluso cuando
la existencia del Infierno cristiano cobro algun sentido,
porque rehusaron enterrar a los muertos en sus iglesias
y los muertos siguieron cumpliendo su funcion en los
antiguos habitiaculos donde seguian practicando el culto
en las montanas o en las grutas donde seguian dando de
comer y beber a los que los cristianos quisieron convertir
en diablos.

Todas estas figuras se encuentran a la izquierda de San
Miguel Arcingel, destacando en el primer plano tres al-
mas que al abandonar su lugar de entierro dejan en el
lugar sus restos ¢seos, se observan dos calaveras, unas cos-
tillas, y los huesos de un brazo (Fig. 10)*°. Podemos pensar
ante la presencia de las calaveras si las antiguas tradicio-

La rueda da la fortuna, presente en las primeras visiones del infierno de San Lazaro. También aparece en las visiones de San Pablo y San Patricio,

El dogma indica que los huesos mortales vuelven a tener vida Ezequiel (37) “..y los huesos se juntan unos con otros. Miré y vi que estaban recubiertos de

193
Yo



nes indias del culto a los muertos no se asemejan acaso al
actual culto a las calaveras llamadas Ratitas®®.

Las imagenes del Infierno, mas que otras, permitian
una multitud de précticas de apropiaciéon y ofrecian un
lugar de expresion privilegiado a algunas de las creencias
de los andinos y a pesar de todos los esfuerzos desplegados
por la iglesia para poner en estas imagenes el mal.

Guaman Poma que siguié en mucho las doctrinas jesui-
ticas no solo en lo religioso sino también en lo artistico,
nos da ejemplo de este tipo de dibujo en sus “considera-
ciones”; una de ellas “consideracion ciudad del Infierno”,
muestra claramente la influencia del concepto medieval y
la iconografia del infierno, con la gran boca del Leviatin
que traga a los condenados, pertenecientes a razas y con-
diciones diversas®.

En la imagen de Guaman Poma y de la Iglesia (Fig. 10)
suponemos que lo “mestizo” o por lo menos, lo que puede
impactar a los indigenas es una cierta analogia entre el
monstruo y el cerro, en cuyo interior (no debajo de la tie-
rra sino adentro de las montafas) habitan los Apus, que

eran los “diablos” para los evangelizadores. Esto existe atn
hoy puesto que en muchos lugares de la cordillera andina
esta la creencia que el cerro (apu, pero también un ser ma-
léfico) traga o lleva o hace desaparecer a los condenados
dentro del cerro®.

PATHOSFORMELY

Hay una posible existencia de una Pathosformel asocia-
da a la representacién de los cuerpos sufrientes desnudos
de los condenados en el Juicio Final de Curahuara de
Carangas. Nuestra potencial Pathosformel se origina en la
Antigiiedad pagana con los griegos que descubren en el
desnudo la encarnacién del phatos en las victimas que me-
recen su sufrimiento debido algiin defecto moral.

En el mundo griego son frecuentes las narraciones mi-
ticas en las que los dioses hacian valer su divinidad: la
matanza de los hijos de Niobe,* la muerte de un héroe,

36

37

38

39

40

Fernandez Juarez, Gerardo, “Natitas, “almas” y “condenados”. Trasiego de osamentas en los Andes, siglos XVI-XXL.” En el Coloquio “Religion
y heterodoxias en el Mundo Hispanico, ss. XIV-XVIII”, Universidad de Castilla la Mancha, Toledo, Espafia, noviembre de 2009. Duran, Juan
Guillermo, Op.cit. Confesionario para los curas de indios Fols. 7v -8v. p. 565. Refutando las creencias y costumbres funerarias andinas los curas doc-
trineros estuvieron atentos a que los entierros se hiciesen siempre en las iglesias impidiendo que los feligreses sacasen los cuerpos de sus familiares
de los lugares consagrados para llevarlos a los antiguos sepulcros

Seguin estas averiguaciones hechas por Polo de Ondegardo sobre los indigenas se desprende:

“Creen también que las dnimas de los defunctos andan vagas y solitarias por este mundo padeciendo hambre, sed, frio, calor y cansancio, y que las cabecas de los
difuntos o sus phantasmas, andan visitando los parientes, o otras personas en sefial que han de morir, o les ha de venir algiin mal. Por este respecto de creer que
las dnimas tienen hambre o sed o otros trabajos, ofrecen en las sepulturas chicha y cosas de comer, y guisado, plata, ropa, lana y otras cosas para que aprouechen
a los defunctos y por ello tienen tan especial cuydado de hazer sus aniversarios, y las mismas ofrendas que hazen en las Iglesias a vso de christianos las enderezan
muchos indios, y indias en sus intenciones a lo que vsaron sus antepasados”.

Este feroz raptor que entre sus colmillos tiene presas humanas lo encontramos también en las representaciones del Infierno de Carabuco (1684)

de Caquiaviri (1739), de Huaro (1804). Véase
Kappler, Claude. Monstruos, demonios y maravillas a fines de la Edad Media, Akal, Madrid, 1986, pp.332 -333. En el Libro de Job después de Dios el

Leviatan es el ser mas poderoso de la creacion Job, 41, 2y 25.

Hornton, Gillian, “Las Montafias Respiran: La Cosmovision de la Comunidad de Rayampata Representada a Través del Mito Pitusiray-Sawasiray”

(2011).Independent Study Project (ISP) Collection. Paper 1182.

La Pathosformeln son ciertas férmulas patéticas o expresivas —que involucran la representacion de los cuerpos- como indicios de la pervivencia de
modelos antiguos que cobran impulsos nuevos frente a determinadas condiciones histdricas y culturales. Cfr. Warburg, Aby, The renewal of Pagan
Antiquity: contributions to the Cultural History of the European Renaissance, Los Angeles, The Getty Reasearch Institute for the History of Art and the
Humanities, 1999. Vease también Woodfield, Richard (ed.), Art history as cultural history. Warburg s projects. Amsterdam, OPA, 2001; Gombrich,
Ernst, Aby Warburg. An intellectual biography. Oxford, Phaidon, 1986; pp. 239-259.

Grimal, Pierre, Diccionario de Mitologia Griega y Romana, Paidos, 2006. Niobe es el nombre de dos heroinas distintas 1) Una es agresiva, hija de
Foraneo y de ninfa Telédice (...) 2) La otra es hija de Tantalo y hermana de Pélope. Se caso con Anfiton y le dio siete hijos y siete hijas. (...) Niobe
declar6 un dia que era superior a Leto, madre de un solo hijo y una hija. La diosa la oyo y, ofendida le pidio a Apolo y Artemis que la vengasen.
Asi lo hicieron las dos divinidades, matando a los hijos de Niobe con sus flechas (...), pp. 381-382.

Véase Ominas, ]. Arte y pensamiento en la época helenistica, Alianza, Madrid, 1996. El castigo se refleja en representar el asesinato de los hijos de
Niobe en manos de Apolo y Diana en venganza por la arrogancia de su madre, p. 131.

194 LA REPRESENTACION MESTIZA DE LOS CUERPOS

Yo



Héctor* o Meleagro*’; la agonia de Marsias* y el destino
del Laoconte*.

La intencion es analizar si nos encontramos frente a
“una estructura perceptible y significante en la que una
cultura resuelve estéticamente el problema de la represen-
tacion y de la transmisién, por medio de la sensibilidad,
de un estado de animo fundamental para su manera de
entender la existencia humana”®. En este caso se trata-
ria de la representacion visual donde el sufrimiento en
el hombre es consecuencia directa de la intervencion di-
recta de un dios, tanto en la mitologia griega como en
la religion cristiana. A partir siglo XVII en el territorio
del Virreinato del Pert con el proceso de extirpaciéon de
idolatrias la representacion de los cuerpos desnudos en
las postrimerias cumplieron una funcion didéctica, don-
de el sufrimiento y el miedo en los rostros y en los gestos
de los condenados, identificaba sus debilidades, asi como
su sumision a las pasiones. Se le agrega una connotacién
que implicaba la emergencia de la conciencia de un cuer-

po —con la exacerbacion de los sentidos—, que sera mas
que nunca en una condicién subalterna. Es decir que po-
driamos hablar de una férmula, vector de una emocién
que se activa y adquiere determinados significados en un
horizonte cultural que responde a la necesidad de un mo-
mento histérico y permite generar un Denkraum, espacio
para la reflexion, una distancia que dé la posibilidad de
observar y controlar esas emociones. ;Qué emociones se
ponen en juego aqui!

Este modelo iconogrifico se articula ante la amenaza
de las précticas de idolatria: la posibilidad de ilustrar el
destino de los hombres pecadores, con torturas fisicas,
ambientes llameantes, y personajes de aspecto maléfico,
hizo de estas escenas, herramientas de emociones contra-
puestas, como pueden ser, por un lado persuasion donde
el cuerpo ha de sacrificarse al espiritu si el hombre quiere
conservar su lugar en el Cielo. y por otro lado la represion,
de las acciones reales y concretas a las que serdn victimas
los habitantes de este territorio.

4

42

43

44

45

Grimal, Pierre, op. cit. “Héctor, el héroe troyano, es hijo de Priano y Hécuba, y probablemente, el primogénito, (...) ciertas tradiciones (...) lo con-
sideran hijo de Apolo. Aunque Priamo es el rey de Troya, es en realidad Héctor, quien ejerce el poder entre sus compatriotas (...) Apolo abandona
a Héctor y Aquiles le absenta el golpe definitivo”, pp. 225-226.

Véase Clark, Kenneth. El desnudo. Un estudio de la forma ideal. Madrid. Alianza, 1981. Héctor aparece representado héroe muerto transportado por
sus compaiieros desde el campo de batalla, pp. 220-221.

Idem.”Meleagro, es hijo del rey de los etolios de Calidon, Eneo, y de Atea, hermana de Leda (...) El rey Calidon, Eneo (...) habia ofrecido un sacri-
ficio a todas las divinidades después de la recoleccion, pero se habia olvidado de Artemis (...). Entonces la diosa (...) suscito una querella entre los
etolios y los curetes (...) Meleagro lucho con sus compatriotas los etolios, éstos llevaron ventajas. Pero en la batalla Meleagro mato a los hermanos
de su madre, y ésta los mal dijo, invocando contra él la colera de los dioses infernales con las imprecaciones mas violentas”. Véase Clark, Kenneth,
Op.cit. Meleagro lo vemos tendido sobre sus andas, agonizando ante nuestros ojos, mientras la antorcha, simbolo de la su vida, es consumida por
la llama y el grupo de mujeres que lo rodea grita de horror ante la vision de su cuerpo demacrado.p.221. También Ominas, J, Op.cit. “Apolo fue
el ganador porque podia al contrario de Masias, cantar al mismo tiempo que tocaba”, p. 99.

Idem. (...) Contaba sé¢ en Atenas que, en realidad, la flauta habia sido inventada por Atenea, pero al ver, en un arroyo, hasta qué punto se defor-
maban las mejillas cuando tocaba el instrumento, lo habia arrojado lejos de si.(...) Masias la recogio, y el castigo le fue infligido por Apolo (...)
creyendo que la musica de la flauta era la més bella del mundo, Marsias desafio a Apolo a producir con su lira otra comparable (...) Apolo desafio
a su contrincante a tocar el instrumento en posicion invertida, como lo hacia ¢l con la lira. Ante esta perfeccion de la lira Marsias fue declarado
vencido, y Apolo, colgandolo (...) de un pino, lo desollo”, pp. 321-322.

Idem. Laocoonte, hijo de Capis (...) o, mas probablemente, de Natenor (...) es el sacerdote de Apolo Timbreo, en Troya. Su esposa, es Antiope, la
cual le dio dos hijos, Etrén y Melanto, o bien Antifante y Timbreo, Laocoonte se atrajo la colera del dios al unirse con su mujer ante la estatua
consagrada, lo cual constitufa un sacrilegio. pp. 304-305. Tradicionalmente se cuenta que el Laocoonte fue victima de la cole adivina por prevenir
del caballo de madera a los troyanos. En lugar de esto y segiin describe otra historia, quizas se pensaba que Apolo habia enviado las serpientes
para castigar al sacerdote del sacrilegio cometido al casarse y tener descendencia. Esta interpretacion explicaria tanto la importancia otorgada a la
descendencia de Laocoonte como a la sensualidad del rostro, que comparte con los gigantes del friso del Partenén.

Burucua, José Emilio, Corderos y Elefantes. La sacralidad y la risa en la Europa de la modernidad cldsica. Buenos Aires, Madrid. Mifio y Davila, p. 428.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 195

Yo



BIBLIOGRAFIA

Borja Gémez, Jaime Humberto, La construccion del sujeto barroco repre-
sentaciones del cuerpo en la Nueva Granda del siglo XVII, Tesis
doctoral, Bogota D.C., octubre de 2002.

Baschet, Jerome (1999), “Alma y cuerpo en el Occidente medieval: una
dualidad dindmica, entre pluralidad y dualismo”. En: Baschet,
Jerome Pedro Pitarch, Mario H. Ruz. Encuentros de almas y
cuerpos, entre Europa medieval y mundo mesoamericano,
Universidad Autonoma de Chiapas, <Halshs-00519972>.

Barnadas, Josep M. y Guillermo Calvo A. (2006), Archivo-Biblioteca
Arquidiocesanos “Monserior Taborga” (Sucre). Guia general prelimi-
nar. Documentos Tavera. Sucre, Instituto de Cultura, Fundacion
MAPFRE.

Bernand, Carmen (1997), “Los caciques de Hudnacu, 1548-1564:
el valor de las cosas”. En: Entre Dos Mundos. fronteras Cultura-
les y Agentes Mediadores. Berta Ares Queija y Serge Gruzinski
(coords), 61-91-Sevilla: Escuela de Estudios Hispanoamericanos.

Buructa, José Emilio, Corderos y Elefantes. La sacralidad y la risa en la
Europa de la modernidad cldsica. Buenos Aires, Madrid. Mifio
y Dévila.

Clark, Kenneth (1981), El desnudo. Un estudio de la forma ideal. Madrid.
Alianza.

Duran, Juan Guillermo (1990), Monumenta Cathechetica Hispanoamaeri-
cana, (siglo XVI -XVIII), 2 vol. Buenos Aires, Facultad de Teo-
logia de la Pontificia Catolica Argentina.

Fernandez Judrez, Gerardo, “Natitas, “almas” y “condenados”. Trasiego
de osamentas en los Andes, siglos XVI-XXL.” En el Coloquio
“Religion y heterodoxias en el Mundo Hispéanico, ss. XIV-
XVIII”, Universidad de Castilla la Mancha, Toledo, Espana,
noviembre de 2009.

Foucault, Michel (2002), Historia de la Sexualidad 1-La voluntad de saber,

Buenos Aires, Siglo veintiuno editores Argentinos.

Vigilar y castigar-Nacimiento de la prision (1992), Buenos Aires,

Siglo XXI Editores Argentina.

Gélis, Jaques, (2005), “El cuerpo, la Iglesia y lo Sagrado”. En: Corbin,

Alan, Courtine; Jean-Jaques, Vigarello, Georges (Dir). Historia
del Cuerpo, Tomo: 1. Madrid, Taurus.
Gisbert, Teresa (2008), “La Iglesia de Curahuara de Carangas”, La
Iglesia de Curahuara de Carangas, La Capilla Sixtina del altiplano,
Universidad Catoélica Boliviana, Museo Nacional de Etnogra-
fia y Folclore y Plural Editores, La Paz.
Iconografia y mitos indigenas en el arte (2004), La Paz, Bolivia, Edi-
torial Gisbert y Cia.
_Sivia Arze, Martha Cajias (1992), Arte Textil y Mundo Andino,
Buenos Aires, Tipografica Editora Argentina.
Gombrich, Ernst (1986), Aby Warburg. An intellectual biography. Oxford,
Phaidon.

Gonzales, Sdnchez, Carlos Alberto “Los libros de los esparioles en el virreinato
del Perii. Siglos XVIy XVII”. En Revista de Indias, Vol.56. n° 206.

Gonziles, Ricardo (2000), “Los retablos barrocos y la retérica cristiana

“Actas III Congreso Internacional de Barroco Americano, Se-
villa, 2001. “Retablos y predicacion” IV Jornadas del Instituto
Julio Pario, Facultad de Filosofia y Letras UBA.

196

Yo

Gordillo, Jos¢ M. y Mercedes del Rio (1993), La visita de Tiquipaya
(1573). Andlisis etno-demogrdfico de un padrén toledano. Cocha-
bamba, UMSS - CERES - ODEC/FRE.

Granada de, Luis Fray, (1504-1588), Guia de los Pecadores. Paris, Gar-
nier, 1899.

Grimal, Pierre, (2006), Diccionario de Mitologia Griega y Romana, Paidos.

Gruzinski, Serge, (2000), El pensamiento mestizo. Buenos Aires, Edicio-
nes Paidos, SAICF.

Guaman Poma de Ayala, Felipe (1993), Nueva Crénica y Buen Gobierno,
Ed. De Franklin Pease, FCE, Lima.

Hampe Martinez, Teodoro, Frankfurt Am Main, (1996), Bibliotecas
Privadas en el mundo Colonial. La difusién de libros e ideas en el
Virreinato del Perii Siglos XVI-XVII, Editorial Iberoamericana.
Madrid.

Harris, Olivia y Terréese Bouysse-Cassagne (1988), “Pacha: en torno al
pensamiento aymara”, En: Xavier Albo Corrons (comp.) Raices
de América: el mundo aymara. Madrid, Alianza.

Hornton, Gillian, (2011) “Las Montaias Respiran: La Cosmovision de
la Comunidad de Rayampata Representada a Través del Mito
Pitusiray-Sawasiray”. Independent Study Project (ISP) Collection.
Paper 1182.

Malaga Medina, Alejandro (1975), “Las reducciones en el virreinato
del Peru (1532-1580)”, Revista de Historia de América. Méxi-
co, n° 80.

Maldonado de Torres, Alonso (2008), Divisién en tres obispados de la
Iglesia de los Charcas. Cochabamba, Bolivia Franciscana, fuentes
mayores n° 2, 2008 (edicion preliminar). (Introduccion, ver-
sion paleografica e indices por el Lic. Mauricio Valcanover).
Anexo [.

Mesa, José de y Teresa Gisbert (2005), El Manierismo en los Andes, Me-
moria del III Encuentro Internacional sobre Barroco, Unién
Latina. La Paz, Bolivia.

Ominas, ] (1996), Arte y pensamiento en la época helenistica, Alianza, Ma-
drid.

Presta, Ana Maria (2005), “Indigenas, espafioles y mestizaje en la re-
gion andina”, En: Historia de las mujeres en Espaiia y América La-
tina/Coord. Por Isabel Mormat, Vol. 2. (El mundo moderno)
ISBN 84-376-2260-3.

Ramos, Gabriela (2010), Muerte y Conversion en los Andes, Lima y Cuzco,
1532-1670. IFEA, Lima.

Saignes, Thierry (1987), “De la borrachera al retrato: los caciques andinos
entre dos legitimidades (Charcas)”, Revista Andina, 5(1), Cusco.

San Ignacio de Loyola (1746), Ejercicios espirituales en el camino de la
perfeccién del B.P.S. Ignacio de Loyola, Fundador de la Compariia de
Jesiis. Barcelona, Pablo Nadal impresor.

Warburg, Aby (1999), The renewal of Pagan Antiquity: contributions to
the Cultural History of the European Renaissance, Los Angeles,
The Getty Reasearch Institute for the History of Art and the
Humanities.

Woodfield, Richard (ed.) (2001), Art history as cultural history. Warburg ‘s
projects. Amsterdam, OPA.

LA REPRESENTACION MESTIZA DE LOS CUERPOS



GRANADAS EN EL ALTIPLANO.
UN PROBLEMA ICONOGRAFICO EN LOS MUROS
DEL SANTUARIO DE COPACABANA DE ANDAMARCA, BOLIVIA

CAMILA MARDONES BRAVO / CHILE

1. PUNICA GRANATUM

unto a vides, olivos e higueras, el granado caracteriza la
abundancia de la Tierra Prometida, segun la describe
Moisés al pueblo hebreo (Deut. 8:8). La prodigalidad

el arbol en territorio palestino es correlativa con las varias
alusiones al fruto ofrecidas por el Antiguo Testamento, in-
cluyéndolo también como motivo ornamental en las orlas
del vestuario sagrado que Dios manda a hacer para Aarén
(Ex. 28 y 39). Su uso documentado desde la antigiiedad,
junto a su constante presencia iconogrifica a lo largo de
la historia del arte, denota el interés culinario, médico,
estético y simbolico que ha tenido la granada para dife-
rentes culturas. En el desierto era un fruto apreciado por
la cascara gruesa que protegia su liquido de la desecacion.
En la mitologia griega sus granos, consumidos por Per-
séfone, representaron las semillas de la muerte y su jugo
represento la sangre humana. Para Andrea Alciato, varios
siglos después, la granada simbolizaria el amor (1531);
para San Juan de la Cruz “los misterios mas altos de Dios,
sus juicios mds profundos y sus mds sublimes grandezas”!.
Sebastian de Covarrubias, canénigo hispano, sefiala en

su Tesoro de la lengua castellana (1611) que la granada puede
“ser simbolo de una Republica, cuyos moradores estan muy
conformes y adunados, y estd adornada con corona que sig-
nifica dominio e imperio, porque la granada estd coronada

' Chevalier y Gheerbrant, p. 538.
2 Covarrubias, p. 447.

> Barreira, p. 144.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

con una corona de puntas”?. Durero, casi cien ailos antes,
ya representaba en el fruto el poder politico, poniéndola
en manos del Emperador Maximiliano 1. Su inclusiéon en
el escudo de los Austrias, a partir de la reconquista del Rei-
no de Granada, le atribuyo un caracter emblematico que
se difundio en el imperio espafiol. En su momento fue el
escudo de las Cajas Reales y en la actualidad permanece
en el escudo de la ciudad de Tacna y en el de Colombia.

Esta atribucion simbolica no se queda solo en el ambi-
to de lo secular puesto que la Iglesia Catolica reforzaria su
mision evangelizadora bajo la comprension de lo mailtiple
en lo uno. Con el gusto alegérico del siglo XVII aparecie-
ron algunos tratados con interpretaciones cristianas del
reino vegetal, dentro de los cuales destaco el Tractado das
significacoes das plantas del fraile portugués Isidoro de Ba-
rreira (1622). Sobre la granada nos dice que significa la
conformidad, concordia y uniéon de voluntades, “porque
asi como tantos granos estan unidos y conformes dentro
de la granada, creciendo todos igualmente en sus propor-
ciones, teniendo todos un color, y pareciéndose mucho
unos con otros, asi los corazones y las voluntades se unen
y conforman, todas juntas quedan haciendo un cuerpo y
una republica mistica, conservindose en un ser y no di-
ferenciandose en nada”. Es asi que la granada se vuelve
figura de la Iglesia Catolica “porque asi como dentro de
la granada estan guardados y fortalecidos muchos granos,

197

Yo



asi la union de la fe esta cubriendo y amparando innume-
rables pueblos de la santa iglesia”*. Barreira no se queda
solo con la interpretacion formal del fruto; la flor de la
granada simboliza la perfeccidn, su cdscara la modestia,
su vino lagrimas de devocién y compuncion, lagrimas que
evocan la pasién de Cristo’.

Este relato sobre granadas sirve aqui de preambulo
para pensar en el rol que cumple la profusa ornamenta-
ciéon fitomorfica y frutal que la evangelizacion hispana
legd a las artes coloniales. Su particular y reconocible
representacion, destacando los rojizos granos y la forma
puntiaguda de su cdliz, es una imagen constante a lo an-
cho y largo del imperio, haciéndose presente en grabados
(de indole religiosa, ornamental y boténica), textiles, reta-
blos, plateria, portadas de iglesias y en pinturas. La vemos
formar parte de naturalezas muertas, como en la repre-
sentacion del otoo que hace el neogranadino Gregorio
Visquez de Arce y Ceballos o en las pinturas murales que
ornamentan iglesias y claustros coloniales. También en la
pintura religiosa: esta en las manos del angel de la caridad,
en la serie angélica del maestro de Calamarca, acompana a
San Juan de Dios en la pintura de Melchor Pérez Holguin
y en otros lienzos andnimos y sirve de alimento para varias
ultimas cenas. En todos estos casos el fruto se presenta
abierto, destacando el simbolismo imperial y cristiano
dado por los granos que le dan su nombre y con su carac-
teristica corona puntiaguda, tan fundamental que incluso
es senalada en la definiciéon que ofrece hoy la RAE: “Fruto
del granado, de forma globosa, [...] coronado por un tubo
corto y con dientecitos, resto de los sépalos del caliz”.

Es asi como, a pesar de las frias alturas del altiplano
boliviano, el fruto mediterraneo se hace presente en los
imaginarios mestizos del arte colonial.

2. MUROS PINTADOS

A través de las imagenes, el adoctrinamiento promovi-
do por la iglesia catolica alcanzaba localidades indigenas
distantes de las capitales virreinales. Se suele destacar el
caricter econdmico de las pinturas murales, en gran parte

* 1Ibid., p. 146.
> Ibid., p. 168.

Real Academia de la Lengua Espafiola.

al temple, para explicar su temprano y extendido uso. Pero
también se deben considerar las particularidades que la
hacen un medio especialmente efectivo a sus propdsitos.
La relacion determinada que establece con la arquitectura
que la contiene fija organizadamente las imagenes a los
muros, articulando discursos ordenados y coherentes con
su objetivo. Los métodos mnemotécnicos de asociacion
entre ideas y espacios arquitectonicos se promulgaban en
los manuales de sermonaria con los que estudiaban, al
menos en la teoria, los doctrineros. Bajo estas légicas, los
curas de las cabeceras de doctrinas, que visitaban espora-
dicamente a las localidades rurales, podian confiar que las
figuras y escenas mantendrian el cristianismo presente en
las creencias y costumbres de los indigenas durante sus
prolongadas ausencias.

La mano de obra indigena fue clave en el desarrollo
de las pinturas murales del Virreinato del Pert. La expe-
riencia y pericia técnica de los incas y las etnias indigenas
que habitaban los Andes quedo plasmada en el asombro
que una y otra vez manifestaron los cronistas, y la histo-
ria nos muestra que su rol como agente productor no se
limitd a ser mano de obra sino que también fueron gran-
des maestros. Hay escasa documentacion en torno a estas
obras puesto que no eran imagenes sacralizadas para la
devocion sino que cumplian un funcionamiento doctri-
nario y ornamental cuyas especificidades no se plasmaron
en los conciertos de obra entre comitentes y artistas, ni en
los libros de fabrica, visitas pastorales, documentos parro-
quiales, o eclesidsticos’.

Predominantemente andnimas, las pinturas murales
andinas debieron, en gran parte, ser realizadas colectiva-
mente. Teresa Gisbert plantea un cilculo de 20.000 me-
tros cuadrados de pintura en superficie mural decorada
entre Cuzco y Potosi con un “que requirieron mano de
obra”®. Ananda Cohen sugiere, a partir de los murales de
San Pablo de Cacha, en Pert, que debido a los diferentes
niveles de destreza y habilidad que manifiestan las pintu-
ras pueden haber participado del equipo de artesanos los
mismos feligreses de la localidad, bajo la supervision del
maestro pintor o del cura. Nos dice que “Por un lado, era
una conveniente solucion para la construccién de los mu-

Cabe senalar dos documentos hallados en torno a la pintura mural. Uno es el Libro de Fabrica de la Iglesia de Santa Cruz de Carabuco que se

encuentra en el Archivo Arzobispal de La Paz y es referido en Gisbert y Mesa, p. 292. El otro es un Concierto de Obra de las pinturas murales de

la iglesia del pueblo de Tomahave, Potosi, firmado por artista y comitente en La Plata en 1726, hallado por la antropdloga Gabriela Behoteguy

en el Archivo y Biblioteca Nacional de Bolivia, Sucre. Ninguno hace referencia a las pinturas en si: programas iconograficos, fuentes, materiales y

técnicas permanecen en silencio.

8 VV.AA, p. 18.

198

Yo

GRANADAS EN EL ALTIPLANO.



rales; por otro, otorgaba a los miembros de la parroquia
el orgullo de participar en la decoracién de su propia casa
de culto™.

Si consideramos la mentada interrelacién entre las pin-
turas y la estructura arquitecténica de los templos como
una de las caracteristicas esenciales de esta técnica pictd-
rica, reconocemos una doble articulacion simbolica en su
confeccién. La pintura es determinada en cierto grado por
la seccion del edificio en que se realizan, a la vez que las
imagenes colaboran con la definicion de los usos y signi-
ficados del espacio arquitectonico, como se observa en las
pinturas de algunos baptisterios centradas en la tematica
del sacramento bautismal. En las iglesias rurales pintadas
del altiplano orurefio se observa una constante de especial
interés al respecto: varias de ellas presentan arboles en la
zona del presbiterio, donde se encuentra el altar mayor.
Es verdad que la ornamentacion fitomorfica estd bastante
presente en las paredes y portadas de iglesias andinas en
general, pero en estos presbiterios se destacan como moti-
vos independientes de otros. Es asi en las iglesias de San-
tiago de Curahuara de Carangas, San José de Soracachi,
Belén de Huachacalla y el Santuario de Copacabana de
Andamarca, entre otras. Observamos en ello esta mutua
simbolizacion entre pintura y arquitectura: siendo el lugar
mas sagrado del recinto las representaciones fitomorficas
se cargan de significacion, mientras que la escasez o ausen-
cia de figura humana o de narracién permite a la imagen
descriptiva constituir el espacio como un paisaje. Templo
e imagen se definen mutuamente.

Dada la importancia de la ornamentacién fitomorfica
en las iglesias coloniales, en este caso en los conjuntos del
siglo XVIII que perduran en los Andes bolivianos, raras
veces escasean los motivos de la vid y la granada, que por
sus particularidades resultan bastante identificables. El
motivo rastreado para esta exposicidon es reconocible con
claridad en cinco de las ocho iglesias rurales bolivianas vi-
sitadas en esta investigacion'®. En la iglesia de Carabuco se
ve abundantemente, destacando su presencia en las distin-
tas etapas de su confeccion, como se puede apreciar en el
estilo diferente de las granadas de la sacristia. En la iglesia
de Curahuara de Carangas se encuentra no sélo como ele-
mento ornamental en los fruteros de sus zdcalos y sacris-
tia, sino también como participante en la tltima cena re-
presentada en el lado de la epistola, ofreciendo un didlogo
interesante entre la decoracion del templo y la narracion
del episodio biblico. Destacan dos granadas al lado de la
copa de vino, resaltando su vinculo con la pasion. En las

°  Cohen, p. 18.

Fig. 1 Detalle pinturas murales Iglesia Rosapata de Andamarca.
Foto: Camila Mardones.

pequenas iglesias de Rosapata de Andamarca (Fig. 1) y de
Soracachi resulta interesante encontrarse con las granadas
sobre los arboles, participando de un contexto natural y
no en los fruteros de fruta recogida. En ambas cabe desta-
car el realismo que se plasma dentro de su estilo popular
y la dedicacion de cada arbol representado a un fruto par-
ticular. En la iglesia de Huachacalla no se aprecia en las
escasas muestras de pintura mural que perduran pero si de
manera abundante en los retablos laterales. La ausencia
del fruto en las iglesias decimonodnicas de los pueblos de
Belén de Huachacalla y de Lagunas podria deberse a su
datacion, sefialando de ese modo el simbolismo imperial
del fruto. Sin embargo, el corpus es muy pequefio para
sacar conclusiones al respecto. Con esta sintesis podemos
concluir que mds extraiia resulta la ausencia de este moti-
vo en el arte propiamente colonial que su inclusion.

En los extraordinarios murales del Santuario de Copa-
cabana de Andamarca, pintados en la segunda mitad del
siglo XVIII, se aprecian diversas formas frutales de carac-
ter ambiguo, genérico y estilizado, aunque ninguno con
la claridad iconogréfica de sus iglesias contemporaneas.
Siendo la granada un fruto tan definido iconogrificamen-
te, determinado por la visualidad de la evangelizacion, re-
sulta curioso que los artifices de estas pinturas no lo hayan
representado como tal. Con esta problematica entramos
de lleno a analizar la iglesia que nos convoca.

10 Tesis de Magister en Teoria e Historia del Arte, Universidad de Chile, titulada: Gloria y fertilidad eterna para las Chacras. Las pinturas murales del

Santuario de Copacabana de Andamarca. Bolivia, siglo X VIII.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

199
Yo



Fig. 2 Iglesia Copacabana de Andamarca, Oruro, Bolivia.
Foto: Camila Mardones.

Fig. 3 Interior Iglesia Copacabana de Andamarca.
Foto: Camila Mardones.

Fig. 4 Pinturas murales Iglesia Copacabana de Andamarca, muro de la epistola.
Foto: Camila Mardones.

11

2 VV. AA., p. 132.

200
Yo

3. SANTUARIO DE COPACABANA
DE ANDAMARCA

A 120 kilometros de Oruro hacia la cordillera, por
un desvio de tierra que bordea un pequefo cerro, se ve
aparecer la joya blanca de Copacabana de Andamarca en
medio del paisaje habitualmente agreste de la region (Fig.
2). Se encuentra en un pequefio poblado que no pasa de
100 familias, muchos de cuyos habitantes censados viven
en realidad en otros lugares, las familias se reinen para la
fiesta de su Virgen cada 24 de enero, nueve dias antes de
la fiesta de la Virgen de la Candelaria. Resalta asi la enor-
me iglesia dieciochesca con sus 390 metros cuadrados de
construccién, cuatro ctpulas y gran atrio doble!’,

Traspasar el amplio umbral del santuario, es adentrar-
se en un bosque imaginario, con 4rboles a escala natural
cargados de frutos variados y rodeados de aves silenciosas
(Fig. 3). La tenue entrada de luz a la arquitectura favorece
la ilusion, aunque al amanecer los primeros rayos del sol
inundan el templo hasta hacer retintinear el pan de oro
del altar mayor. Gisbert ha enfatizado el contraste entre
interior y exterior: “El tema de la pintura mural es el fin-
gido bosque que nos confirma la afloranza por la natura-
leza fértil, en el hostil altiplano. El recuerdo de huertas y
jardines estd presente no sélo por los espafoles que alli
habitaban, sino que se hace extensivo a los nativos quie-
nes periodicamente emigraban a los valles en busca de
productos'?.” No obstante la reconocida aridez del lugar
en época de lluvias, la blancura de la iglesia recientemente
restaurada contrasta mas bien con la verdura del cerro y
toda la riqueza de la microflora altiplanica se agrupa en
torno al templo. Se hace necesario profundizar en las in-
vestigaciones sobre la vegetacion local y dejar de atribuir
la totalidad de las representaciones fitomorficas del arte
andino a las tierras bajas.

El conjunto pictérico corresponde a un programa
iconogréfico de las postrimerias. Los aspectos narrativos
de las postrimerias, es decir las imagenes del purgatorio,
infierno, gloria, y juicio final, se destacan a la entrada
del recinto, en ambos muros. En el lado de la epistola la
primera imagen es una versién enmarcada del purgatorio
con ocho personas desnudas en un mar de llamas (Fig. 4).
Todos tienen el pelo largo, posible indicador de etnicidad,
una sola figura tiene barba y una sola senos. La Virgen del
Carmen, bajo la iconografia de Maria Auxiliadora, dirige
su mirada hacia el interior del templo, como guiando a las
almas a la salvacion. La siguiente figura, también enmarca-
da, es el arcangel Miguel con sus atributos de la balanza y

El edificio se terminé de construir en 1754, segun constata la inscripcion en la capilla derecha del crucero.

GRANADAS EN EL ALTIPLANO...



Fig. 5 Pinturas murales Iglesia Copacabana de Andamarca, muro del evangelio.
Foto: Camila Mardones.

la espada. En el muro del evangelio se encuentra una par-
ticular imagen de infierno y cielo: la cabeza del Leviatan
devora numerosos cuerpos indigenas, destacandose entre
ellos un feroz diablo verde (Fig. 5). La figura de un militar
espafol indica con su gesto el camino del ascenso para
las almas que consiguen escapar de las fauces del mons-
truo y que suben por una escalera hacia una subdivision
superior de la escena, donde se encuentra nuevamente la
imagen de San Miguel junto a una iglesia de dos torres
adosadas que representa al Cielo en su forma de Jerusa-
lén Celestial. Corti, Guzman y Pereira han estudiado las
anomalias de este conjunto iconografico, como la figura
del militar, destacando que en “un relato de salvacion y
condenacién en que los Unicos actores son los habitan-
tes originales del pueblo, el espafiol es el encargado de
indicar el premio que se asocia al ejercicio de la virtud
y el castigo que recibiran los pecadores”?. Atribuyen las
peculiaridades del conjunto a la alta presencia aymara y a
la escasez de control politico y religioso, apreciable en la
documentacion.

Una de las anomalias es la ausencia de marcos picto-
ricos que encuadren esta compleja escena, a diferencia de
los Juicios finales con marcos fingidos hallados en otras
iglesias con pintura mural. Esto permite una mayor rela-
cién entre los motivos constituyentes de esta escena con
el resto de las imagenes del recinto. La puerta de la iglesia
representada, por ejemplo, replica la forma del acceso al
coro, ubicidndose sobre el elemento arquitecténico y dia-
logando asi con la arquitectura. La ausencia de la figura

B Corti, Guzmén y Pereira, p. 5.
¥ Gisbert, 1999, p. 150.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

del Cristo Juez en este Juicio final se suple con la imagen
de Dios Padre ubicada en el arco toral, como una réplica
del arcoiris en que habitualmente se representa al Hijo en
esta iconografia. Es significativa, entonces, la ausencia de
marco si se pretende comprender las pinturas como un
conjunto programético, puesto que el resto de las pinturas
esta formado fundamentalmente por arboles y floreros,
intercalados por solo seis figuras de santos. El tradicional
presbiterio arboreo de los conjuntos murales andinos se
habria desbordado por la totalidad de la iglesia transfor-
mando el templo entero en imagen del Edén.

Esta interpretacion edénica ha sido vinculada con los
imaginarios indigenas en torno al Antisuyu', sector orien-
tal del imperio incaico atiborrado de vegetacion silvestre y
donde se produce la coca y otras yerbas medicinales. Sean
estas pinturas configuracion de una Gloria postrimera
que apela al aymara cristianizado, o nostalgia del Antisuyu
y las relaciones de intercambio sostenidas por el control
prehispanico de los pisos ecoldgicos, o bien una armonica
relacion forjada entre estas interpretaciones, el conjunto
cautiva con su primacia de lo fitomorfico. Su protagonis-
mo nos hace pensar en un cristianismo local desarrolla-
do por una comprensién particular de los simbolos de la
evangelizacién, mas que un funcionamiento doctrinario
de las imagenes, y pensar la composicion, descrita como
jardin o paraiso, en su rol configurador de la espacialidad
y la experiencia.

En la parte central de la nave hay nueve arboles a escala
natural, aproximadamente de tres metros, dispuestos en

201

S



Fig. 6 Detalle pinturas murales Iglesia Copacabana de Andamarca, presbiterio.

Foto: Camila Mardones.

Fig. 7 Detalle pinturas murales Iglesia Copacabana de Andamarca.
Foto: Camila Mardones.

15

202
Yo

pares simétricos a ambos lados del edificio conteniendo
cada uno diversidad de flores y frutos®. La relacion de si-
metria entre ambos muros es notoria y fundamental para
la investigacion del conjunto, a pesar de ciertas diferen-
cias que se puedan observar. En el presbiterio hay cuatro
drboles en cada muro, esta vez con frutos, follaje y poda
configurados homogéneamente (Fig. 6). En los frisos del
templo se encuentran 42 arboles de menor tamano (dos
de los cuales no se han conservado), en los que el equili-
brio entre formas florales y frutales se inclina hacia estos
ultimos.

En el friso del lado de la epistola se encuentra la inica
forma frutal que coincide minimamente con la iconogra-
fia de la granada (Fig. 7). Esta lejos de las formas reco-
nocibles que se han hallado en otros lugares y soportes,
pero interesa observar que estos cuatro frutos, Gnicos en
el conjunto, estdn puestos sobre el acceso lateral de la igle-
sia, con una puerta de madera que sélo se usa para la cele-
bracion de Corpus Cristi. Esta puerta en grave estado de
deterioro conecta el interior del templo con atrio, segun-
do atrio y capillas posas, siendo la instancia procesional la
que establece el didlogo entre interior y exterior.

No queremos determinar esta asignacion iconografica
sino intentar comprender la significacion de los frutos
mas alld de las iconografias y su contenido mas alla de su
uso ornamental. Con ello enfatizamos la frutalidad signi-
ficativa de los murales del Santuario de Copacabana de
Andamarca y enunciamos la necesidad de analizar estilis-
ticamente el conjunto mural, disminuyendo la preocupa-
cién puesta en el enfoque “botanico”.

Un mayor realismo se observa en otros ejemplares de
arte mural de la zona, en los que se disciernen con certe-
za varias de sus formas frutales. Los casos de las iglesias
de Soracachi y de Rosapata son ilustradores al respecto,
puesto que comparten con el Santuario de Copacabana
un estilo popular tardocolonial derivado del barroco mesti-
z0. La destreza de las representaciones de Copacabana de
Andamarca, apreciable, por ejemplo, en las formas y som-
breados de los troncos podados y de las aves que pululan
por el conjunto, sugiere que no habia desconocimiento
de las iconografias oficiales que circularon mediante es-
tampas y que se plasmaron en muros y portadas de iglesias
de la zona, sino que obedecen a motivaciones distintas
que buscaron la articulacion de una naturaleza imaginaria
(Fig. 8). Esto se plasma en la incorporacion de variedad de
flores, frutos y follajes en cada uno de los ejemplares arbo-
reos del conjunto. La mayor estilizacion y sintesis formal

El tnico arbol sin par simétrico es el primero, que se ubica frente al acceso al coro y la representacion de la Jerusalén celestial.

GRANADAS EN EL ALTIPLANO...



Fig. 8 Detalle pinturas murales Iglesia Copacabana de Andamarca.
Foto: Camila Mardones.

de los motivos vegetales puede ser evidencia del trabajo
colectivo realizado por los feligreses de la localidad como
también puede remitir a formas locales de la comprension
de los simbolos fitomorficos cristianos.

Varios de los motivos frutales tienen puntos y lineas di-
bujados en su interior que, junto a los colores, texturizan
la representacion, destacandose los lisos de posibles mem-
brillos, peras, duraznos o las rugosidades de naranjas y li-
mones. Hay algunos que evocan frutos americanos como
la chirimoya, la pifa o la tuna. Esta tltima sugerencia in-
teresa en relacion a la abundante presencia de cardones
en el altiplano andino. Bernabé Cobo, jesuita y acucioso
observador de la naturaleza americana, menciona la va-
riedad de tunas, llamadas por los espafioles “higuera de
las Indias”. Dice: “la primera es la blanca, que es la de
mejor gusto de todas; las demds, unas son amarillas, otras
moradas, otras de color de grana muy encendida, y asi de
todos colores”!. Comparar algunas formas estilizadas del
Santuario que se reiteran varias veces en floreros y arboles
del conjunto, con otras de estilo mas realista, como las de
la Iglesia de Carabuco, permite un acercamiento hipotéti-
co a esta identificacién botanica y abre la reflexion sobre
la presencia de la vegetaciéon propiamente andina como
complemento visual a los simbolos cristianos de vides y
granadas y a los referentes selvaticos de pifias y platanos.
No obstante, insistimos en que el objetivo no es asignar
identidades sino comprender las motivaciones que con-
llevaron a estilizar ciertas iconografias estipuladas por los
imaginarios de la empresa evangelizadora.

Consideramos que la unica fruta del conjunto discer-
nible fuera de toda duda es la vid, simbolo conjunto de

16 Cobo, p. 202.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 9 Detalle pinturas murales Iglesia Copacabana de Andamarca.
Foto: Camila Mardones.

fertilidad y sacrificio, representada en dos de los arboles
de los frisos del lado del evangelio: el primero sobre la
escalera que conduce las almas a la Jerusalén Celestial y el
segundo, con mayor cantidad de racimos, sobre el crucero
y al lado de un arbol sin fruto. Para los habitantes de la lo-
calidad el arbol sin fruto es comprendido como la quefiua,
pequeiio arbol de la especie polylepis que crece en la zona
y es usado como lefia y material de construccién. Interesa
ver en esta identificacion local no tanto la explicacion de
esta iconografia inserta entre la variedad de arboles fruta-
les (en tres imagenes de los frisos, con variaciones en su fo-
llaje), sino observar las resignificaciones posibles que ofre-
cen estas imagenes en el plano de su recepcion cotidiana.

Un ultimo motivo a referir, que destaca por su elabora-
da confeccion y su ubicacion significativa en el conjunto
pictdrico, son estas formas “granadiformes” que no tienen
corona puntiaguda ni exponen sus granos (Fig. 9). Se en-
cuentran puestos en un par de delicados floreros-queros
al costado del acceso lateral que mencionamos es usado
para Corpus Christi, expresando con su ubicacion arqui-
tectdnica una preocupacion pictorica por este motivo mis-
terioso. Un florero en el arco toral repite estas formas,
recalcando nuevamente su significacion. Consideramos
con esto que ciertos motivos, gracias a su diferenciacion
dentro de la variedad frutal constituida por formas abs-
tractas y sintetizadas, pueden haber sido realizadas por el
maestro encargado de las pinturas y que conforman una
suerte de marcadores visuales dentro del conjunto. Si esto
fuese asi, se podria investigar la constitucion visual de un
verdadero vocabulario ornamental cuya legibilidad estaria
dada por su relacion con la arquitectura.

203

Yo



4. CONCLUSION

Isidoro de Barreira sefiala en su tratado de simbolos
vegetales, que “si por el arbol se entiende el hombre, por
los frutos de ¢l se deben entender sus obras”". La para-
bola de la higuera (Lucas 13:6-9) ensefia que los frutos se
deben trabajar y con paciencia esperar que surjan de los
arboles. Es decir, la frutalidad de higos, granados y arboles
en general simboliza el trabajo que requiere la fecundidad
del alma. Chevalier y Gheerbrant sefialan que la granada
comparte el significado de la fertilidad con otros frutos
contenedores de semillas, como citricos o calabazas. A
estos podemos agregar las americanas tunas, chirimoyas,
guayabas y granadillas.

Los artistas de Copacabana de Andamarca, al adaptar
una iconografia tan identificable, y a la vez tan presente
en las artes coloniales, como es la granada, bajo formas
sintetizadas vy estilizadas, pueden haber comprendido las
implicaciones simbolicas que el ornamento aporta al pro-
grama iconografico de las postrimerias. Transformando la
granada en un simbolo ambiguo se toma distancia de su
significado en cuanto a la unidad de la Iglesia Catolica vy,
en ultima instancia, del imperio espafiol, manteniendo la

BIBLIOGRAFIA

Barreira, Isidoro de (1622), Tractado das significacoes das plantas, flores
e fructos que se referem na sagrada Escriptura, Pedro Craesbeeck
Impresor del Rey, Lisboa.

Chevalier, Jean y Gheerbrant, Alain (1999), Diccionario de Simbolos. Edi-
torial Herder, Barcelona.

Cohen, Ananda (2011), “Las pinturas murales de la iglesia de San Pa-
blo de Cacha (Canchis, Pert)”, Allpanchis, ano XVLII, n°® 77-78,
pp. 11-48.

Corti, Paola; Guzman, Fernando y Pereira, Magdalena (2013), “La pin-
tura mural y la crisis del poder en dos iglesias de la Ruta de la
Plata.” Manuscrito.

Covarrubias, Sebastian de (1611), Tesoro de la lengua castellana. En: Nue-

vo Tesoro Lexicografico de la Lengua Espafola, ntlle.rae.es

" Barreira, p. 27.

18 Ramos Gavilan, Libro 2, capitulo 9.
" Entrevista realizada el 25 de julio de 2013.

204

Yo

esencia de lo frutal y del interés en preparar el alma para
el Juicio final. Interpretando el estilo m4s all4 de las icono-
grafias podemos pensar en una comprensién local relativa
a la fertilidad en la que se conjugan las creencias y cos-
tumbres de la Virgen que da nombre al Santuario. Siendo
una advocacion de la Virgen de la Candelaria, virgen de la
fecundidad humana, su primer milagro fue el de brindar
fertilidad a las chacras aridas, como relata Alonso Ramos
Gavilan su origen en el Lago Titicaca'®. Si nos referimos
al nivel local del propio pueblo de Copacabana de Anda-
marca, nos enteramos que se dice de la Virgen “que tiene
tunari, que es como se le dice al maiz, al grano, se produce
acd y bien. Hay también quinoa, haba, arveja y es de la
Copacabana.” Asi ha sido expresado por Don Megdonio
Mamani, alférez de turno en el afio 2013Y.

Bajo logicas particulares del cristianismo andino, in-
tentamos comprender el rol de la ornamentacion en los
imaginarios de las postrimerias, estableciendo un vinculo
entre el trabajo del alma con el de Ia tierra, entre la doc-
trina de la salvacion catélica con los cultos de fertilidad
necesarios en un contexto climatico complejo. Es decir, la
anhelada trascendencia reflejada en el Paraiso postrimero
se conjuga con la procuracién de la supervivencia terrenal.

Gisbert, Teresa. (1999), El paraiso de los pdjaros parlantes. La imagen del
otro en la cultura andina, Plural Editores, La Paz.

Gisbert, Teresa y Mesa, José de (1977), Holguin y la pintura virreinal en
Bolivia, Libreria Editorial Juventud, La Paz.

Ramos Gavilan, Alonso (1621), Historia del célebre Santuario de Nues-
tra Seitora de Copacabana y sus milagros e invencién de la Cruz de
Carabuco. Lima: Obra custodiada por el Archivo y Biblioteca
Nacionales de Bolivia.

Real Academia de la Lengua Espafola, www.rae.es

VV.AA. (1998), Pintura mural en el drea centro sur andina. La Paz: Di-
reccion Nacional de Patrimonio Artistico y Monumental de

Bolivia.

GRANADAS EN EL ALTIPLANO.



LA SERIE DE SAN PEDRO ALCANTARA EN EL MUSEO
DE ARTE COLONIAL DE SAN FRANCISCO

LORENA VILLABLANCA KONG / CHILE

n Santiago, al interior del Museo de Arte Co-
lonial de San Francisco se exhiben seis cuadros
que relatan hechos y escenas de la vida de San
Pedro de Alcantara (1499-1562) las que formaban parte
de una serie mucho mayor -de la que hoy se desconoce
su paradero- y que originalmente era albergada en los
claustro de la Recoleta Franciscana de la misma ciudad.

La fortuna critica de la serie atribuye la autoria de los
cuadros al pintor cuzquefio Isidoro Francisco de Monca-
da y datarian de mediados de 1700. Segun indica Rubén
Vargas Ugarte S.] en su Ensayo de un diccionario de artifices
coloniales de la América meridional (1947) “Pinto para la Re-
coleta de Santiago de Chile los grandes cuadros que adornaban
el claustro y reproducen la vida de San Pedro de Alcdntara. El
mismo pintor trazo su retrato, en traje de caballero de la época,
en la escena de la muerte del santo. Una inscripcién que aparece
debajo lo indica'”.

Vargas sefiala que a Moncada se le otorgaba el titulo de
“Maestro Mayor y Alcalde veedor del arte de la Pintura de
la Gran Ciudad de Cuzco”.

El historiador Eugenio Pereira Salas sefiala que los cua-
dros fueron mandados a traer desde Cusco por el padre
José Bascone en el aiio 1756 y que adornaron el primer
claustro del convento junto con una serie de San Pascual
Bailon, una vez concluidos los trabajos de reconstruccion

' Vargas, p. 325.

que José Toribio Medina la publicara en 1875.
3 Salas, p. 132.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

tras el terremoto de 1730. El mismo autor, siguiendo los
escritos de Vicente Carvallo y Goyeneche? sefiala que el
convento poseia cuatro claustros, en cada uno de ellos con un
jardin y en los corredores del primero, la Vida de San Pedro de
Alcdntara, de exquisita pintura’.

Estas mismas noticias son las que podemos encontrar
en el estudio realizado por Héctor Schenone. En dicha pu-
blicacion al referirse al santo franciscano y su iconografia
se sefala —a parte de la serie de Santiago- una serie de 6
cuadros ubicada en la capilla de la Iglesia de San Francis-
co de Cuzco, las cuales a palabras de Schenone poseen
un notado “sabor medieval”. También sefala como dato
estilistico de Isidoro de Moncada las pinturas ubicadas en
la iglesia del Collao (Ayaviri).

LAS PINTURAS DE LA RECOLETA

Como ya se ha mencionado los cuadros fueron un en-
cargo realizado por la recoleta franciscana de Santiago, di-
cho convento se erigio durante la segunda mitad del siglo
XVII en una zona que por ese entonces correspondia a los
extramuros de la ciudad. La tranquilidad de la zona hizo
a este convento propicio para albergar al creciente novicia-
do de la Orden en la provincia de la Santisima Trinidad.

Cronista y militar chileno, escribié una Crénica Historico-geografica del Reino de Chile fechada en 1796, la que permanecié como inédita hasta

205

Yo



En 1817, tras la batalla de Chacabuco y la entrada en
Santiago de las tropas del Ejército Libertador de los Andes
se debe recurrir a conventos y haciendas para distribuir y
alojar a las tropas. Este hecho hace que el Noviciado deba
abandonar la Recoleta y trasladarse al Convento de Curi-
mon ubicado en las cercanias de la ciudad de San Felipe,
a unos 100 kilometros al norte de Santiago. Junto con el
Noviciado, a Curimoén se traslada la serie de San Pedro
Alcantara.

En 1821, por decreto supremo de Bernardo O’Higgins
se ordena el retiro del Ejército y de los franciscanos restan-
tes a fin de que la Recoleta pueda acoger a las Hermanas
Clarisas del Monasterio de la Plaza las que ocuparon el
inmuble hasta diciembre de 1837. El cambio de domicilio
de los frailes implico el repartir sus bienes entre la Reco-
leta Dominica, el Convento Grande de San Francisco y
casas de vecinos, perdiéndose la pista de muchos bienes
y objetos.

A inicios de 1900 ya se encontraba reestablecido el do-
minio franciscano y el Noviciado en la Recoleta de San-
tiago, lo que permite que la serie regrese desde Curimén
a Santiago.

DISPERSION DE LA SERIE

En 1954, cuando Alfredo Benavidez presenta su arti-
culo La pinturas Coloniales del Convento de San Francisco de
Santiago para la Academia Chilena de la Historia comenta
sobre las pinturas de San Pedro Alcantara de la Recoleta y
deja constancia de la ausencia del cuadro en el que se ha
de encontrar retratado el autor.

En 1981 el Museo de Arte Colonial de San Francisco
recibe cinco cuadros provenientes del Convento de la Re-
coleta Franciscana, de los que no se especifica nombre ni
numero de inventario. En 1983, mediante un canje con
el convento de Curimon, se recibieron dos cuadros mas
sobre San Pedro Alcantara, lo que desmiente el regreso
integro de la serie a Santiago a inicios de 1900. Hasta la
fecha no se ha podido determinar el momento y modo de
salida de uno de los cuadros desde el Museo, pues la serie
actual solo consta de seis.

UN DATO INEDITO

En el ano 2012 el Padre Rigoberto Iturriaga, encargado
del Archivo Franciscano, hizo llegar al Museo un docu-
mento mecanografiado a maquina de 16 paginas titulado
Vida de San Pedro de Alcdntara, en el que a modo de intro-
duccion se seiala:

206
Yo

N. B. En los claustros de la Recoleta Franciscana existié una
serie de 28 cuadros de gran tamafo que representaban la
vida del extraordinario penitente y reformador San Pedro
de Alcantara que, por deterioros ocasionados por el tiempo,
practicamente se desintegrd. Restos de la coleccion quedan
en el Museo San Francisco de Curimon.

No sé en qué época algunos novicios fueron, por encargo de
su Maestro, copiando los recuadros existentes en cada pintu-

ra, que consistian en dos decimas y en una prosa descriptiva.

Ya en el momento en que se copiaron estaban estas obras

muy deterioradas, por esos los datos no estan completos.

Segtin datos recolectados este hecho ocurrié en 1936
por encargo de un visitador y siendo novicio el padre
Javier Mac- Mahon, promotor y fundador del Museo de
Arte Colonial de San Frnacisco.

En este documento en la transcripcién del cuadro
Recepcion del santisimo viatico se sefiala como nota bajo la
transcripcion de la escena:

El que se demuestra aqui retratado es el Maestro quien a
pintado esta Vida del Glorioso Sn. Pedro de Alcintara, don
Ysidoro Franco Moncada, Mro. Mayor y Alcalde actual de
su gremio quien suplica a esta Religiosa y Sta. Comunidad
pidan a Dios por el auxilio ultimo de su Salvacién.

Con el estudio del documento hallado por el padre
[turriaga se pone a la luz, una vez mas, la presencia del
retrato de Isidoro de Moncada como lo senala el padre
Vargas. Aun cuando se mantiene la duda sobre la fuente
de este y otros historiadores.

LA SERIE ACTUAL

Los cuadros que conforman la actual serie sobre San
Pedro Alcantara tienen una media aproximada de 2,15 cm
de alto por 2,80 cm de ancho y se componen por una esce-
na central caracterizada por el uso de tonos tierras y ocres.
Se observa en la zona inferior de cuatro de las pinturas
tres cartelas ovaladas. La primera de ellas —escrita en déci-
ma- relata el hecho biografico representado en la escena,
la segunda (también en décima) sefala el caracter mistico
del pasaje y la tercera describe la escena representada.

Un caso excepcional es el cuadro titulado Misiones del
Santo en el cual el texto ocupa toda la franja inferior del
cuadro, ademis de representarse mas de una escena. Este
cuadro no aparece en la lista de 28 transcritos en el docu-
mento antes citado, esto por que al parecer al momento
de realizarse dicho levantamiento no se encontraba en la

LA SERIE DE SAN PEDRO ALCANTARA EN EL MUSEO DE ARTE COLONIAL DE SAN FRANCISCO



Recoleta, sino que aun permanecia en el Convento de Cu-
rimon®,

Lamentablemente no sabemos cuantos cuadros perma-
necian en compania de este en el Convento de Curimon,
por lo que nos es imposible calcular el nimero de cuadros
que componian la serie al momento de su ejecucion. Cabe
destacar que en 1928 el Convento de Curimoén sufrié un
notable incendio, el cual mermo considerablemente su
infraestructura y patrimonio.

De los 6 cuadros el mas reconocido y popularizado en
la literatura especifica es el titulado San Pedro Alcdntara
predicando el arrepentimiento de los pecados, pues sittia al San-
to ofreciendo su prédica frente a la catedral de Cuzco, la
que es claramente reconocible y del cual transcribimos sus
cartelas tal cual se senalan en el documento de 1936 antes
citado.

I

Viendo que el mundo al rigor
de ardor lascivo perece,

zeloso a extinguir se ofrece
un ardor, con otro ardor:

y afsi abrafado de amor

al Publico se dedica;

guerra a los vicios puiblica,
triunfando siempre glorioso
pero con su exemplo afsombroso
aun antes de hablar predica.

11

Mas de una ves al Sermon
bajaron del cielo estrellas,
formando seis luces bellas
corona a su perfeccion:

que el Cielo a Pedro de hacia,
todo oyente se rendia;

y con culto anticipad

al verlo del cielo honrado

lo adoraban en profesia.

111

Era ymmenso el fruto y las Camberciones q.

hacia de todos estados de personas; con su predicacion
siendo tanto el concurso q. no pudiendo

estar en las Iglesias, predicaba, vilas,

plazas y campos vy solo de ver tan Penitente

se conwertian y lloraban, y el Espirito Sto.

se vio barias veces sobre sus hombros en forma

de aloma; como también le vieron muchas

beses rrodeada su Cavesa de Estrellas.

cisco editado péstumamente en 2010 por Jorge Montoya.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 1 Misiones del Santo. En la parte inferior del cuadro se observa la secciéon
ocupada por el texto. La transcripcion es posible encontrarla en la publicacion
Catalogo de Pintura Colonial en Chile del padre Salesiano Luis Mebold.

Fig. 2 San Pedro Alcantara predicando el arrepentimiento de los pecados.

Esto se constata con la informacion expuesta por el padre Luis Mebold en su Catalogo de pintura colonial en Chile. Convento-Museo San Fran-

207

Yo



Figs. 3, 4,5 San Pedro Alcantara predicando el arrepentimiento de los pecados,
detalle cartelas y su estado actual.

Finalmente, el cuadro Extasis de San Pedro en el campo
no tiene cartelas pues fue recortado, de extremo a extre-
mo, a la mitad de su alto. Pero es reconocible a través de
la descripcion de la tercera cartela en el documento ya
citado, la cual transcribimos.

Luego que Sn. Pedro de Alcdntara profesé,/viendo a los Prelados
el gran/fruto que sa-/caria de los Seglares que lo viesen y co/mo-
nicazen, lo/despachan a pedir limosna/a los lugares, inmediatos,
y varias beses/le vieron arrebatado, en los caminos, co-/mo ao_ se
ve, y trabajava en la fabrica/de los Conventos, cargando piedra a

sus/delicados Ombros, particularmente qdo em-/pez6 la rreforma.

En el texto, el cuadro que cierra la serie se titula Sepe-
lio de su cuerpo se sefiala:

Se salié a conseguir esta obra el afio 1756, siendo Provincial el Pa-
dre Fray Esteban Gorena, hijo de esta santa casa, quien despaché
al religioso procurador de esta obra sin mds providencia que la que
prometié Jesucristo a Nuestro Serdfico Padre san Francisco, con que
concedida de la piedad de los fieles, no solo se pinto la vida de San
Pedro de Alcdntara, sino también la vida de San Pascual Bailon y
otros lienzos sueltos, para el adorno de esta santa casa. Pintos todo
esto en la ciudad de Cuzco, en el Colegio Grande de la Comparia
de Jesus por haber favorecido al dicho padre procurador de esta obra
los padres de dicho colegio con tanto amor y carifio y en particular
su religiosisimo y doctor prelado el padre José Basone, habiendo
dedicado el padre maestro Juan Lugo a sacar las elegantes décimas
en la vida del santo. Resto esta vida (gratis) el S. N. Moncada como

se ve en el mismo cuadro.

208
Yo

;ANORAR LO PERDIDO, REINTERPRETAR
LO AJENO O VALORAR LO PRESENTE?

Si seguimos el texto encontrado por el padre Iturriaga,
las primeras preguntas que nos surgen son: ;Qué paso con
los otros 22 cuadros en él citados?, ;Existe la posibilidad
de que se encuentren en algin otro convento de la orden y
por su “descontextualizacion” y la falta de catalogacion de
las colecciones eclesidsticas no se han podido identificar?.

Con respecto a la primera interrogante debemos recor-
dar que las actas de ingreso de las obras al Museo solo
sefala que “se hizo recibo de cinco obras (uno reducido a la mi-
tad) provenientes de la Recoleta Franciscana y que representan
a san Pedro de Alcdntara. Las obras serdn exhibidas en una sala
del museo”. Esto, lamentablemente, habla de una buena
intencion pero al mismo tiempo de una falta de protoco-
los de ingreso y de documentacion e identificacion de las
colecciones lo que al dia de hoy dificulta la busqueda de
los cuadros faltantes.

A nuestro entender la verdadera preocupacion debie-
ra ser el qué hacer con la serie actual y la informacién
existente sobre ella. Pues existe la posibilidad de que los
cuadros faltantes se hayan deteriorado hasta desaparecer
tras las variadas tragedias que azotaron a la Recoleta y al
convento de Curimén. O quizds simplemente ya no res-
pondian al gusto y la necesidad que los demandé y por
ende fueron dados de baja en pos de nuevos modelos e
iconografias.

El contar con las transcripciones de los 22 cuadros
hoy ausentes nos abre interrogantes sobre el trabajo con
las fuentes historiograficas y el uso actual de los cuadros

LA SERIE DE SAN PEDRO ALCANTARA EN EL MUSEO DE ARTE COLONIAL DE SAN FRANCISCO



Fig. 6 Extasis de San Pedro en el campo.

como parte de una coleccion museabilizada. En nuestro
pais el arte colonial siempre ha tenido un lugar como
documento narrativo con valor historico, a través de él
se construye el discurso que nos forma socialmente, la
primacia de lo cristiano en nuestra estructura social, la
importacion cultural desde las capitales europeas, el poco
desarrollo de los sistemas locales de produccion cultural
que conlleva a la ausencia de artifices locales reconocidos,
etc.

La poca documentacion a la que se ha tenido acceso
con respecto a la obra de Francisco de Moncada® ha difi-
cultado el desarrollar un estudio acabado sobre la técnica
pictorica y los modelos iconogréficos empleados o la ico-
nologia material de la serie.

De igual modo no esta dentro de nuestro interés actual
(ni en nuestras posibilidades) el escarbar en busca de las
obras perdidas o reivindicar el genio autoral de Francisco
de Moncada a través de la atribucion de obras que facili-
ten un reconocimiento de modelos y técnicas del autor en
cuestion. Por otra parte hay que recordar el generalizado
cardcter anonimo de la pintura del siglo XVIII, al ser esta
el resultado de un trabajo colectivo. En ningtin caso con-
sideramos esto un desmedro de la obra.

5

TR ﬂ
y S

- ' -

Ante este panorama surgen preguntas y posibilidades
que como Museo, y en relaciéon a nuestra funcion peda-
gdgica nos planteamos resolver, sin saber aun cual serd el
camino acertado o si este ha de existir. La primera idea a
evaluar es el reconstruir las obras faltantes a partir de las
descripciones y de los aspectos formales y técnicos de las
cuadros hoy exitentes, tanto en el Museo como en relacion
a la obra de Isidoro de Moncada. Esta propuesta se basa
en las experiencias desarrolladas en el campo de la iconolo-
gia material. Otra propuesta a evaluar es la incorporacion,
dentro de la sala de exhibicion, de los textos con los que
se cuenta a modo de complemento museografico. Final-
mente estd la posibilidad de implementar herramientas
de museografia interactiva que reconstruya, paso a paso,
el proceso de creacion de las obras teniendo como base
estudios de materiales y técnicas de produccion o manufac-
tura del cuadro-objeto colonial, de este modo se pretende
el deconstruir lo existente para re-construir lo perdido.

Esperamos en el corto tiempo poder implementar algu-
nas de estas —u otras herramientas— que nos permita como
Museo no solo aportar al estudio de Ia historia y de las ma-
nifiestaciones artisticas del periodo colonial, sino también
en el campo de la museografia y la funciéon pedagdgica.

Los historiadores Jos¢ de Mesa y Teresa Gisbert al identificar a los artistas activos durante el segundo tercio del siglo XVIII en Cuzco sefialan en

primer lugar a Marcos Zapata, quien a su juicio oculta la obra de Isidoro Francisco de Moncada. A Moncada se le reconocen obras en las iglesias

de Ayaviri y Azdngaro en Peru y las de la Recoleta de Santiago. Mesa y Gisbert 1962.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

209

e



BIBLIOGRAFIA

————— (1936), “Vida de San Pedro de Alcdntara”, documento inédito del

Archivo Franciscano de Santiago.

Benavides, Alfredo (1954), “Las Pinturas Coloniales del Convento de San
Francisco de Santiago”, Boletin Academia Chilena de la Historia.

Carvallo y Goyeneche, Vicente. Descripcion Histérico Geogrdfica del Reino
de Chile. Universidad de Chile: Colecciones documentales en
texto completo: Crénicas. En: www.historia.uchile.cl/CDA/

fh_subcomplx

Cazanova, Fr. Francisco (1998), “Historia de la Recoleta”, Santiago, Pu-
blicaciones del Archivo Francisano.

Mebold, Luis (2010), “Catdlogo de pintura colonial en Chile. Convento-Mu-

seo San Francisco”, Santiago. Ediciones Universidad Catolica.

Mesa José de y Gisbert, Teresa (1962), “Historia de la Pintura Cuzquena”.
Buenos Aires.

Rosales, Justo Abel (2010), “La canadilla de Santiago, su historia y sus
tradiciones 1541-1887”, Santiago, Sangria Editora.

Schenone, Héctor (1992), “Iconografia del Arte Colonial: Los Santos”.
Buenos Aires: Fundacion Tarea.

Vargas, Rubén (1947), “Ensayo de un diccionario de Artifices Coloniales
de la América meridional”. Lima: Talleres Graficos A. Baiocco
y Cia.

210
Yo

LA SERIE DE SAN PEDRO ALCANTARA EN EL MUSEO DE ARTE COLONIAL DE SAN FRANCISCO



DIALOGOS CULTURALES EN EL ARTE

DE LA AMERICA PORTUGUESA
LAS FUENTES DEL REPERTORIO DECORATIVO DE LOS ESPACIOS RELIGIOSOS
JESUITICOS Y LOS INVENTARIOS DE LOS BIENES DE LA COMPANIA

RENATA MARIA DE ALMEIDA MARTINS / BRASIL

INTRODUCCION

n este trabajo proponemos estudiar algunas rela-
Eciones existentes entre el programa iconografico y

decorativo de espacios religiosos jesuiticos en los
territorios portugueses en América y la documentacion re-
presentada principalmente por los inventarios de los bienes
de la Compaiia.

Buscaremos evidenciar los didlogos entre las diferentes
culturas y areas geograficas en que los ignacianos desarro-
llaron su accién y sus resultados para la formacion del arte
del Barroco luso-brasileno por medio del analisis de al-
gunas sacristias, que pueden ser consideradas ejemplares.

El techo de la sacristia de la Iglesia del Colegio de Salvador
de Bahia representa un caso unico en que los modelos de
los grabados europeos traduciendo la tradicion de los retra-
tos conmemorativos se unen con los motivos extraidos de
las grotescas, como también de la fauna y de la flora local.

La sacristia del Seminario de Belém da Cachoeira en
Bahia ostenta una decoracién inspirada en las maderas
laqueadas chinas y japonesas. En la Iglesia y Residencia de
Nossa Senhora do Rosario de M’Boy Mirim, hoy Embu
das Artes en Sao Paulo, a los motivos floreales también se
acrecientan la chinoiserie, moldurando los simbolos de la
Pasion de Cristo.

En Amazonia, las sacristias de la Iglesia de Sdo Francisco
Xavier en Belém y de la Casa-Colégio da Madre de Deus de
Vigia en Para presentan figuras extraidas de libros de em-
blemas: la de Vigia con emblemas marianos y cartelas de
flores, y la de Belém, con emblemas morales combinados
con grotescas.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

LA SACRISTIA DE LA IGLESIA DE LA COMPANIA
EN SALVADOR DE BAHIA

Los jesuitas llegaron a Salvador en 1549, apenas nueve
afios después de la fundacion de la Compaiifa. Las obras
de la iglesia definitiva empezaran en 1657 y la mayoria de
ellas se concluyo en 1672, cuando los documentos men-
cionan la iglesia como acabada.

La ornamentacién de la sacristia fue iniciada en 1683
y concluida en 1694 afio en que fue redactada la descrip-
cion del conjunto del Colegio por el Padre Alexandre de
Gusmaio (1626-1724).

Sobre la sacristia y su programa iconogréfico ya exis-
te una amplia bibliografia. Aqui sera destacada solo la
importancia de la decoracion del techo en el conjunto
de otras sacristias en la América Portuguesa, por incluir
grotescas con elementos retirados de la naturaleza local,
como molduras de una serie de retratos de hombres ilus-
tres de la Compania.

La decoracién del techo consiste de los retratos de
veinte y uno hermanos y padres de la Compaiiia pintados
dentro de molduras circulares recordando los escudos de
escultura funeraria romana, en el medio de paneles orna-
dos de flores, plumas, frutas e animales (Fig. 1), bien como
pequenas figuras de angeles musicos (Fig. 2) y grotescas.
Buena parte de esos elementos son derivados de la floray
de la fauna brasilefias, como, por ejemplo, monos (Fig. 3),
cutias, flamencos, guardas, tucanes, papagayos, puercoespi-
nes, congjillos de india, y también ananases, cajus, flores.

En el centro estan las efigies de los tinicos tres jesuitas
canonizados hasta aquella fecha, San Ignacio de Loyola,

211

Yo



Fig. 1 Pormenor del techo de la sacristia de la iglesia jesuitica de Salvador
de Bahia. Catedral-Basilica. Salvador da Bahia. Brasil.
Foto: Renata Martins, 2012.

Fig. 3 Mono. Pormenor del techo de la sacristia de la iglesia jesuitica
de Salvador de Bahia. Catedral-Basilica. Salvador da Bahia. Brasil. Detalle.
Foto: Renata Martins, 2012.

212
Yo

Fig. 2 Pormenor del techo de la sacristia de la iglesia jesuitica de Salvador
de Bahia. Catedral-Basilica. Salvador da Bahia. Brasil. Detalle.
Foto: Renata Martins, 2012.

San Francisco Xavier y San Francisco de Borja. Al lado de
la imagen del fundador, los dos novicios beatificados en
1605, Estanislao Kostka y Luis Gonzaga. Las demas figu-
ras, casi todas de martires de la Compaiia, son represen-
tadas con los atributos de sus suplicios, y estan dispuestas
simétricamente en la parte norte y sur.

;Cuales serian, entonces, los antecedentes y los reper-
torios posibles para tal programa iconografico?

La sala de recreacion del noviciado jesuita de
Sant’Andrea al Quirinale, en Roma, exhibia imagenes de
los martires del siglo XVI e inicio del XVII, incluyendo los
cuarenta mdrtires de Brasil.

La obra del Padre Antonio Francisco Cardim; Elogios,
e ramalhete de flores borrifado com o sangue dos religiosos da
Companhia de Jesus: a quem os tyrannos do Imperio de Jappdo
tirardo as vidas, com o Catdlogo de todos os religiosos, & secu-
laves, que fordo mortos naquelle Imperio, até o anno de 1640,
publicada en Lisboa por Manoel da Sylva, en 1650; quiza
nos pueda indicar una pista para entender mas de los mo-
delos textuales del programa.

El texto de Cardim establece una clara conexién en-
tre el elogio biografico de los miembros martires de la
Compaiiia y las noticias contenidas en las Cartas Anuas,
que eran como relatos resumiendo las actividades reali-
zadas, que los padres provinciales eran obligados a enviar
a Roma contando los resultados obtenidos durante su
ejercicio. En estas cartas habia siempre los necrologicos,
o sea, los elogios funebres, resaltando, en particular, aque-
llos que se habian destacado en actividades misionarias,
por su santidad de costumbres, doctrina, abnegacién, y
principalmente por haber sido martirizados. Tal vez se-
ria posible ver la serie de retratos del techo de Salvador
como una traduccion figurativa de este género literario
apologético en que la imagen del individuo aparece como

DIALOGOS CULTURALES EN EL ARTE DE LA AMERICA PORTUGUESA...



elemento de una serie destinada a construir una galeria de
personajes ilustres.

En este sentido, ain mas importante que el retrato
del individuo es la repeticion de una serie de tipos, ca-
racterizados por atributos y por las molduras evocando el
paisaje, la flora y la fauna del mundo exotico en que los
jesuitas fueron llamados a ejercer su mision. La relacion
entre exotismo, grotesco y exaltacion de los martires, esta
presente en las ilustraciones de la obra del jesuita Mathias
Tanner (Praga, 1675), La Compaiia de Jesiis militando hasta
la muerte: en Europa, Africa, Asia e América contra los infieles,
Mahometanos, judios, heréticos, impios, en defensa de Dios, de
la Fe, de la Iglesia y de la Religion, o sea, vida y muerte de los
miembros de la Compaiiia de Jesiis, que sufrieron muerte violen-
ta en todo el mundo por causa de la fe y de la virtud.

Todo eso, nos lleva a creer que el tramite especifico
del programa iconografico del techo de la sacristia de Sal-
vador pueda ser el conjunto de retratos realizados por el
aleman Matheus Greuter, intitulado en castellano, Imdge-
nes y nombres de algunos miembros de la Compariia de Jesiis que
fueron muertos por causa de la fe o de su piedad desde el ato
de 1549 hasta 1607, editado por Matheus Greuter y Paolo
Maupin (Roma, 1608). A partir de esta fuente, el graba-
dor y editor flamenco Jan Bussemacher realiz6 una gran
estampa en que los retratos de jesuitas son organizados de
manera muy parecida a la de Salvador.

Cabe investigar cuanto del repertorio de la fauna y de
la flora brasilena o americana presente en las grotescas
de las molduras, sea derivado de ilustraciones cientificas
existentes en voliumenes que podrian estar guardados en
la biblioteca del Colegio de Bahia, compuesta por cerca
de 15000 titulos. Por ejemplo, la obra Historia Naturae
(Amberes, 1635) del jesuita madrilefio Juan Eusebio Nie-
remberg, publicada e ilustrada con grabados de fauna y
flora exoticas, en su mayoria americanas'. Las obras com-
pletas de Nieremberg se encontraban en la Biblioteca del
Colegio de Vigia® y siete tomos en el Colégio do Rio de
Janeiro®’. Una de las obras que también puede servir de
modelo, es la Histéria dos Animais e Arvores do Maranhdo,
con disefos y apuntamientos del franciscano Frei Cristé-

completo em Leite, 2004, v. 4, pp. 160-167.
> Almeida, 1973, n° 301, pp. 212-259.
* Lisboa, 1967, y también Lisboa, 2000.
> ARSI, Buasiliae 6, fl. 157 v.
® ARSI, Brasiliae 6, fl. 65.

Acerca del jesuita madrilefio Juan Eusebio Nieremberg, ver Lopez, 2014.

vao de Lisboa, tomados en el Norte de Brasil, entre los

afios de 1624 y 16274

LAS SACRISTIAS DE LAS IGLESIAS DE BELEM DA
CACHOEIRA EN BAHIA Y DE EMBU DAS ARTES
EN SAO PAULO

Dos sacristias jesuiticas en el Estado de Brasil se des-
tacan por una decoracién inspirada en motivos chinos, la
del Seminario de Nossa Senhora de Belém da Cachoeira en
Bahia, y la sacristia de la Iglesia y Residencia de M* Boy Mirim
en Sio Paulo.

La fundacion del Seminario de Cachoeira remonta al afio
de 1686, también por iniciativa del Padre Alexandre Gus-
mio. Los documentos del Archivo Histérico de la Compaiia
de Jesiis en Roma (ARSI), mencionan el ornato, mirifice
(admirable), de la sacristia en 1707 y en 1725. Todavia
apenas en el documento de 1725 se habla de wvariis picturis
(pinturas variadas)’.

En 29 de diciembre de 1707, una carta de Johan-
nes Antonius Andreonni, autor del conocido Cultura e
Opuléncia do Brasil, publicado en Lisboa en 1711, dice que
“el edificio doméstico ya fue terminado. La Iglesia y la sa-
cristia fueran ornadas de manera admirable™®.

El Catdlogo Trienal de la Provincia Brasilica del ato de
1725, dice que “la sacristia fue ornamentada y decorada
de manera admirable con pinturas. Y el edificio domésti-
co finalmente fue aumentado en muchas cosas y reforma-
do en muchas cosas”’.

Antes del aino de 1709, llega a Salvador de Bahia el je-
suita arquitecto, pintor y escultor francés Carlos Belleville
(1657-1730)8, que habia pasado, a partir de 1698, cerca de
diez aios en China, en la Misién de Macao y de Cantio,
usando el nombre chinés de Wei-Kia-Lou.

Varios autores atribuyen a Belleville la pintura del te-
cho de la sacristia del Seminario de Cachoeira. Tal atribu-
cion tiene como base la calidad y la técnica de la pintura
muy proéximas a las de los artistas de la Corte de China
en aquella época. A pesar de ser muy probable la interven-

“Catalogo da Livraria da Casa da Vigia”, Archivum Romanum Societatis Iesu (ARSI), Brasiliae 28 (Inventarium Maragnon), fls. 18v-23r. Ver Catilogo

“Sacristia picturis variis mirifice ornata et decorata est. Edificium tandem domesticum in multis auctum et in multis reparatum”, Catalogus Tercius

ex Triennalibus Rerum Temporalium Provinciae Brasilicae Romam Missus Anno 1725, ARSI, Brasiliae 6, 157v. Traduccion del Latim, Prof. Dr. Luciano

Migliaccio (FAUUSP).

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Sobre o jesuita francés Carlos Belleville, ver Leite, 1953, pp. 129-130.

213

Yo



cién de Belleville en la ejecucion de esta obra, hasta ahora
no se ha encontrado pruebas, ni se conocen otras obras
comparables.

El arquedlogo Carlos Etchevarne, estudiando la ce-
ramica oriunda de excavaciones en el Patio del Colegio
de los Jesuitas’, observé la presencia de muchos frag-
mentos de ceramica china, entre ellas, las con caracte-
risticas de la época del imperador Kangxi de la dinastia
Qing, del 1661 al 1722, periodo en que Belleville estuvo
en China, de composiciones florales en rojo, azul y do-
rado, inspiradas en las gramaticas japonesas imari (ca.
1700 - 1750).

Fragmentos de este tipo de cerdmica, entre aquellas de
otras dinastias chinas, estan expuestas en el Museo Ndutico
de Salvador y también en el Museu Naval e Oceanogrdfico
da Marinha no Rio de Janeiro, procedentes del navio Nossa
Senhora do Rosdrio e Santo André viniendo de Goa, y naufra-
gado en la Bahia de Todos os Santos en 1737.

A la pintura de este tipo de cerdmica parece remon-
tar el repertorio de la pintura del techo del Seminario de
Belém da Cachoeira, que se presenta dividido en paneles
cuadrados con molduras en azul y rojo. Cada panel con-
tiene molduras concéntricas doradas y una guirnalda de
flores pintadas de forma naturalista en blanco, dorado
y variados tonos de rojo; todo sobre un fundo negro la-
queado. Entre las flores se destacan crisantemos, rosas,
camelias y flores de Loto, tipicas del repertorio japonés.
Los motivos dorados también vegetales, pero estilizados,
parecen extraidos del repertorio de la pintura de laque del
mobiliario oriental.

La torre de la iglesia de Belém da Cachoeira, toda re-
vestida con fragmentos de ceramica y con platos chinos,
especialmente aquellos con decoracién de colores azul y
blanco, también demuestra el aprecio y la profusion de la
ceramica proveniente de la China en Bahia en el periodo
colonial, y en particular en el contexto jesuitico de Belém
da Cachoeira.

Seguin las noticias del Padre Serafim Leite publicadas
en 1938 La Aldea de M’Boy Mirim, Iglesia y Residen-

?  Etchevarne, 2006, pp. 53-79, Etchevarne, C., 2004, pp. 29-37.
10 Leite, 2004.

U Arsi, Brasiliae 10 (2), 363v.

12 Fonseca, 1752, pp. 139-144.

sion, que fue robada de la Iglesia en los afios 1990.
¥ Fonseca, 1752, pp. 139-144.

cia de Nossa Senhora do Rosdrio, hoy Embu das Artes en
Sao Paulo; en origen era propiedad de los padres del je-
suita Francisco de Morais, primo del bandeirante Fernio
Dias Paes (1608-1681), conocido como el “Cazador de
Esmeraldas”.

La primera donacién por Fernio Dias fue hecha en 24
de enero de 1624, y la donacion definitiva ocurrié por el
testamento de Catarina Camacho, madre del jesuita, el 15
de octubre de 1663. El Padre Belchior Pontes (1644-1719)
orden¢ la construccion de la Iglesia en su lugar definitivo.
Algunos afios mas tarde, Domingos Machado, superior de
la Aldea de M’Boy entre 1720 y 1748, mandaria edificar al
lado de la Iglesia, la residencia con patio interno.

Aun no se conocen los datos exactos de la construc-
cién de la iglesia ni siquiera el autor de su proyecto, pero
la Carta Anua del 1735, dice que la capilla mayor y la ca-
pilla lateral fueron en aquel afio renovadas, con “obras
de escultura, también, perfectamente acabadas y artistica-
mente doradas”!l.

En 1752, el Padre Emmanuel Fonseca escribe sobre la
vida del jesuita Belchior Pontes y menciona la ornamen-
tacion de la Iglesia de M’Boy, retablo tallado y dorado,
imagenes, cito: “La ha dedicado a Nuestra Seriora del Rosa-
rio, poniendo en ella una hermosa imagen, queriendo que
hasta por los ojos entrara un cordial afecto a tan Soberana
Sefiora. Se ve hoy este templo ornado de un hermoso reta-
blo de talla primorosamente labrado, y dorado”*.

Entre las imagenes, la de San Miguel Arcangel habia
alcanzado una fuerte devocion por parte de los indios':
“Se ve también en él una hermosa imagen de Sio Miguel,
cuya devocion se pega facilmente en el corazon de los In-
dios porque como representa el triunfo, que alcanzo del
Demonio, lo quieren por guia, y Patrono para semejantes
encuentros” !,

Dos inventarios de la expulsion, de los afios 1759 y
1760, cuyas copias estan guardadas en el Archivo del Estado
de Sdo Paulo', describen la iglesia y la residencia: bienes
de la iglesia, oro y plata, libros, ornamentos como tejidos,
paramentos; ademds de instrumentos musicales.

Hay una imagen de San Miguel Arcangel conservada en el Museo de Arte Sacra de Embu. Hay también noticias de otra imagen de mayor dimen-

Inventario de 29 de noviembre de 1759, 12 fls. (Autos de Inventdrio e Sequestro feito nos que se achardo na Aldeya de M boy termo da Cidade de Sam

Paulo administrada pelos Padres da Companhia da dita Cidade a que procedeo o Doutor Ouvidor geral Jodo de Souza Filgueivas por ordem do Ilustrissimo, e

Excelentissimo Senhor Conde de Bobadella) e Inventario de 28 de marzo de 1760, 14 fls. (Auto de entrega por Inventario de todos os ornamentos, pratta, ouro,

Imdgenes, e vazos sagrados, Alfaias, e mais mével pertencentes a Igreja da Aldea de M Béy que foi administrada pelos Padres Jesuitas, e mandou fazer o Doutor

Joam de Souza Filgueiras Ouvidor geral desta Commarca de Sam Paulo). Documentos pertenecientes al Archivo Publico del Estado de Sao Paulo. In: S.
Manuscritos. T.C.I. Inventarios y Documentos de Terras Xerocados del Tribunal de Justicia Federal. Afios 1672-1862. Caixa - I. Orden 9391.

214

Yo

DIALOGOS CULTURALES EN EL ARTE DE LA AMERICA PORTUGUESA...



Entre las ropas de cama y de mesa, estan listadas “Dos
hamacas pequenas de algodon” y un “telar de hamacas”.
La plumaria también aparece, tanto en el Inventario de
1759: “una Caja en que estan nueve Sayotes (faldas) y otros
aderezos de las danzas de los indios Carijés”; y en el Inven-
tario de 1760 los mismos nueve sayotes solo que “para las
danzas de los curumins [nifios] por la Fiesta”. Los Carijés
eran indigenas que ocupaban el territorio brasilefio desde
Cananeia en Sao Paulo hasta la Lagoa dos Patos en el Rio
Grande do Sul, con noticias desde el siglo XV1.

De acuerdo con Luisa Wittmann, manifestaciones
musicales nativas sucedian en las Misiones Jesuiticas, por
ejemplo, en las misas cantadas, que contenian a veces per-
formances tradicionales hechas por los amerindios'®.

Sobre los cantos v fiestas de los indios curumins en las
iglesias hay, por ejemplo, un relato de José de Anchieta
en la Aldea de Sao Vicente, litoral de Sao Paulo en 1596,
donde describe las fiestas, y la utilizacion por los nifios
indigenas (meninos da terra) de diademas de plumas de
pdjaros y pinturas corporales, en danzas portuguesas, con
tambores y violas.

Por otro lado, entre los bienes mencionados en el In-
ventario de 1759, existen también piezas de ceramica china,
como por ejemplo: “un purificatorio de Cerdmica de In-
dia con su platillo”; “cuatro tazones de cerdmica de Ma-
cao”; y “dos platos de la dicha Cerdmica (de Macao)”.

Segtn los Inventarios de 1759 y 1760, habrian varias
imagenes en la sacristia, algunas aun conservadas, como
la de Santa Maria Magdalena. En cuanto a las pinturas,
son mencionados “seis Paneles, pinturas de Roma”, de los
cuales no tenemos noticias hasta el momento.

No encontramos documentos que mencionen las pin-
tura del techo de la sacristia, que esta dividido en nueve
artesonados rectangulares decorados, cada cual con un
emblema de la Pasion de Cristo (Fig. 4), envuelto por de-
licadas flores que parecen retiradas de cartelas de tejidos
y aun chinoiseries de colores rojo y blanco (Fig. 5); lo que
llama otra vez la atencion para los aportes orientales en la
decoracion de espacios religiosos jesuiticos en la América
Portuguesa.

Existen en la Residencia de M’Boy, hoy Museu de Arte
Sacra de Embu, cuatro leones tallados en madera que apa-
rentemente debian servir para sostener un ataud en que
se solia exponer el cuerpo del Cristo muerto (Fig. 6). Los
modelos para esas esculturas, hoy ya sin su policromia ori-
ginal, son los llamados leones o perros de Fu, muy conoci-
dos en el arte funerario chino. Sin embargo su ejecucion,
por lo que parece a un simple examen estilistico, no se
puede atribuir a la mano de un escultor formado en la
tradicion oriental.

16 Wittmann, 2011.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 4 Pormenor del techo de la sacristia de la iglesia jesuitica de Nossa
Senhora do Rosério de la Aldea de M'Boy Mirim. Embu das Artes. Sao Paulo,
Brasil. Foto: Renata Martins, 2014.

e A | 7,

-

Fig. 5 Pormenor del techo de la sacristia de la iglesia jesuitica de Nossa
Senhora do Roséario de la Aldea de M'Boy Mirim, Museo de Arte Sacra do
Embu. Embu das Artes. Sao Paulo, Brasil. Foto: Renata Martins, 2014.

215
Yo



Fig. 6 Pormenor de uno de los cuatro leones entallados en madera en la
Iglesia de Nossa Senhora do Roséario do Embu. Museo de Arte Sacra do Embu.
Embu das Artes. S&o Paulo. Brasil. Foto: Renata Martins. 2014.

A lo que sabemos, no hay noticias sobre jesuitas arti-
fices en M’Boy Mirim o en el Estado de Sao Paulo, que
tengan una experiencia anterior en China, como sucedié
con Carlos Belleville en Belém da Cachoeira. Otros leo-
nes semejantes, pero esculpidos en piedra, pertenecen al
Convento de los Franciscanos en Jodo Pessoa en Paraiba.

LAS SACRISTIAS DE LAS IGLESIAS JESUITICAS
DE BELEM Y VIGIA EN EL GRAO-PARA

Los jesuitas solo se establecen definitivamente en el
Norte de Brasil, Sdo Luis do Maranhdo, en el afo de 1622;
y en el Amazonas, en la ciudad de Belém do Pard, en 1653.
Las principales fundaciones de los jesuitas en el norte de
Brasil", fueron: la Iglesia y Colégio de Nossa Senhora da Lug
en Sdo Luis do Maranhio de 1699; la Iglesia de Sio Fran-
cisco Xavier y Colegio de Santo Alexandre en Belém do

17 Ver Martins, 2009.
18 Martins, 2009, v. 2.

216

Yo

Grdao-Pard, 1718; y la Iglesia de la Casa-Colegio de la Madre
de Deus de Vigia, también en el Grao-Par4, cerca de 1740.
En la Amazonia hay también registros en los inventarios
de la expulsion de 1760 (ARSI, Brasiliae 28)'® de ceramica
procedente de las Indias. En el Colegio jesuitico de Santo
Alexandre de Belém, habia “25 até 30 decenas de piezas de
cerdamica de India, y Venecia de varias grandezas”.

El inventario de Vigia, menciona en altar mayor, “una
imagen de Santo Christo de marfil de palmo”, probable-
mente una pieza de arte indo-portuguesa. Son también
citados dos dientes de marfil en el Inventario del Colegio
de Belém. Un frontal de altar hecho de seda da China
también aparece en la Capilla del Colegio de Sao Luis.

La cultura de la ceramica no esta solo presente con pie-
zas oriundas del Oriente, pero también producidas local-
mente o de origen portuguesa. El inventario de la botica
de Belém atn menciona “ceramica de barro de la tierra,
y do Reyno”.

En los techos de las sacristias de Belém y Vigia, tene-
mos ejemplos de pinturas de tradiciéon emblemdtica, de
gran interés también por la presencia de libros de emble-
mas en el Catdlogo de la libreria de Vigia.

Estos libros, hoy desaparecidos, serian aquellos de los
jesuitas Jeremias Drexelius (Opera Omnia, incluindo o De
Aeternitate Considerationes); Francisco Garau (El Sabio ins-
truido de la naturaleza); Juan Eusebio Nieremberg (todas las
obras); y ademds de autores que no pertenecian a la Com-
pania; Filippo Picinelli (Mundus Symbolicus); Covarrubias
(Sebastian o Juan; Emblemas Morales); Juan de Solorzano
Pereira (Emblemata Centum), Ottavio Scarlatini (Homo Fi-
guratus et Symbolicus) y Frei Jodo dos Prazeres (O Principe
dos Patriarcas Sdo Bento).

En Belém la pintura sobre fundo blanco, incluyendo
emblemas, florones, grotescas, abraza todo el revestimien-
to del techo (Fig. 7). A través de la documentacién origi-
nal sabemos que en dos momentos diversos (1671 y 1720)
habia en la sacristia cuadros figurando la vida de Cristo,
confirmando que el programa iconogrifico habia sido
consagrado a Jesus.

En cada uno de los cuatro cantos del techo se encuen-
tra un emblema (figura y mote), acompafnado de una
inscripcion alusiva al nombre de Jests. El primero con
el mote Fugat ut Fulget (“ahuyenta con su brillo”), con el
dicho Nomen Terribile (‘nombre terrible’). En la figura, con
fuerte contraste entre luz y tinieblas, p4jaros negros vuelan
hacia la obscuridad, repelidos por la luz del sol naciendo
(Fig. 8). El emblema puede ser interpretado de forma li-
teral, o también alegérica, como figura moral, motivando

DIALOGOS CULTURALES EN EL ARTE DE LA AMERICA PORTUGUESA...



R,

g il s A

Fig. 7 Pintura del techo de la sacristia de la iglesia jesuitica de San Francisco
Xavier del Colegio de Santo Alexandre en Belém. Museo de Arte Sacra do Para.
Belém do Para. Amazonia, Brasil. Foto: Renata Martins. 2010.

Fig. 8 Pormenor del emblema Fugat ut Fulget de la pintura del techo de la sacristia
de la iglesia jesuitica de San Francisco Xavier en Belém. Museo de Arte Sacra do
Para. Belém do Para. Amazonia. Brasil. Foto: Renata Martins. 2010.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 217
Yo



Fig. 9 Pintura del techo de la sacristia de la iglesia jesuitica
de la Casa-Colegio de la Madre de Deus en Vigia. Para. Amazonia. Brasil.
Foto: Renata Martins. 2010.

v 4
Fig. 10 Pormenor del emblema Electa ut Sol de la pintura del techo

de la sacristia de la iglesia jesuitica de la Casa-Colegio de la Madre
de Deus en Vigia. Par4. Amazonia. Brasil. Foto: Renata Martins. 2010.

19

218
TS

Daniel, 2004.

varias relaciones con el contexto de la mision en Amazo-
nia. El jesuita portugués Jodo Daniel en su obra Thesouro
Descoberto no Mdximo Rio Amazonas (1722-1766)", relacio-
na la obscuridad a las actividades ocultas de los pajés, los
curanderos indigenas, apoyandose en la sentencia de San
Juan Evangelista: “El que acttia mal, odia la luz”.

En O Principe dos Patriarcas S. Bento, obra presente en
la biblioteca de Vigia, Frei Jodo dos Prazeres explora am-
pliamente las imagenes de los pajaros. El tema también
se encuentra en el Mundus Symbolicus de Filippo Picinelli,
nombrado en la biblioteca de Vigia.

Cuanto a la imagen del sol, el Libro I de la obra de
Picinelli es totalmente dedicada a los cuerpos celestes, un
tema muy frecuente en los emblemas elaborados por la
Compafiia e igualmente muy utilizado en el arte colonial
latino-americano.

En el emblema 446 de Symbolographia Sive de Arte Sym-
bolica Sermones Septem, de autoria del jesuita Jacopo Bos-
chio, publicado en Augsburgo en 1701, aparece el mote
Affulget Et Fugat (“brilla y ahuyenta”). Ese emblema se re-
fiere a uno de los milagros relatados en la Vida de Santo
Ignacio. La aurora esta retratada, y como en el emblema
de Belém, el nacer del sol se demuestra implacable espan-
tando los pdjaros nocturnos, de mal augurio.

El segundo emblema lleva el mote Lux, Cibus et Medici-
na (“luz, alimento y remedio”), con el dicho Nomen Admi-
rabile (“nombre admirable”). En la figura una mano sale
de una nube, sosteniendo una jarra de que cae un liqui-
do, probablemente ¢leo, en lo que parece ser un terreno
pedregoso. El emblema podria referirse a los escritos de
San Bernardo de Claraval (1090-1153). En su Comentario
al Cantar de los Cantares, él habla del caelestis medicus (“mé-
dico celeste”), repitiendo la frase Oleum effusum nomem
tuum (“Tu nombre es balsamo derramado”).

El tercer emblema tiene el mote Sonum Dulcedo Seque-
tur (“la dulzura seguira el sonido”), con el dicho: Nomen
Delectabile (“nombre amable”). En su figura una mano sale
de una nube para tocar una campanilla atrayendo abejas
de una colmena. En el Mundus Symbolicus de Picinelli, la
colmena es la ciudad celeste, sin mal, y también una ima-
gen de la Eucaristia.

En el libro de emblemas del jesuita Franz Reinzer
(1661-1708), Metereologia Philosophico-politica (Augsburgo,
1698), hay un emblema, publicado en repertorio de em-
blemas jesuiticos de Richard Dimler e Peter Daly, cuyo
mote es Dulcedo Sequetur (“la dulzura seguird”). En su pictu-
ra, un hombre atrae abejas de sus colmenas, produciendo
un sonido con un instrumento. El mensaje de este emble-
ma parece decir que atendiendo a la llamada del nombre

DIALOGOS CULTURALES EN EL ARTE DE LA AMERICA PORTUGUESA...



de Cristo, es posible tolerar adversidades y sufrimientos,
que se transformardn enseguida en dulzura.

El cuarto y ultimo emblema tiene el mote Rejicit aut
Frangit (“repele o quiebra”), con el dicho Nomen Invinci-
bile (“nombre invencible”). En la figura, una mano sale
de una nube con un escudo, que repele o quiebra unas
flechas rojas que lo alcanzan. El tema de las flechas que se
quiebran al tocar un escudo fue abordado también por el
jesuita Jodo Daniel en su Tesouro Descoberto, que nos habla
del “pecho de acero”, del “capacete”, de la “impenetrable
veste de malla”, que fueron la “armadura de malla de la
Compaiia”. En Teatro d’ Imprese (Veneza,1623) de auto-
ria del abad Giovanni Ferro (1582-1630), hay un topico
intitulado scudo, brocchiere, rotella, targa, targone, donde se
puede ver un emblema con un escudo, y el mote Aut Repe-
llit Aut Frangitur (“repele o se quiebra”), que exprime idea
semejante al emblema de Belém, Rejicit Aut Frangit (“repe-
le o quiebra”).

A su vez en Vigia el programa iconografico de la sa-
cristia es dedicado a la Virgen Maria, tanto la pintura
emblemdtica de su techo, como también los paneles cua-
drangulares, en parte todavia conservados (ocho entre los
diez originales), retratando episodios de la vida de Nuestra
Sefora.

El techo pintado en tonos de azul, rojo y ocre fue re-
partido en cuatro grandes artesonados, decorados por
florones, vasos de flores, brutescos y cuatro emblemas ma-

20 Sebastiin, Monterrosa y Teran, 1995, p. 60.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

rianos, uno en cada divisién, relacionados a los cuerpos
celestes: el sol, la luna y las estrellas (Fig. 9).

La interpretacion de las figuras y motes de los emble-
mas de la sacristia de Vigia es mas facil que en el caso de la
iglesia de Belém, puesto que son muy conocidos sus motes
o lemas, Electa Ut Sol (“Electa como el sol”) (Fig. 10); Pul-
chra Ut Luna (“Bella como la Luna”); Stella Maris (“Estre-
lla del Mar”); e Stella Matutina (“Estrella Matutina”). Este
conjunto vendria desde el siglo XV, cuando la Virgen ya
aparece rodeada por simbolos, alegorias e inscripciones,
aludiendo a trechos del Viejo Testamento, anunciando la

pureza inmaculada de Maria, cristalizando una tipologia
llamada Tota Pulchra®.

CONCLUSIONES

En la América Portuguesa, numerosos inventarios
de bienes documentan la presencia de objetos de origen
oriental junto con libros de emblemas, libros ilustrados,
colecciones de grabados, y también objetos de la cultura
material indigena. El estudio de esas fuentes puede ayu-
dar a comprender las formas del mestizaje en el reperto-
rio utilizado por los artistas que decoraron los espacios
de capillas, iglesias y colegios de la Compania, dando una
contribucion fundamental para el estudio de la estética y
de la cultura material del Barroco latinoamericano.

219

Yo



BIBLIOGRAFIA

Almeida, A. M. De (1973), “Auto de inventario e avaliacio dos livros
achados no Colégio dos Jesuitas do Rio de Janeiro e seques-

trados em 1775”7, en Revista do Instituto Histérico e Geogrdfico

Brasileiro - IHGB, Rio de Janeiro, n°® 301, pp. 212-259.

Daniel, J. SJ. (2004), Tesouro Descoberto no Mdximo Rio Amazonas, Rio

de Janeiro / Belém, Contraponto / Prefeitura de Belém, 2v.

Etchevarne, C. (2006), Aspectos da cerdamica colonial do século XVII, em
Salvador, Bahia, Clio Série Arqueoldgica, Recife, Universidade
Federal de Pernambuco (UFPE), v. 1, p. 53-79.

Etchevarne, C. (2004), Escavacdes Arqueolégicas em dmbito urbano. O caso
da antiga igreja da Sé de Salvador, Clio Arqueoldgica, n® 17, Re-
cife, Universidade Federal de Pernambuco (UFPE), pp. 29-37.

Fonseca, E. (1752), Vida do Padre Belchior Pontes da Companhia de Jesus

da Provincia do Brasil, Lisboa, Officina de Francisco da Silva.

Leite, S. SJ. (1953), Artes e Oficios dos Jesuitas no Brasil (1549-1760), Lis-

boa / Rio de Janeiro, Edicoes Brotéria / Livros de Portugal.

Leite, S. SJ. (2004), Histéria da Companhia de Jesus no Brasil [1938],
Edicoes Loyola, San Pablo, 4 v.

220

Yo

Lisboa, Fr. C. de (2000), Histéria dos Animais e Arvores do Maranhdo, Lisboa,
Comissio Nacional para as Comemoracdes dos Descobrimentos

Portugueses / Instituto de Investigacio Cientifica Tropical.

Lisboa, Fr. C. de (1967), Histéria dos Animais e Arvores do Maranhdo. Pelo
muito reverendo Padre Fr. Christovdo de Lisboa Calificador do Santo
Officio, e fundador da Custodia do Maranhdo da Recoleccdo de San-
to Antonio de Lisboa, Lisboa, Arquivo Histérico Ultramarino /
Centro de Estudos Histéricos Ultramarinos.

Lopez, J. R. M. (2014), Arte y Ciencia en el Barroco Espaiiol: Histéria na-
tural, colecionismo y cultura visual. Madrid, Estudios Graficos
Europeus.

Martins, R. M. A. (2009), Tintas da Terra, Tintas do Reino: Arquitetura e
Arte nas Missées Jesuiticas do Grdao-Pard (1653-1759), Faculdade
de Arquitetura e Urbanismo da Universidade de Sio Paulo
(FAUUSP), San Pablo, Tesis Doctoral.

Sebastian, S. (1995), Monterrosa M., Terdn, J. A., Iconografia del Arte del
Siglo XVI en México, Zacatecas, Gobierno del Estado de Zaca-
tecas, p. 60.

Wittmann, L. T. (2011), Flautas e Maracds: Musica nas Aldeias Jesuiticas
da América Portuguesa (séculos XVI e XVII). Universidade Esta-
dual de Campinas (Unicamp), Tesis Doctoral.

DIALOGOS CULTURALES EN EL ARTE DE LA AMERICA PORTUGUESA...



.. ke ‘r_

g

Call

BERNARDO DE LEGARDA: HACEDOR DE PASIONES.
SOBRE EL EROTISMO ESCULTORICO DEL BARROCO

ANDREA PANTOJA BARCO / COLOMBIA

Nada es mds turbador que los movimientos incesantes de lo que parece inmdéuvil.

1. INTRODUCCION

| barroco no podra ser nunca y exclusivamente con-
siderado como un estilo ~aunque haya sido el arte
el indicio de este nuevo estado cultural- es m4s
bien un concepto historico que comprende los tres prime-
ros cuartos del siglo XVII en Europa y hasta el siglo XVIII
en Hispanoamérica (conexién geogrifico-temporal); pero
que dadas sus caracteristicas aiin conserva —en América-
su vigencia, lo cual impide trazar los limites de su exacta
periodicidad. Esto necesariamente nos remite a consi-
derar que el barroco es fundamentalmente un “estado”
cultural particular en el que se desenvuelven las acciones
humanas que en conjunto y con la violencia generalizada
con la cual se presentan, crean, como lo afirmara Mara-
vall “un sentimiento de amenaza e inestabilidad de la vida
social y personal, dominado por fuerzas de imposicion re-
presiva que estan en la base de la gesticulacion dramdtica
del hombre barroco y que permiten llamar a este con tal
nombre” (Maravall, 1980: 29). Pese a que es esto lo que
caracteriza al barroco, suele establecerse una distincion
entre el barroco de los paises protestantes y el de los paises
catolicos, también conocido como barroco de la Contra-
rreforma; es éste ultimo el que ocupara nuestro interés a
partir de tres obras escultoricas: San Joaquin, Santa Ana
y la Inmaculada Concepcién, atribuidas a Bernardo de
Legarda y localizadas en la Catedral Nuestra Sefiora de la
Asuncion en Popayan, Colombia.
Evidentemente nos ubicaremos en la llamada Escuela
Quitefa, que en lo referido a la escultura, fue “muy apre-

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

G. Deleuze

ciada a lo largo y ancho del continente, por las cualida-
des concretas que la caracterizaban como la exquisitez de
su ejecucion, su colorido y sus detalles y, sobre todo, su
gracia, una especial cualidad de elegancia y encanto espi-
ritual. Entre sus rasgos principales se hallan las graciosas
formas con movimientos serpenteados, los paios flotan-
tes, las superficies pulidas, la viva policromia entrelazada
con dibujos chinescos dorados y estofados y unos rostros

refinados.” (Lucano, 2010: 38)

2. SOBRE LA HISTORICIDAD
DE LAS IMAGENES Y LOS MOTIVOS

2.1. Pasajes de los apodcrifos:
el matrimonio como sacralidad

El modelo de familia catélica (Conc. Trento, 1563: S.
XXIV) se vera fortalecido con la frecuente aparicién de
San Joaquin y Santa Ana, personajes fundamentales en la
vida de Maria y sobre cuyos hombros descansara el con-
cepto de matrimonio en la América colonial.

La estabilidad social del Nuevo Mundo, sus virreina-
tos y sus gobernaciones, dependia de la estructura de la
familia, la cual era eminentemente patriarcal y enmarcada
dentro de la concepcion de un matrimonio monogami-
co, indisoluble y sagrado, el cual se constituia como unico
espacio vélido y aceptado para el desarrollo de la sexua-
lidad. Pero el Nuevo Mundo era otra cosa, los cuerpos
estaban gobernados por otras posibilidades, los sentires se

221

Yo



Fig. 1 San Joaquin. Iglesia Catedral. Nuestra Sefiora de la Asuncion.
Popayan. Foto: Alfredo ValdeRuten Vidal.

desplegaban en una amplia gama de opciones, todas ellas
incompresibles e inaceptadas por los europeos y sus des-
cendientes. Por eso se entiende la empresa asumida por
las instituciones eclesiasticas, las cuales querian a toda cos-
ta implantar el modelo de unién conyugal catolico, pues
éste satisface una necesidad juridica (politica) y econdmica
que asegura las alianzas y el dominio territorial, requisitos
para sobrevivir en los nuevos territorios.

La iconografia de estos personajes aparece con anterio-
ridad al Concilio de Trento (siglo XIII, aprox.) y se mantie-
ne después como tema recurrente, no sélo en la devocién
popular sino también en el arte. Su historia aparece en
los evangelios apdcrifos (proto-evangelio de Santiago 1, 1):

habia un hombre muy rico, [que tenia] por nombre Joaquin, quien

¢

hacta sus ofrendas en cantidad doble, diciendo: “el sobrante lo ofrez-

kS

Fig. 2 Santa Ana. Iglesia de Santo Domingo. Popayan.
Foto: Alfredo ValdeRuten Vidal.

co por todo el pueblo, y lo debido en expiacién de mis pecados serd

para el Sefior, a fin de volverle propicio”.

Este pasaje muestra sin duda una de las caracteristicas
de San Joaquin (iglesia Catedral, Fig. 1), que podemos ver
claramente en esta imagen de bulto de tamafio natural y
de claro naturalismo barroco que no sélo se perpetuia en
los rasgos anatomicos especialmente los faciales, sino tam-
bién en el conjunto de elementos del cuerpo que, atavia-
do ricamente produce el movimiento barroco basado en
la diversidad ritmica de la corporalidad del santo, dando
con esto la impresion del tiempo que transcurre y de los
atavios que se mueven ejecutando un desplazamiento.

Con un excelente estofado ornamental sobre la mag-
nifica talla en madera, la Escuela Quitefia hace gala de
su refinamiento al confeccionar los atavios de este perso-

222 BERNARDO DE LEGARDA: HACEDOR DE PASIONES -SOBRE EL EROTISMO ESCULTORICO DEL BARROCO-
e



naje: una exquisita tinica de rabino de amplias mangas,
decorada con hojarascas doradas -esgrafiado- de gran ta-
mafio que destacan sobre el fondo negro y que se cifie a
la cintura con una ancha faja roja, completandose toda
la vestimenta con una capa real de color rojo, orlada en
oro, perfeccionada con motivos ovales, un gorro de color
dorado y rojo, y los zapatos que cubren los pies; sin duda,
el escultor ha sabido captar y plasmar bellamente la con-
dicion social y espiritual de este personaje, agregando a la
rica vestimenta detalles anatomicos de gran exquisitez y
elaboracion, como la larga barba negra, suave y pulimenta-
da que se arremolina contra la barbilla, dandole al rostro
la sabiduria y la templanza propia de la madurez pero tam-
bién un halo de juventud impetuosa.

Algo muy propio de la escuela americana -y dentro de
ésta la Escuela Quitefia-, es otorgarle a las piezas barrocas
el movimiento y la vitalidad propios de lo viviente; es asi
como el cuerpo del santo se inclina ligeramente a la dere-
cha con la suave flexion de la rodilla de ese lado, lo que
ejerce cierta fuerza sobre el baston de apoyo, ligera incli-
nacion que le imprime circulacion, actividad y vivacidad y
crea igualmente la sensacion de espacialidad y dinamismo
con la que San Joaquin se abre paso y avanza con gracili-
dad, mientras sus movimientos corporales agitan su vesti-
do y crean gruesos dobleces que caen como adormilados;
el movimiento del cuerpo que se extiende y se prolonga en
el ropaje, no puede ser otro que el de la premura por llevar
al altar la ofrenda del corderillo blanco.

La técnica barroca no solamente se presenta en el na-
turalismo de las tallas sino que ademas se transmite en
la totalidad de la escena a la que asistimos de la mano
del santo, una escena inacabada (Orozco Diaz, 1989) que
pone de manifiesto el juego de incorporacion tipico del
barroco, en el cual nos vinculamos tanto al movimiento
de las esculturas con la totalidad de sus elementos, como
al estado virtuoso de San Joaquin, que dichos elementos
expresan.

De Santa Ana, el proto-evangelio de Santiago, 1V, 1,
nos cuenta que ésta era una mujer que esperaba pacien-
temente la bendicion de Dios en un hijo, pues ya habia
entrado en afios y su esterilidad habia sembrado en su
corazon la afliccion de la soledad; sin embargo,

He aqui que un dngel del seiior aparecié ante ella y le dijo: “Ana,
Ana, el Seior ha escuchado y atendido tu siplica. Concebirds vy
dards a luz y se hablard de tu posteridad en toda la tierra”

La esperanza del anuncio se refleja en la dulce mirada
de Santa Ana, que en esta imagen de bulto (Fig. 2) mues-
tra la naturalidad caracteristica de la escultura barroca,
donde la excelente policromia y el exuberante estofado de
grandes flores doradas, se destacan sobre la larga tunica

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

verde, que ademas estd ceftida a la cintura con una faja do-
rada y hace resaltar el tocado blanco y florido que cubre su
delicada cabeza y cuello, y cae como desvanecido sobre los
hombros y la espalda, como corresponde a su estado de
casada. El orlado manto rojo que se recoge en los brazos
formando abundantes pliegues, llena a la imagen de Santa
Ana de vaporosidad y dulzura.

Todo parece indicar que Santa Ana estuviera extasia-
da contemplando algo glorioso que la envuelve: quiza el
anuncio, mientras sus manos, que parecen No creer, te-
jen con sus movimientos la esperanza. La actividad y la
quietud hallan en esta escultura un espacio de juego, el
cuerpo quieto y a la vez en sobresalto, pliegues abundosos
y apacible mirada que se pierde en el horizonte. Escena
de asombro que Legarda nos descubre en el complejo
dramatismo y la ampulosidad del barroco. La expresion
del rostro sonrosado, de una policromia exquisita en con-
cordancia con el arménico movimiento del vestido refleja
también una serenidad juvenil, la levisima y complaciente
inclinacion de la cabeza hacia la derecha invita al descanso
y al abandono.

2.2. Advocaciones Marianas: la imagen apocaliptica

La devocion a la Virgen Maria tan fuerte y apasionada
durante la Edad Media, veria en la Reforma su momento
mas critico. La campafia antimariana adelantada por los
reformadores, pretendia entre otras muchas cosas, despo-
jar a Maria de “la belleza y poesia que durante siglos de
piedad vy sensibilidad cristiana se acumularon sobre ella”
(Sebastian, 1965:195). Pero la reaccion de la Iglesia no se
hizo esperar, pues tras declararse la “indudable” virgini-
dad de Maria y establecerse el dogma de su maternidad
inmaculada, muchas ¢rdenes religiosas del catolicismo
emprendieron una formidable competencia por la defen-
sa mariana, generalizandose entonces la tematica en toda
la sociedad catolica. De esta forma, el movimiento de re-
cuperacion del culto mariano tuvo gran éxito, pues devol-
vio a la Virgen no solo los distintos nombres adquiridos
durante muchos siglos, sino que acrecentd su encanto y
poesia, poniéndola incluso por encima de cualquier duda
y agravio. La Virgen Inmaculada, la siempre virginal, con-
cebida sin pecado original, se convertird con la Contrarre-
forma en la imagen que levantada por encima de la tierra
es inmune a los ataques de los reformadores y atin més, la
que deshace las injurias de éstos, y también como puen-
te celestial que como “una sublime idea de Dios”, une el
principio y el fin y simboliza el triunfo de la luz sobre las
tinieblas.

La devocion a la madre de Dios recibio un fuerte im-
pulso en Espafia y en América, de hecho el 10 de mayo de

223

Yo



1634 el rey Felipe IV declara a la santisima Virgen patrona
de todos sus dominios. Acontecimiento por el cual son nu-
merosas las advocaciones a la Virgen y todas ellas derivan
hacia funciones protectoras y atributos asistenciales que
dependen de la apropiacion cultural y transformacion con-
secuente que de ellas efecttian las regiones y localidades.
Entre las advocaciones mds recurrentes se encuentran
las que evocan el tema apocaliptico. Relacionar dicha te-
matica con la Virgen Maria no fue exclusivo de la Edad
Media, sino que se extiende con gran fuerza durante los
periodos de crisis historica y religiosa y va hasta el siglo
XVL. En la Contrarreforma esta tematica no pasa desaper-
cibida, por el contrario y gracias a la obra del jesuita Luis
de Alcazar, ejerce fuerte influencia no sélo en la doctrina
de la Iglesia sino en el arte espafol. “La imagen definitiva
de la Inmaculada Concepcion, fundida en la vision de la
virgen apocaliptica, se concretara en el siglo XVI en Espa-
ia, y serdn principalmente las pinturas de Juan de Juanes,
los grabados de Juan de Jauregui y las pinturas de Murillo”

]
4
S

Wil vl

Fig. 3 Inmaculada Concepcién. Iglesia Catedral
Nuestra Sefiora de la Asuncién. Popayan. Foto: Alfredo Valde Ruten.

(Trens, 1946:57), los que inauguraran la representacion
de las escenas apocalipticas tal y como nos llega ahora a
través de esta obra atribuida a Bernardo de Legarda: La
Inmaculada Concepcién (Fig. 3).

Y aparecié una gran seiial en el cielo: una mujer vestida de sol y la
luna bajo sus pies y una corona de doce estrellas sobre su cabeza.
(...) Cuando el dragén se vio arrojado a la tierra, persiguié a la
mujer que habia dado a luz al varén. Y a la mujer le fueron dadas
las dos alas de la gran dguila, para que wvolara al desierto, (...)

(Apocalipsis, 12, 1-14)

La Inmaculada apocaliptica que Legarda populariza
en la Real Audiencia de Quito, también tendra acogida
en otros lugares, de modo que las Inmaculadas del taller
de Legarda llegaron hasta Pasto y Popayan. La imagen de
Pasto es una escultura que sigue la linea de la de San Fran-
cisco y aunque le faltan las alas, tiene la aureola sobre su
cabeza y la cadena.

Nuestra imagen, es una escultura que conserva el mis-
mo movimiento, pero muestra algunas variantes frente
al modelo. Los aditamentos han cambiado un poco: la
aureola de rayos solares se ha convertido en una corona
real y la cadena ha sido reemplazada por una lanza que
empufa en la diestra la Virgen para exterminar a la “ser-
piente infernal”. (Pacheco, 2001: 518)

Esta pieza “es una composicion jugosa, llena de movi-
miento y casi musical, y atrae para si la piedad popular”
(Gil, 1986:955), de ahi que se cuente con mis de cuaren-
ta inmaculadas legardianas en el territorio colombiano, y
tres ejemplares en Popayan (dos de ellas conservadas en el
Museo Arquidiocesano de Arte Religioso de Popayan); los
plegados de los pafios y la rugosidad son elementos que
llenan de movilidad esta talla de exquisita policromia y es-
tofado, en la que predomina el dorado y azul metilico del
copioso y abultado manto. El halo de rayos luminosos y la
corona son recientes, pero completan la escena llenando
de majestad y luz a la vital imagen de Maria, que parece
danzar sobre la luna conjurando la maléfica tiniebla bajo
sus pies.

La escena de batalla que cuenta la danzarina inmacula-
da, encuentra su equilibrio en el dulce rostro de la Virgen
que, con la mirada baja y de placidez desbordante, parece
incubar un misterio: absortamente medita el aplastamien-
to de la serpiente que aprisionada entre la luna y la tierra
desfallece. La Virgen bella, la de los labios diminutos vy
encumbrada nariz, “radiante de pureza, mis antigua que
el mundo y adornada de eterna juventud, es tan bella
como un pensamiento de Dios” (Male, 1966:162), que se
agita en el espacio infinito de los acordes celestiales, es la
musica que dirige el cuerpo docil que se mueve sinuoso,
para elaborar en una suerte de acto mégico el inminente
aplastamiento de la noche.

224 BERNARDO DE LEGARDA: HACEDOR DE PASIONES -SOBRE EL EROTISMO ESCULTORICO DEL BARROCO-

Yo



3. EN LAS SUPERFICIES DEL SENTIDO

Para Legarda, la escultura, la talla, la policromia se
constituyen en espacios para presentar lo contradictorio,
lo paraddjico, lo mistico y lo estético, el dinamismo y la
quietud, lo europeo y lo americano. Es justo gracias a esos
juegos de contradicciones que podemos hablar de un
“sentido otro” en estas piezas barrocas. Un sentido otro
que tiene como objeto, origen y técnica lo erdtico. Cabe
preguntarnos entonces ;qué expresion de lo barroco no
es turbadora en si misma, y no es ya la expresion de una
contradiccion que encuentra, que habla y hace cuerpo?

En estas imdgenes el vestido estd destinado a transpa-
rentar las formas corporales (cuerpo material, cuerpo es-
piritual), lo que es a todas luces interesante, considerando
la idea de desnudez en la sociedad colonial de los siglos
XVII y XVIII, en la cual “la desnudez del cuerpo desper-
taba la vergiienza y el pudor de los espaoles lo que, a su
vez, les recordaba el pecado original en el paraiso” (Borja,
1996: 192). Por eso no es gratuito que los ropajes sean
abundantes, coloridos y brillantes. Sin embargo, el artista
barroco trasciende de alguna manera la norma que anula
el cuerpo, para hacer de las vestiduras el cuerpo mismo.
De ahi que se haya acudido a la talla de ropas ligeras aun-
que abundosas, en la que el vestido y el cuerpo se identifi-
can formando un solo “organismo mavil”, organismo que
provocaba en espafioles, en mestizos, afrodescendientes y
nativos americanos (indigenas) diversos efectos en tanto
diversos eran sus conceptos de cuerpo.

El juego de la interioridad y la exterioridad del perso-
naje, en tanto el vestido es una manifestacion de la totali-
dad del cuerpo en el exterior, hace posible que el espiritu
encuentre su médium de expresion en éste, donde la volup-
tuosidad y agitacion no son mas que la confirmacion del
h4lito espiritual que se desborda de un adentro, no para
mostrarnos solamente el juego, sino para incorporarnos a
él, es decir, para volver interioridad su aparente exteriori-
dad. Si el cuerpo intenta anularse (catecismos de Fray Dio-
nisio de Sanctis (1575), Fray Luis de Cardenes (1576) y las
disposiciones catequisticas de Alonso de Sandoval (1629),
sinodos de 1556 y 1600), la fuerza escultdrica de las piezas
barrocas tiene muchas veces un efecto sutilmente contra-
rio: oculta el cuerpo pero con el mismo movimiento lo
revela en su vitalidad. No se muestran érganos o seccio-
nes extensas de piel, no se provoca explicitamente, sino
que vuelve la piel una textura inquieta: un vestido que
no oculta sino que muestra en un juego muy particular
la sensualidad del cuerpo, la potencia de los sentidos y el
desbordamiento del espiritu.

1 “La aprobacién de la vida hasta en la muerte” Bataille, 1988, p. 239.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

El pliegue, mapa del mundo sensible del barroco, en-
cuentra su manifestaciéon en las formas dramaticas, ser-
pentinas y zigzagueantes. El pliegue y la violencia conteni-
da en ¢l, manifiesta finalmente la pasion de lo organico en
medio de la profusion de arremolinamientos, en los que
paulatinamente ocurre el movimiento agénico del movi-
miento mismo, incluso alli donde la piel es lisa, la lisura
es ya un plegamiento de la materia.

El vestido puede insinuar el cuerpo al mostrarlo envuel
to entre los ropajes que forman el atavio, pero también
puede exhibir el cuerpo desnudo, apenas cubierto por una
tela, fulminada por el aire y la gravedad, unas veces en
ascenso y otras colgante, pero, de todas formas, casi que
efimero, de manera que el cuerpo se muestra en toda su
anatomia. Sin embargo, tanto en las unas como en las
otras, la tela que forma las vestiduras es movil, ya presen-
tandose rugosa y abundante como en San Joaquin, o fina
y ligera como en algunas texturas del atavio de Santa Ana.
La creacién de los diversos tipos de vestiduras origina en
todos los casos expresion de levedad, de mutabilidad, de
inmediato devenir.

El juego del ocultamiento y el develamiento que se
expone en el vestido barroco, no solamente constituye
una forma para dibujar el cuerpo en la escultura, sino
mas bien, el vestido que parece cubrir realiza un movi-
miento de exhibicion, donde es la desnudez del cuerpo
la que se va delineando con la ondulacién; pero como si
fuera poco, al interior de esta exhibicion corporal ocurre
algo mas profundo, donde el erotismo! se yergue casi que
indomable, de tal manera que ese acto “profundo” del
mostrarse esta relacionado con la desnudez espiritual que
acontece en el barroco.

La creacién del movimiento de los pliegues en un
momento transitorio es conseguida con el predominio
de la composicion asimétrica que, con las diagonales, lo
oblicuo y los contornos discontinuos, proyecta la obra ha-
cia el espectador con un caricter abierto y fuertemente
expresivo, donde la agitacion de los pafios manifiesta el
dinamismo de las esculturas, en el movimiento centrifugo
de las abundantes y flameantes vestiduras. Por lo tanto se
utiliza el pafio que vuela, “no para referirse a un ventarrén
que no existe en las celestiales alturas, sino para hacer ver
de algiin modo la invisible agitacion interior de las image-
nes y, sobre todo, para expresar su propia agitacion” (Gil,
1986: 27).

En el movimiento de ascenso de las vestiduras, las telas
que envuelven a los personajes se agitan por el movimien-
to de los cuerpos: “Son anchos, movidos, hinchados y des-
ordenados por el viento, acordes con la predileccion por

225

Yo



los violentos juegos de luz y sombra tipicos del barroco”
(Conti, 1993: 60). Las figuras no se representan quietas o
en postura de reposo, sino siempre sugiriendo un constan-
te movimiento. Podriamos decir que son captadas en un
momento de equilibrio inestable, equilibrio que se verifi-
ca en el proceso de culminacién de un movimiento —que
nunca termina—, que se hace visible en un instante casi
imperceptible y dramatico, donde el personaje no avanza
o vuela, pero tampoco ha cesado de moverse, sino que
se encuentra en el momento justo de transicion entre la
quietud y el movimiento, tal y como si su cuerpo se en-
contrara en actitud plastica de acciones inacabadas en el
aire, o potenciales realizaciones cinéticas: San Joaquin en
el instante de detencion del caminar. Legarda en esta pie-
za y en el modo como es captado el movimiento del per-
sonaje, nos revela casi que fotogrificamente la detencion
del movimiento que serd siempre movimiento. Parece ser
que en la Inmaculada el movimiento ascendente del alma
traza su vecindad con lo divino (Fig. 3): pliegue impetuo-
so, creador del mundo, en el movimiento de provocacién
de los mismos astros, “colera que funda el ser dindmico”
(Bachelard, 1986: 280).

El movimiento “ritmico” y musicalmente acelerado de
estas esculturas se verifica en el desplazamiento humano:
una pierna avanza, la otra sostiene el cuerpo y los brazos
hacen lo propio mientras la cabeza mira hacia un lado y
se inclina (Fig. 1), un cuerpo sorprendido ante si mismo,
crispado por la presencia de su propia conciencia y el vér-
tigo que esto produce (Fig. 2), o se juega con la gravedad,
tratando de movilizar todo el cuerpo sobre un eje que in-
sintia el desequilibrio (Fig. 3).

Ciertamente no podemos hablar de reposo en la es-
cultura barroca, aunque la impresién de quietismo asi lo
sugiera. Lo que ocurre es que algunos recursos como el de
los pies adheridos al suelo crean la sensacion de descanso,
y sin embargo los atavios de movilidad vertical ponen en
crisis este aparente reposo, pues lo que manifiestan estas
imagenes es una acumulacion energética que se va desli-
zando como un ritornelo. La energia acumulada y el con-
tinuo descender dan la impresion de que el movimiento
esta a punto de desencadenarse incontrolablemente.

Las esculturas barrocas dramatizan sus contenidos
espirituales en los salientes y entrantes de las vestiduras,
gracias al enfrentamiento de la luz y la tiniebla que flamea
en los intervalos de las ondulaciones y drapeados. Y en el
centro de dicho enfrentamiento es donde el color aparece,
no como algo accesorio o complementario a la escultura,
sino como la forma misma deviniendo color. El color, el
tono de este nos remite entonces a un contenido interno,
en el cual el pliegue y su forma perfeccionan su textura.

En San Joaquin y Santa Ana, el amarillo metilico, y el
dorado repleto de formas vegetales, empieza a jugar con

i

los abismos como si fueran bocas entreabiertas a punto
de devorar el color o de sacarlo desde su mismo adentro,
lo que sin duda crea ondulaciones cromaticas, tensiones
entre el movimiento centrifugo del dorado y el final del
movimiento mismo, relieves infinitos, honduras peligro-
sas, desiertos conquistados por una naturaleza indomita
que se mueve devoradora, implacable y viviente. En la In-
maculada Concepcién la combinacion se da entre el azul
y el dorado que, como si fuera el anuncio de lo celeste, va
construyendo un cuerpo para el rostro de la virgen. El azul
coronado de estrellas, nos extravia la vision en el infinito,
un infinito que reposa en la mirada baja de la joven vir-
gen; el azul en su inmaterialidad, es ya el anuncio del vacio
que se acumula y se desborda, de manera que es posible
aligerar las ilimitadas formas plegadas del vestido, desha-
ciendo con ello el propio cuerpo que se le ha procurado a
la virgen, para mudarlo en una textura indefinida.

Elevar a lo fantastico los elementos ornamentales es el
juego que emprende el pliegue barroco, incluido por su-
puesto el color que se pliega en los rostros y en las manos
y que, en los distintos tonos de la carne y la piel, intenta
plasmar la lisura (que ya es un pliegue) del rostro de la
virgen, la textura de la dulzura y la pureza de Santa Bar-
bara, la textura de la rectitud del padre de la Virgen, el
rostro desvanecido de Santa Ana en la vision de lo celeste.
Legarda, en su muy particular estilo, revela la sed por lo
curvilineo y lo carnoso, la ambicién de luces y tinieblas,
la “tendencia al desencadenamiento de los espacios y el
excitante dinamismo alborotado de sus formas, obedece
sin duda a un desasosiego prefiado de energia vital” (Gil
Tovar, 1986: 19) que remite a la expresion del cuerpo y
en ultimas, a la expresion del espiritu de/en la escultura
barroca, que como un pliegue se levanta y desciende entre
luces, sombras y colores hasta el infinito.

3.1. Pliegue Espiritu: lo inmanente en la escultura

El pliegue, los canales de claroscuro, el color, la orna-
mentacion de los vestidos, los rostros y sus estados, no
son mds que las ventanas por las que se asoma el alma 'y
la luz hacia el alma, convertida y manifestada en la forma
plegada. Es asi como podemos decir que en la obra barro-
ca acontece la anulacion de la exterioridad; lo que vemos
es el movimiento o desplazamiento del espiritu de la obra;
el pliegue de la materia manifiesta el contenido de la obra
porque es el espiritu mismo mostrandose a la sensibilidad
humana; es asi como podemos decir que lo que ocurre en
la Inmaculada Concepcién es el vuelo del alma envuel-
ta en los pliegues azules y dorados, el alma radiante y en
ascenso al cielo azul, es el alma ascendiendo en el vuelo
infinito hacia Dios. Lo mismo ocurre en las demas piezas,

226 BERNARDO DE LEGARDA: HACEDOR DE PASIONES -SOBRE EL EROTISMO ESCULTORICO DEL BARROCO-
e



en las cuales lo que hace la diferencia es la tonalidad del
movimiento y la atmosfera en la que éste se realiza. Lo que
vemos de la mano de Legarda son almas convulsionadas,
poseidas por lo divino, arrebatadas en la conciencia y en
el limite de lo terreno, son seres en trance, en el instante
mismo del vuelo o del despegue hacia la inconmensura-
bilidad del lo infinito: Dios. Y es entonces el trance el
climax de lo erdtico, puesto que en éste se ponen en juego
y tension la tierra y el cielo, el cuerpo expresando con el
placer de lo sensual, el gozo del alma anhelando lo divino:
la inmortalidad.

El vuelo del alma muestra que no hay un sentimiento
mas potente que nos entregue a la exuberancia que el de
la nada, que el de ser arrastrado hacia otros territorios de
existencia -seguramente desconocidos-, por lo tanto, la
exuberancia, es la respuesta a esa nada inminente, una for-
ma de ocupar el espacio antes que sea fulminado; enton-
ces, puede decirse que la profusion es principalmente una
forma de aniquilamiento, o mejor, “el aniquilamiento: es
la superaciéon de la actitud aterrada, es la transgresion”

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

(Bataille, 1988: 98), trasgresion de la teologia moral que
niega el sentir intimo del cuerpo y el espiritu de los se-
res religiosos, para mostrar que lo que acontece, acontece
como etéreo y no en el cuerpo, ambito tinico para el ero-
tismo, para el advenimiento del lenguaje que lo expresa.

En la escultura religiosa del barroco que Legarda nos
presenta, el vuelo exuberante del alma, manifestado en
ropajes, actitudes corporales y animicas, es el punto cul-
minante del pliegue en el espiritu, donde el ascenso es
el enfrentamiento con las fuerzas terrenas que sujetan la
tierra y encadenan el cuerpo a la idea de la carcel del alma;
sin embargo la ascension no es la victoria sobre lo terreno,
es la conspiracion del alma, lo etéreo en el cuerpo que se
agita para mostrar la trayectoria del adentro hacia lo infi-
nito, asi que el encuentro con lo divino en estas piezas no
esta nunca por fuera de lo corpéreo aunque los cuerpos
parezcan desvanecerse y dejar salir “por fin” el alma apri-
sionada y sufriente. Lo que ocurre es la liberacion total
del cuerpo, liberacién de su historia y pasado al mostrarse
desnudo, cubierto por el movimiento, agitado.

227

Yo



BIBLIOGRAFIA

Bachelard, G (1986), El aire y los suefios, ensayo sobre la imaginacion
del movimiento. FCE. México D.F.

Bataille, G. (1988), El Erotismo. Traduccién de Antoni Vicens. 52 Edi-

cion. Tusquets. Barcelona.

Benjamin, W. (1990), El Origen del Drama Barroco Alemdn. Taurus.
Madrid.

Borja G., J. H. (Ed.) (1996), Inquisicion, muerte y sexualidad en la Nueva
Granada. Ariel. Santa Fe de Bogot4.

Conti, F. (1993), Cémo Reconocer el Arte Barroco. Edunsa Ediciones.
Barcelona.

Deleuze, G. (1989), El Pliegue. Leibniz y el Barroco. Primera edicion. Edi-
ciones Paidos. Barcelona.

Gil T, F. (1986), “La Imagineria de los Siglos XVII y XVIII”. En: His-
toria del Arte Colombiano. Volumen 4. Salvat Editores. Bogot4.

Lucano C., M. F. (2010), Bernardo de Legarda: una mirada cientifica a su
obra escultérica. Tesis previa a la obtencion del titulo de licen-
ciada en restauracion y museologia. Universidad Tecnoldgica
Equinoccial. Quito.

Machuca D., A. (1903), Los Sacrosantos y ecuménicos concilios de Trento y
Vaticano en latin y castellano. Libreria Catdlica de D. Gregorio

del amo. Madrid.

Male, E. (1966), El Arte Religioso del Siglo XII al Siglo XVIII. Fondo de

Cultura Econdmica. México D.F.

Maravall, J. A. (1980), La Cultura del Barroco. Andlisis de una Estructura
Historica. Ariel. Madrid.

Orozco D., E. (1989), Temas del Barroco de Poesia y Pintura. Universidad
de Granada. Granada.

Pacheco B., A. (2001), “La virgen apocaliptica en la Real audiencia de
Quito: aproximacion a un estudio iconografico”. En Actas del
111 congreso Internacional del Barroco Americano: territorio, arte, es-

pacio y sociedad. Universidad Pablo de Olavide. Sevilla.

Pantoja B., R. (2008), Afrodita Barroca, Fragmentos para el estudio de una sen-
sibilidad de la cultura, Popaydn, siglo XVII y XVIII. Abya-Yala. Quito.

Sebastidn, S. (1965), Arquitectura Colonial en Popaydn y Valle Del Cauca.
Biblioteca De la Universidad del Valle. Cali.

Trens, M. (1946), Maria. Iconografia de la Virgen en el Arte Espaiiol . Edi-
torial Plus Ultra. Madrid.

Weisbach, W. (1942), El Barroco Arte de la Contrarreforma. Espasa-Calpe,
S.A. Madrid.

Zapata de C., L., Fray (1988), Primer catecismo en Santa Fe de Bogotd:
manual de pastoral diocesana del siglo XVI. Consejo episcopal la-

tinoamericano. Bogota.

228 BERNARDO DE LEGARDA: HACEDOR DE PASIONES -SOBRE EL EROTISMO ESCULTORICO DEL BARROCO-

Yo



VISUALIZANDO LA CONVERSION Y LA ADORACION
A TRAVES DE LOS MAGOS SUR ANDINOS

CATHERINE E. BURDICK / CHILE

egun el relato de San Mateo (Mateo 2, 2-12), algunos

dias después del nacimiento de Cristo, tres hombres

sabios llegaron a Jerusalén, diciendo: “;Donde ha
nacido el rey de los Judios? Porque hemos visto su estrella
en el Oriente y hemos venido a adorarlo”. A través de
los siglos, los tres sabios se han convertido en tres reyes
que viajaron de los tres continentes conocidos -Europa,
Asia y Africa- y en simbolos de conversion universal.
Pero, ;qué pasé con ellos cuando la narrativa de los magos
llegd a las Américas, continentes sin un rey propio! ;fue
la identidad de los reyes magos reconfigurada para reflejar
la adoracion de una audiencia americana?

Una pintura popular del tema de la Adoracién de los
Reyes Magos que probablemente proviene del Cusco du-
rante el siglo XVIII confirma la llegada de los reyes a los
Andes (Fig. 1).! En el lado izquierdo de la escena, Maria
presenta al Nifio Jesus a ellos, y José esta detras de ella.
Pero el foco indiscutible de esta pintura es la agrupa-
cion central de los reyes magos venerando al Nifio, con
espléndidas ropas y exoticos regalos traidos desde lejos.
El mayor de los tres, Melchor, predica de rodillas con su
corona removida siguiendo la antigua tradicion persa de
proskynesis o postracion ante reyes y dioses. En el estilo
barroco, la accién de la escena esta empujada adelante,
y probablemente nunca antes la historia de los reyes ma-
gos ha sido ilustrada con tanta inmediatez.

Pero algunos detalles de esta obra destacan como raros.
Cabe preguntarse, jpor qué en la ocasion trascendental

1

de Chile.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

de la Epifania, la primera manifestacion del Cristo a los
gentiles, se ve el cielo tan tormentoso? ;Cémo debemos
interpretar a Caspar, cuyos rasgos oscuros se hallan entre
los de los otros reyes? ;Y cual es la fuente de tension entre
Caspar vy el soldado a nuestra derecha, sus ojos fijos en
algo entre la desconfianza mutua y el intenso odio? Estos
detalles son poco convencionales para una escena de la
llegada de los magos al lado de Cristo. Una explicacion
satisfactoria no proviene solamente de la narrativa, sino
por del contexto cultural andino en que se cre6 esta pin-
tura, lo que sufrié un cambio sociocultural intenso tras el
encuentro entre los espaioles y sus pueblos originarios.

Hace mucho tiempo, los cambios iconograficos y
culturales se han desarrollado en tindem, y esto es par-
ticularmente cierto para las iconografias religiosas que
surgieron dentro del Virreinato del Pert. Es bien sabido
que la autoridad militar espafiola no se disputd aqui, y
el catolicismo iba adjunto. Aqui, el arte era un método
formidable para diseminar las creencias y précticas cristia-
nas, y la iconografia de los magos fue un tema privilegiado
para atraer las diversas etnias que formaban la nueva so-
ciedad andina y mantener participacion en el cristianismo
en los siglos después de la conversion inicial.

Dado la popularidad del tema de los reyes magos en
arte virreinal, es importante entender que los artistas eu-
ropeos a menudo han insertado sus propias concepciones
sociales y politicas en sus pinturas. Tiziano pinto Felipe 11

La coleccion de arte colonial americano Jaime Gandarillas Infante es administrado por el Centro de Extension, Pontificia Universidad Catolica

229

e



Fig. 1 Adoracion de los Reyes Magos. Siglo XVIII, artista anénimo sur andino.
Oleo sobre tela. Coleccion Jaime Gandarillas Infante. Pontificia Universidad
Catélica de Chile. No. 011.

como Melchor en el traje de la corte espafiola de mediados
del siglo XVI, efectivamente halagando a su patrén real al
vincularlo al evento sagrado (Francis 1960, 61). La identi-
dad principesca de la familia Medici en Florencia se bene-
ficié en gran medida por iconografias de los magos hechas
por Botticelli y otros pintores (Hatfield 1976). Durante
el renacimiento, los reyes magos fueron firmemente esta-
blecidos en la iconografia europea como un espejo socio-
politico que refleja el medio social en que se encontraban.

Esta funcion no era diferente para las imagenes sur an-
dinas de los reyes magos producidas en la época barroca,
e investigadores han notado la importancia de la Epifania
como una reflexion de la cultura virreinal (Gisbert 1980,
71-18; Trexler 1997; Mujica Pinilla 2006, 55; Palmer y
Pierce 1992, 52). Pero, hasta la fecha, un estudio profun-
do de la iconografia andina de los magos no se ha llevado
a cabo. Este estudio no pretende tratar el tema de manera
integral, pero examinard una serie de pinturas sur andinas
iconograficamente y teéricamente como una forma del sin-

2
XVIL

230
Yo

cretismo. Aunque, ciertamente, las pinturas realizadas en
Espana para el mercado americano a veces representaban
indios en el acto de adoracion, son las imagenes del ambito
andino las que me interesan, junto con su contexto local’.

LA SOCIEDAD VIRREINAL SUR ANDINA

Puede ser util mencionar brevemente el contexto so-
cial cambiante de los Andes del sur en los siglos después
de la llegada de los espafioles, especialmente sobre la com-
posicion étnica de la region. Esta sociedad estaba com-
puesta del resultado del encuentro entre indigenas, élites
espanoles y esclavos africanos, junto con algunos asiati-
cos que habian llegado a través de las rutas comerciales
que unian las Américas a Manila. Todo se rige a través de
un sistema social y legal jerarquico de castas para benefi-
ciar a los europeos. A partir de 1569, el virrey del Peru
don Francisco de Toledo habia ordenado a los indigenas

Segtin Duncan Kinkead (1984), al menos 24,000 pinturas eran exportadas de Sevilla para el mercado americano durante la segunda mitad del siglo

VISUALIZANDO LA CONVERSION Y LA ADORACION A TRAVES DE LOS MAGOS SUR ANDINOS



abandonar sus pueblos y pasar a reducciones organizadas
por los espafioles para facilitar su evangelizacion y con-
trolar la mano de obra nativa (Mumford 2012). La escla-
vitud era una amenaza para nativos no conformes, y fue
el contexto en que los africanos llegaron como sustituto
a la declinante mano de obra indigena. Con el tiempo,
las personas de estos distintos origenes invariablemente se
mezclaron para producir un arco iris de etnias.

Las iconografias de la época nos sirven como una ven-
tana a las relaciones entre estos diversos grupos étnicos del
mundo andino. Bien conocidos son los cuadros de castas
que documentan los diferentes ‘resultados’ de entremez-
clas raciales con titulos como “Espafiol y yndia civilizada
producen mestizo”. Mas chocante es la ilustracion de las
jerarquias entre los tres grupos étnicos principales de los
Andes en una alfombra de Arequipa (Fig. 2). Esta muestra
a una mujer usando un vestido europeo de élite, con un
sirviente indigena o mestizo que se quita su sombrero en
un gesto de respeto a ella, y un nifo esclavo africano sos-
teniendo el borde de su vestido (Bagneris 2013, 174-175).
En esta alfombra, las expectativas de cada etnia en la socie-
dad andina no se podian haber mostrado mas claramente.

LA ICONOGRAFIA DE LOS REYES MAGOS
EN EL CONTEXTO ANDINO

A su llegada a las Américas, la iconografia de los reyes
magos funcioné en los procesos de transculturacién y dis-
persion de la doctrina cristiana. Dentro de este &mbito, la
iconografia de los magos revirtio las jerarquias existentes,
proponiendo un modelo social relativamente igualitario.
En su texto The Journey of the Magi (1997), Richard C.
Trexler ha interpretado la iconografia de los reyes magos
en otra manera, como una herramienta para la imposi-
cién europea de la “civilizacién” en la organizacién social
y religiosa del Nuevo Mundo. Pero, desde la perspectiva
del artista andino, imagenes que incluyeron el indigena
eran también una expresion subversiva de orgullo sobre el
pasado precolombino (Dean 2005). En el curso de los pro-
cesos de intercambio cultural, religioso, y creativo, jcomo
los artistas de los Andes virreinales insertaron la presen-
cia indigena dentro de la narrativa de los reyes magos?

RUBENS COMO MODELO
PARA LOS REYES MAGOS ANDINOS

La pintura religiosa en los Andes siguié los modelos
de arte catolico -los grabados y las pinturas- utilizadas en
Espaiia, que se centraron en la instruccién y devocion. En
el caso de los reyes magos, los artistas andinos adhieren

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 2 Alfombra. Siglo XVIII, Arequipa. Lana y algodén. 134.6 x 101 x 0.6 cm.
Open access image, Courtesy of the Brooklyn Museum of Art. No. 50.155.

principalmente a los modelos basados en el trabajo de Pe-
ter Paul Rubens, alterandolos en varias maneras (Stastny
2013; 1997, 113). Una pintura de la coleccion Gandari-
llas sigue la Adoracion de los Reyes Magos con antorchas por
Rubens muy cerca, sin reinterpretacion sustancial (Figs.
3-4). Otras pinturas integran variaciones estilisticas andi-
nas, como las de la escuela cuzquena, caracterizada por
colores brillantes, formas aplanadas, simbolismo indigena
y una profusién deslumbrante de adornos de oro. La di-
versidad de iconografias del tema de los magos era refle-
jada en las concepciones del dia sobre los magos como
simbolos de la conversion de la sociedad andina.

LAS TEORIAS ANDINAS SOBRE LOS ORIGENES
DE LOS REYES MAGOS

A pesar del rol predominante de la iconografia de
promover el cristianismo en el continente americano, la
re-conceptualizacion tedrica de las etnias de los magos an-
dinos parece haberse originado no con los artistas, sino
con escritores locales. Estos pensadores establecieron un
fundamento historico en que los tres reyes magos podrian

231

Yo



Fig. 3 Adoracion de los Reyes Magos. Siglo XVIII(?). Artista anénimo
sur andino. Oleo sobre tela. Coleccion Jaime Gandarillas Infante.
Pontificia Universidad Catdlica de Chile. No. 002.

entenderse no como continentes, sino que como las tres
razas principales que componen la sociedad peruana vi-
rreinal: indigenas, europeos, y africanos’. Inherente a este
modelo fue la nocion de que los incas fueron los protago-
nistas principales en la historia cristiana de la salvacion
(Mujica Pinilla 2006, 55). El mestizo peruano Garcilaso
de la Vega (1539-1616) explica en su obra de 1609 que los
espafoles poseian tan poca fibra moral que los pueblos
indigenas fueron sin duda convertidos al cristianismo an-
tes de su llegada. Para apoyar esta idea, uso el emblema
de la estrella de Belén para replantear la historia de los re-
yes Incas dentro de la narrativa de los magos, declarando:

“...permitié Dios nuestro Seior, que de ellos mismos saliese un luz
de alba, que en aquellas escurridisimas tinieblas les diese alguna
noticia de la ley natural, y de la urbanidad y respetos, que los hom-
bres debian tenerse unos a otros, y que los descendientes de aquel,
procediendo de bien en mejor, cultivaban aquellas fieras, y las con-
virtiesen en hombres, haciéndoles capaces de razén, y de cualquie-

ra buena doctrina....los hallasen no tan salvajes, sino mds ddciles,

intercambios transpacificos.

232
Yo

para recibir la fe Catélica...que los Reyes Incas sujetaron, goberna-

ron, y ensenaron....(Vega 1909, Tomo I, Libro I, Capitulo XV).

Aqui De la Vega enmarca la nobleza Inca como la
fuerza civilizadora primaria para los pueblos indigenas,
y demuestra que el Inca se posiciona a si mismo como
parte de la “solucion” a la evangelizacion, y establece la
conmensurabilidad de dos pasados que antes se conside-
raban haber estado en desacuerdo. Sus ideas hicieron eco
en el cronista Inca Guaméan Poma en su carta de 1.200
paginas al rey Felipe III de 1616 a 1617, en el que afir
ma que los tres reyes que habian viajado a Belén incluian
el segundo rey Inca Cinche Roca. Ademas, describe los
tres magos en términos de los componentes principales
de la sociedad andina emergente: “Como dicho es que
en tiempo de Cinche Roca Ynga nacié el nifio Jests en Be-
lén...fue adorado por los tres reyes de tres naciones... Mel-
chor indio, Baltazar espafiol, Caspar negro....” (Guaman
Poma de Ayala, 1615, F.91). A través de este pasaje, que
se manifiesta un mago Inca como el primer rey Melchor,
Guamain Poma establece los tres reyes como una revision
relativamente igualitaria de la sociedad andina. Entonces,
jcomo fue este concepto, que reasignd prdcticas cristia-
nas al pasado Inca, desarrollado como una iconografia?

CASPAR, EL MAGO INCA

Poco después que Guaman Poma escribio su texto en
los comienzos de los 1600s, su nocién de los magos como
las tres razas de la sociedad andina se visualizo muy literal-
mente. Al menos dos importantes pinturas formaban parte
de lo que se ha denominado “el culto de los reyes a orillas
del lago Titicaca” (Gisbert 1980, 77-78; Trexler 1997, 143).
En la Iglesia de la Anunciacion de Juli en la provincia de
Chucuito cuelga la asombrosa pintura del jesuita flamenco
Pieter van der Briicker (1586-1663), mas conocido como
Diego de la Puente, quien sucedié a Bernardo Bitti como
el pintor premier de la orden jesuita en Pert (Wuffarden
201, 281). En su version de la Adoracién de los Reyes Ma-
gos, es el rey Caspar que se transforma literalmente en un
devoto rey Inca, acompanado por indigenas convertidos.

En esta composicion el Inca Caspar esta ubicado opues-
to a Maria, y estd bien iluminado con el fin de llamar la
atencion sobre su tnica uncu y corona de hilo rojo. El di-
sefio europeizado de su vestido vagamente se asemejaba a
la piel de un felino, lo que habria sido visto por el publico
indigena como una referencia al poder real precolombino.
Aungque este trabajo fue producido por un artista europeo,

Obviamente este marco excluye el rol que jugaron los asiaticos probablemente, un tema que actualmente estd emergiendo a través de estudios de

VISUALIZANDO LA CONVERSION Y LA ADORACION A TRAVES DE LOS MAGOS SUR ANDINOS



Fig. 4 Adoracién de los Reyes Magos con Antorchas. Nicolaes Lauwers,
segun Peter Paul Rubens Primera mitad del siglo XVII. Grabado.

65.5 x 50.2 cm. Open access image, Courtesy National Gallery of Art.
Washington. No. 2009.127.21.

233

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO
Yo



también se cre6 dentro del ambito andino. En una segun-
da escena, de fecha de 1680 y de la cercana ciudad de Ila-
be, el Inca Caspar se destaca al lado del rey etiope Baltasar
(Gisbert 1980, imagen después p. 80). Su uncu tiene tocapu,
un disefio cuadriculado que conecta al usuario con el pa-
sado indigena (Phipps 2004, 19-20, 29). Otro vinculo con
el pasado precolombino es su incensario, con una cadena
que parece operar como un quipu. Teresa Gisbert ha pro-
puesto que estas dos escenas fueron influenciadas por las
obras de los misioneros jesuitas en Brasil o Portugal, y tal
vez por una pintura en la Catedral de Viseu, Portugal que
incluye un Tupinama de Amazonia (Gisbert 1980, 78).

En las pinturas de otras regiones del Virreinato del
Pert1, sobre todo del Cusco, la presencia del Inca Caspar
esta solamente sugerida. Un popular mural de la nativi-
dad en el Convento de la Merced, Cusco muestra a los
reyes magos llegando a la distancia, cada uno montado en
un caballo de color diferente: Melchor llega en un caballo
blanco, Caspar en un caballo marrén, y, finalmente, la
montura de Baltasar es negra. Una obra mas formal del
pintor Quechua Marcos Zapata (c. 1710-1773), miembro
tardio de la escuela cusquena, transmite el origen indi-
gena del segundo rey a través de su piel oscura, y le da
un lugar de honor en frente a Melchor. Esto parece ser
una tipica solucion para los tres magos en el repertorio
colonial andino -poniendo a Inca Caspar adelante en la
imagen y oscurecimiento su piel-. Una pintura en el Mu-
seo de Santa Teresa en Arequipa muestra el Caspar en el
centro de la composicion, mas grande de las otras figu-
ras. Para enfatizar la relativa igualdad étnica representada
en estas escenas, podemos compararla con la iconografia
en la alfombra de Arequipa, que presenta una triada de
figuras con una composicion racial similar, aunque sus
relaciones son menos equitativas. No es tan extraiio que
las im4genes de los magos eran muy populares, a pesar
de su presentacion poco ortodoxa de la sociedad andina*.

Si volvemos a la pintura inicial (Fig. 1), y consideramos
la propuesta que la iconografia de los magos funciond
como un espejo socio-politico, entonces ahora reconoce-
mos que el intercambio de miradas entre el Caspar andino
y el soldado espafol es un acto que sin duda establece un
paralelo entre la narrativa de los reyes y las relaciones étni-
cas en los andes virreinales. Aunque en el curso de su viaje
los reyes llegaron a desconfiar de Herodoto y sus soldados,
las miradas intensas probablemente son un pretexto para
codificar tensiones entre elites e indigenas en el Virreinato
de Peru. Tal vez el mensaje aqui es que, desde la perspectiva
del colonizador, el Caspar indigena ha sobrepasado sus li-
mites sociales al acercarse al nifio Jests con los otros reyes.

EL CUARTO MAGO

Otra posible presencia indigena en la iconografia de
los magos es mas tenue. Una pintura basada en una obra
de Rubens puede ejemplificar la presencia de un ‘cuarto
mago andino’. En las obras europeas, las agrupaciones de
figuras que acompaiaron a los reyes eran una oportunidad
de insertar discretamente personajes contemporaneos, ti-
picamente los clientes o los artistas. La convencién de in-
cluir auto-retratos de los artistas en escenas de los magos
es identificable porque las figuras hacen contacto visual
con el espectador, rompiendo el cédigo del plano del cua-
dro. Sandro Botticelli y Domenico Ghirlandaio son artis-
tas que han incluido sus retratos en esta manera, asi como
Rubens. Un retrato de Rubens posiblemente es el modelo
para la figura con turbante en una pintura popular andina
de una coleccion particular en Chile. Si esto es el caso, en-
tonces hemos localizado un artista andino presente en la
Epifania. Lo que llama la atencién es el movimiento de este
posible ‘cuarto mago andino’ de la periferia de la composi-
cion de Rubens al centro al lado del Nifio, un cambio que
dice mucho sobre la percibida agencia del artista andino.

CONCLUSION

;Qué conclusiones podemos derivar de las pinturas
virreinales en que los artistas alteraron la narrativa de
los reyes magos para codificar marcos igualitarios de la
etnicidad local? Ciertamente, no es tarea facil superar
las dificultades que tenemos de encontrar y analizar las
permutaciones de la cultura indigena (Gruzinski, 2002).
Para empezar, cada escena tiene que ser examinada de
forma independiente, porque no existe una férmula sin-
gular para localizar la presencia indigena en iconografias
de los reyes magos, pero existen multiples iconografias
con que los artistas locales podrian incluirse y redefinirse.

Como Luisa Elena Alcal4 (2011, 229) ha argumentado,
las expresiones de devocion indigena eran integrales para
el desarrollo del catolicismo espafiol americano. Pero las
nociones andinas y europeas del cristianismo se intercep-
taron, traslaparon, y enfrentaron, dando a estas imdgenes
una multiplicidad de significados (Cohen 2012, 139). He-
mos visto que, al seguir la estrella de Belén, el rey Inca pro-
pone un contexto en que podia mirar al opresor sin conse-
cuencias. Una posible continuacion a este estudio podria
ser el analisis de la iconografia andina del rey “oscuro, y
barbudo llamado Baltasar” que contrasta con el esclavo
africano en la sociedad colonial de la américa espafiola.

4 Aqui estoy de acuerdo con Teresa Gisbert, quien observa que las pinturas en Juli e llabe demuestran el deseo de la persona indigena para darse

una posicion igualitaria a las otras razas (Gisbert 1980, 78).

234

Yo

VISUALIZANDO LA CONVERSION Y LA ADORACION A TRAVES DE LOS MAGOS SUR ANDINOS



AGRADECIMIENTOS

Este trabajo fue preparado durante el proceso de or-
ganizacion de la exposicion “Adoracion en los Andes” de
la Coleccion Jaime Gandarillas Infante, Centro de Exten-
sion de la Pontificia Universidad Catolica de Chile, San-
tiago, septiembre 2015 - enero de 2016. Parte del financia-
miento de este proyecto proviene del Centro de Patrimo-
nio Cultural y Vicerrectoria de Investigacion, UC. Quie-
ro agradecer a Isabel Cruz por su ayuda y comentarios.

BIBLIOGRAFIA

Alcald, Luisa Elena (2014), Painting in Latin America 1550-1820: A His-
torical and Theoretical Framework, en Painting in Latin America
1550-1820, editado por Luisa Elena Alcala and Jonathan Brown,
pp.15-70 (New Haven and London: Yale University Press.

Alcal4, Luisa Elena (2011), The Image of the Devout Indian: Codifica-
tion of a Colonial Idea, en Contested Visions in the Spanish Colo-
nial World, editado por Ilona Katzew, pp. 227-250 (Los Angeles:
Los Angeles County Museum of Art.

Bagneris, Mia (2013), Reimagining Race, Class, and Identity in the
New World, en Behind Closed Doors: Art in the Spanish American
Home, 1492-1898, editado por Richard Aste, pp. 161-208 (New
York: Brooklyn Museum and Monacelli Press.

Dean, Carolyn (2005), Inka Nobles: Portraiture and Paradox in Colo-
nial Peru, en Exploring New World Imagery: Spanish Colonial Pa-
pers from the 2002 Mayer Center Symposium, editado por Donna
Pierce, pp. 79-103 (Denver: Denver Art Museum.

Francis, Henry S. (1960), The Adoration of the Magi, The Bulletin of the
Cleveland Museum of Artv. 7, n°. 4, 59-63.

Gisbert, Teresa (1980), Iconografias y mitos indigenas en el arte (La Paz:
Gisbert y Cia-Fundacion BHN.

Gruzinski, Serge (2002), The Mestizo Mind: The Intellectual Dynamics of
Colonization and Globalization (New York: Routledge.

Guamin Poma de Ayala, Felipe (1615/1616), El primer nueva corénica
y buen gobierno. Det Kongelige Bibliotek GKS 2232 4. http://
chnm.gmu.edu/worldhistorysources/r/44/whm.html

Hatfield, Rab (1976), Botticelli’s Uffizi “Adoration.” A Study in Pictorial

Content (Princeton: Princeton University Press.

Kinkead, Duncan (1984), Juan de Luzon and the Sevillian Painting
Trade with the New World in the Second Half of the Seventeenth
Century. The Art Bulletin V. 66, n°. 2: pp. 303-310.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Mujica Pinilla, Ramoén (2006), “Reading without a Book” -On Ser-
mons, Figurative Art, and Visual Culture in the Viceroyalty
of Peru. En The Virgin, Saints, and Angels: South American Pain-
tings 1600-1825 from the Thoma Collection, edited por Suzanne
Stratton-Pruitt, pp. 41-66 (Stanford: Cantor Arts Center and
Skira.

Palmer, Gabrielle and Donna Pierce (1992), Cambios: The Spirit of Trans-
formation in Spanish Colonial Art (Santa Barbara: Santa Barbara

Museum of Art and University of New Mexico Press.

Phipps, Elena (2004), Garments and Identity in the Colonial Andes,
en The Colonial Andes: Tapestries and Silverwork, 1530-1830, edi-
tedo por Elena Phipps, pp.19-41 (New York and New Haven:
Metropolitan Museum of Art and Yale University Press.

Stastny Mosberg, Francisco (2013), La presencia de Rubens en la pin-
tura colonial, en Estudios de Arte Colonial vol. 1, pp. 299-330
(Lima: Museo de Arte.

Statsny Mosberg, Francisco (1997), La Pintura en el Pert Colonial. En
Barroco Iberoamericano: de los Andes a las Pampas, editado por

Ramoén Gutiérrez, pp. 111-118 (Madrid: Lunwerg.

Trexler, Richard C. (1997), The Journey of the Magi: Meanings in History of

a Christian Story (Princeton: Princeton University Press.

Vega, Garcilaso de la (1609), Commentarios reales que tratan del origen
de los Yncas, Reyes que fueron del Peru ..., y de todo lo que fue aquel
Imperio y su Republica, antes que los Espaiioles passaran (Lisboa:

Pedro Crasbeeck.
http://bdh.bne.es/bnesearch/detalle/bdh0000009186

Wauffarden, Luis Eduardo (2014), Between Archaism and Innovation,
1610-70, en Painting in Latin America 1550-1820, editado por
Luisa Elena Alcald y Jonathan Brown, pp. 275-306 (New Haven

and London: Yale University Press.

235

Yo



(D

LA CUSTODIA COMO SENA DE IDENTIDAD:
LA PLATERIA EN QUITO DURANTE EL SIGLO XVIII

ANDRES DE LEO /MEXICO

espués de los estudios de Jests Paniagua, en

coautoria con Gloria Garzon!, asi como de los

aportes de Nancy Moran Proano?, los estudios
de la plateria de la antigua Audiencia de Quito se han
colocado como un referente para entender uno de los
capitulos de este arte en Sudamérica. A partir de estas
primeras publicaciones —y de las nuevas interpretacio-
nes que se han dado en las investigaciones de la plateria
de la Nueva Espafia— se toman las bases para entender
el contexto que dio origen a un importante numero de
objetos argentos que destacan con particulares sefias de
identidad. Para el presente trabajo, la propuesta parte de
una revision de las custodias realizadas durante el siglo
XVIII en el actual Ecuador y que nos lleva a revisar los
casos del resto del virreinato del Peru.

Después de los estudios realizados de la plateria de la
antigua Antequera, Oaxaca, México’, se han dado a co-
nocer caracteristicas de los talleres locales y que no solo
han partido de elementos ornamentales y decorativos,
sino también iconograficos. Tales elementos, vistos espe-
cificamente en las custodias, no tuvieron igual -hasta el
momento- en los centros productores de la Nueva Espafia

y que resumimos como: el caridtide en el astil con el agnus
dei, y en el remate, el Padre Eterno con el Espiritu Santo*
(Fig. 1). Sin embargo, esta iconografia no solo es vista en
el septentrional americano. En la antigua audiencia de
Quito, encontramos algunos de los elementos descritos.
En Riobamba, se localizaba una custodia con la icono-
grafia mencionada, solo que ahora vemos claramente la
inserciéon de una corona. En el mismo sitio, otra custodia
con un recargado gusto rococé repite los mismos codigos,
aunque sin caridtide® (Fig. 2). Con similares gustos, en
el convento de San Francisco se conserva otra custodia,
soOlo que ahora el angel en el astil se sustituye por una
pequeda efigie de la Virgen Inmaculada vy el viril cambia
la forma circular por una acorazonada (Fig. 3). Es pruden-
te mencionar también los casos del monasterio de Santa
Catalina, en donde la corona persiste y el astil de figura
se resuelve con una santa de la orden dominica alada. Asi
como el ejemplo del Museo de la Catedral de Quito, que
carece de antropomorfo pero en el remate tiene al Padre
Eterno, Espiritu Santo y corona.

De acuerdo a la anterior relacion surgen una serie de
preguntas jexistio una relacion de influencia en la plate-

! Jestis Paniagua Pérez, Los gremios de plateros y de batihojas en la ciudad de Quito: siglo XVIII (México: UNAM, IIEs, 2000).

Kennedy (Madrid: Nerea, 2002) pp. 145-223.

UNAM, 2014).
De Leo Martinez, Tesis: La plateria en Oaxaca..., p. 78.

Paniagua, Los gremios de plateros..., pp. 170-174.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Nancy Moran Proafio, “El lucimiento de la fe. Plateria religiosa en Quito”, en, Arte de la Real Audiencia de Quito, siglos XVII-XIX, editado por A.

José Andrés De Leo Martinez, Tesis: La plateria en Oaxaca durante el Siglo XVIII: aproximacion a sus artifices, produccion y seiias de identidad (México:

237

Yo



‘. —
dig .H“ﬂr

e

S

Fig. 1 Efigie y sol. Anénimo. Oaxaca. ca.
1715. La base y macolla. Torres. Ciudad de
México. 1600-1605. Coleccion Particular.
Foto: “Catalogo de bienes artisticos ...", IIE,
UNAM, sede Oaxaca.

ria entre ambos virreinatos? o quizas json producto de la
casuistica! jque otros centros de produccion siguieron este
modelo? ;qué particularidad tuvo el gusto por estos ele-
mentos iconogrificos y que repercusion tuvieron?!

Sin perder de vista los elementos buscados, traemos
en alusion, por su relevancia, a la custodia procedente del
Potosi, actualmente localizada en el Museo Histérico y
Colonial de Lujin, Argentina, y datada a finales del siglo
XVIII®. De ella resaltamos el astil angelical con el Cordero
Mistico sobre su cabeza; mientras que del sol destacamos
la abstracciéon de cimulos de nubes y, a modo de colofon,
al Padre Eterno, la corona imperial y la cruz. Sumando a
estos ejemplos no podemos dejar de mencionar la custo-
dia de Santa Teresa de Arequipa’, que sigue la tradicién
del 4ngel tenante y otra, de coleccion particular pero de la
misma ciudad, que tiene el astil de figura y el Agnus Dei en

la base del Sol® (Fig. 4).

6 Alfredo Taullard, Plateria sudamericana, (Buenos Aires: Peuser, 1941), 178.

Fig. 2 Custodia. An6nimo. Ecuador, s. XVIII.
Pieza sustraida del Museo de la Concepcién
de Riobamba.
Reprografia: http://elimperdible.ec

Fig. 3 Custodia. Anénimo. Quito. Ecuador,
s. XVIII. Convento de San Francisco de
Quito. Reprografia: Archivo de UIA, México.

De los anteriores exponentes es importante destacar el
mismo recurso iconografico usado en los diferentes cen-
tros productores; pero también, enfatizar los elementos
que suman las custodias quitefias y que ahora identifica-
mos como: el viril en forma de corazén, los cimulos de
nubes enriquecidos con destellos floridos y la corona im-
perial. Asimismo, es evidente que entre las obras de Ecua-
dor y el resto del Virreinato del Perti existen una gran dis-
tancia estilistica, lo que posiblemente responda a que, en
los segundos, se ajustaron mas a la tradiciéon e identidad
que particulariza a las custodias del siglo XVII, compues-
tas con el astil dividido en cuerpos ricamente aderezados
con asas vegetales, tornapuntas o sirénidos, asi como los
rayos con el particular calado de tornapuntas rematados
con pinjantes o querubines; mientras que las de Quito,
tienen un gusto mas exuberante y recargado, caracteristico
de la segunda mitad del siglo XVIII.

" Cristina Esteras Martin, Arequipa y el arte de la plateria: Siglos XVIXX, (Madrid, Espafia: Tuero, 1993), p. 45.
8 Pedro Gjutinovic Canavero, La Plata en el Mensaje del Arte Virreinal, (Perti: BCP, 2006), p. 35.

238
Yo

LA CUSTODIA COMO SENA DE IDENTIDAD: LA PLATERIA EN QUITO DURANTE EL SIGLO XVIII



principal, ésta es una exuberante custodia con el astil an-
gelical con las alas extendidas, los brazos alzados a modo
de elevar el sol y, sobre la testa, el Agnus Dei. El viril tie-
ne la forma de corazon y esta flanqueado por dos dngeles
musicos y otros pasionarios, todo rodeado de un tupido
camulo de nubes con destellos florales y vegetales que per-
filan la idea de una copa arborea. Como remate, en orden
ascendente, estd un querubin, la corona, el Padre Eterno,
la paloma al vuelo representando al Espiritu Santo y la
cruz como elemento final (Fig. 5).

Con la descripcién anterior y las notables coinciden-
cias de algunos de sus elementos iconograficos, nos per-
catamos de la posible importancia que tiene este grabado
como referencia para nuestros casos, y con ello, ofrecer
posibles respuestas al respecto del origen de las dichas
coincidencias, con las custodias americanas. En primer
lugar el angel tipo cariatide nos aproxima al gusto por el
astil de figura generado en América, pero sabedores de
que este no es particular a un centro productor en espe-
cifico —debido a que es una caracteristica vista en varias

Fig. 4 Custodia. Anénimo. Primera mitad del
siglo XVIII. Arequipa, Pert. Coleccion Particular.
Reprografia: Plata y plateros del Pert, 1997.

Con el fin de ofrecer una respuesta a los anteriores
cuestionamientos y relaciones, debemos reflexionar acer-
ca del posible origen de los dichos elementos iconografi-
cos. Por lo tanto, es oportuno acercamos a la bibliografia
coetdnea y accesible tanto para los comitentes como para
los plateros. En esta busqueda localizamos la edicion de
1715 de Mundus Symbolico, escrito por Filippo Piccinelli’,
perteneciente a la Biblioteca del Convento Maximo de
la Merced. Del cual, nos enfocamos en el capitulo XIV,
dedicado a los “instrumentos litargicos”; en el que se en-
cuentra el tema que refiere a los emblemas alusivos al “Cs-
liz y Custodia” y en donde destaca la estampa que alude

simbolicamente al Ostensorio. En su mote queda el lema: A, b s iaa

MAXIMUS IN MAGNO™, mientras que al calce se leen i

Hierotheca (custodia) y Wettenhausana. en referencia a la Fig. 5 Maximus in Magno. An6nimo, Abadia de Wetenhausen, Alemania, en:
i . i . Filippo Piccinelli, Mundus Symbolicus, 1692. Localizado: Biblioteca Francisco

abadia alemana de la que proviene. Respecto a la figura de Burgoa, UABJO, Oaxaca. Foto: Andrés De Leo.

% Queremos agradecer al padre Eduardo Navas del Convento Maximo de la Merced de Quito, Ecuador, por las facilidades otorgadas en la consulta

de la biblioteca historica de dicho convento.

1° Fillipo Piccinelli, MundusSymbolicus, Tomo 2. (Colonia: HermaninDemenn, 1694), p. 3.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 239
Y



latitudes de Espafa, los virreinatos y audiencias—, nos lle-
va a concentrarnos en el sol, elemento donde estan los
motivos iconograficos que nos interesan. Aqui reparamos
primeramente en el Cordero Mistico que ahora compara-
mos con los de las custodias de Arequipa y del Museo de
Lujan. Lo mismo podemos decir del Padre Eterno que, a
manera de colofon, tiene la misma composicion vista en
los ejemplos quitefios.

Ahora bien, para entender las influencias que tuvo
esta estampa en América, debemos conocer su origen. Sa-
bemos que la primera edicién de Mondo Simbolico se pu-
blico en el afio 1653; fue escrita en italiano y su difusion
muy acotada. El grabado del emblema que nos ocupa no
esta en las primeras ediciones, este se incorporara en la
version latina', traducido por Agustin d Erath!?, fraile
de la abadia agustina de Wettenhausen, actual Alemania,
quien lo publicé en 1687. A partir de esta fecha podemos
proponer, con las pertinentes reservas y como parte del ni-
vel de conocimiento actual, que en América el disefio de
astil a modo de cariatide tiene su posible origen a partir de
la estampa, ya que la mayoria de los ejemplos de custodia
con esta solucién surgen en los primeros afos del siglo
XVIII; sin descartar un hipotético desarrollo durante la
ultima década de la anterior centuria.

Por todo lo indicado, insistimos en que el grabado de
Wettenhausen da inicio a una tradicion que se desarro-
llara con variantes locales hagiograficas y marianas en el
astil, prolongando su trascendencia en América desde
finales del siglo XVII hasta el bien entrado siglo XIX",
expandiéndose por los virreinatos, capitanias y audiencias
americanas. Como son los casos, dados a conocer por Te-
resa Villegas, de la custodia de La Paz, del siglo XVIII con
la figura de San Pedro; o la de la Catedral Castrense de
Ntra. Sra. De Lujin, en la misma ciudad, datada en el
mismo siglo™ y que tiene en el astil a la Virgen del Rosario
con asas y efigies angelicales entre las que destaca la figura
del Arcangel Miguel; o la del Convento de la Merced de
Cusco, que a pesar de las modificaciones de gusto neocla-
sico conserva la efigie de la Virgen mercedaria. Con esta
propuesta para los casos sudamericanos, se reformula que
el astil de figura y en especifico el angelical no es un ele-
mento de gusto especificamente de origen americano".

Al igual que en los casos argentos vistos en América —
como son el caso de “la lechuga”, fabricada por José Galaz
ente 1700 y1707—¢]la estampa de Wettenhausen, publica-
da en el afio de 1687, nos ayuda a entender algunas de las
custodias localizadas en el centro de Europa', en Espafia'®
e Italia®, siendo asi el reflejo de una suerte de sincretis-

Filippo Piccinelli, El mundo simbdlico: los cuerpos celestes, traduccion de Eloy Gémez Bravo, (Michoacan: El Colegio de Michoacan, 1997), pp. 18-19.
Naci6 en Buchloe de Suabia el 28 de febrero de 1648. En 1667 entré con los candnigos regulares de San Agustin e hizo su noviciado en la abadia
de Wettenhausen. Enseguida estudio en la universidad de Dillinguen y obtuvo el grado de doctor en teologia en 1679. Sus superiores le confi-
rieron la ensefianza de la teologia y filosofia en varios colegios, en particular en Reichesberg y Klosterneubourg. El papa lo nombré protonotario
apostdlico en 1680 y el emperador de Alemania le confirio, en el mismo afo, el titulo de conde palatino. El obispo de Paussau lo nombré su
consejero y bibliotecario y, en 1698, le confi¢ el gobierno de la abadia de San Andrés. Murio en 1719. (Filippo Picinelli. Los cuerpos celestes. Vol. 1.
[Michoacan: El Colegio de Michoacan AC, 1997], p. 20).

Ejemplos de ostensorios de este tipo es el localizado en San Pedro Afiafie, Oaxaca, compuesto por astil angelical y sol de rayos rematados con que-
rubines, fabricado por Andrés Martinez en 1881, como dicta su inscripcion localizada en la parte inferior de la base. (Ficha de catalogo: O_94_04,
Catdlogo de Bienes Artisticos con Valor patrimonial).

Teresa Villegas de Aneiva, “Al Sol y las estrellas las Creé Dios” en Norma Campos (coord.) Memoria del IV Congreso Internacional sobre Barroco / La
Fiesta, (Bolivia: Union Latina, 2007), pp. 144-143.

Acerca de la supuesta aparicion del astil de figura en América, antes que en Espana: “A lo largo del siglo XVIII se desarrolla en México un tipo
peculiar, con astil de figura, que se adelanta cronoldgicamente a los modelos similares difundidos por la Peninsula durante la segunda mitad de
la centuria.” (Maria del Carmen Heredia Moreno, “Iconografia del ostensorio mexicano del siglo XVIII con astil de figura”, Cuadernos de Arte e
Iconografia, Tomo IV, 7 [Madrid: Fundacion Universitaria Espaiola, 1991], p. 327).

No queremos dejar pasar ejemplos de otros centros productores puntuales que recogen la tradicion angelical para el astil, son los casos de: la cus-
todia de la Iglesia de la Merced, Colombia; asi como el caso arequipefo del templo de Carmelitas descalzas datada como de la misma centuria.
Ejemplo de éstas, son la realizada por Wolfgang KasparKolb para Sankt Nikolaus in Markdorf en1699, o la ubicada en St. George, Augsburg,
realizada por Johann Melchior III, en 1700.

Recordemos el amplio repertorio de piezas con astil angelical que se difundieron al centro y norte de Espafia durante la segunda mitad del siglo
XVIII “...por Castilla y Ledn, como atestiguan las piezas vallisoletanas de la iglesia de Herrin de Campos, La Seca o el Salvador de Valladolid, o la
salmantina de la Catedral de Astorga labrada por Garcia Crespo en 1757.” (Maria del Carmen Heredia Moreno, “De arte y de devocion eucaristi-
cas: las custodias portatiles”, en Estudios de plateria: San Eloy 2002, [Murcia: EDITUM, 2002], 178). A estas agregamos lade Santo Tomis, realizada
por Alonso de Sosa en 1734 y perteneciente a la Iglesia del Ex-convento de Santo Domingo de Guzman, La Laguna, Tenerife. También la de Iglesia
Parroquial de Santiago Apéstol, Orihuela; encargada en el 1773 al maestro platero Estanislao Martinez. (“Rogle”, comento en “Custodia”, Liturgia
Mforos, http://liturgia.mforos.com/1699124,/8402148-custodia [comentario enviado el 13 de febrero del 2012]).

Recordemos la custodia napolitana enviada a la iglesia de San Lorenzo de Huesca, Espaiia, en fechas proximas a su muerte, c. 1732. Dicha custodia
permanecio en la parroquia oscense hasta el afio 1952, momento en que desaparecid. (“Rogle”, comento en “Custodia”, Liturgia Mforos).

240 LA CUSTODIA COMO SENA DE IDENTIDAD: LA PLATERIA EN QUITO DURANTE EL SIGLO XVIII
Yo



mo formal e iconografico. Dejando claro que, a partir de
la publicacion y difusion de la version latina de Mundus
Symbolicus, se generan innumerables custodias por todo el
centro de Europa siguiendo el modelo al que hace alusién
el emblema.

Entendiendo que el ostensorio es uno de los objetos
mas importantes para el Culto, es normal encontrar que
en él se plasmaron ornamentaciones® que ejemplificaran
o emularan formal y retéricamente a la divinidad. De
acuerdo con esto, a partir del discurso contrarreformista
consolidado en Trento, el Sol seria la mas exitosa de las
formas usadas; cabe apuntar que para los casos concre-
tos que nos ocupan en el Virreinato del Pert, pensamos
que dicha forma se mantuvo de acuerdo con tal tradicion.
Con ello y pese a que estamos convencidos que contaban
y analizaron el referente arbéreo del grabado aleman, el
peso de la citada tradicion conllevéd a que no se llevara a
las piezas argentas, pero si algunos de sus componentes
iconograficos de los que ya hemos dado cuenta. Caso que
no se ve reflejado en los casos quitefios.

De acuerdo con lo anterior, a partir de las altimas dé-
cadas del siglo XVI y en especial a inicios del XVII, la for-
ma solar fue ganando terreno entre los ostensorios, espe-
cialmente en el mundo hispdnico, lo que generd una serie
de analogias con fuertes argumentos visuales entorno a la
Sagrada Forma. Asi como hay dia y noche, la adoracién al
Santisimo dispone de un tiempo de culto secreto y otro
publico?’. Bajo esta perspectiva se da sentido a los apara-
tos visuales que, con motivo de mayor dignidad, ocultan
y muestran la Forma. Dichos manifestadores de honor y
gloria, tenian como fin la exposicion refulgente del Sol y
asi, el espectador, llenarse visualmente de la voluntad y
verdad del Sefor. A partir de esta perspectiva oculta es
que se activa un pensamiento fantastico, creado por la
incognita y con ello, las inseguridades; propiciando una
nueva percepcion construida y no una preexistente??. Para
tales efectos y en apoyo, también fue recurrente que se
valieran de ingeniosos aparatos visuales.

Si bien somos conscientes de que es un tema del que
se cuenta con amplia bibliografia, y requiere un estudio
pormenorizado, nos quedamos con los casos peruanos de
Andahuailillas, Huaro o Marcapata (Fig. 6) y que pueden
aplicarse a otros. En dichos lugares, los retablos Mayores,
datados como de principios siglo XVIII, tienen modifica-
ciones en las calles centrales para alojar el manifestador,
espacio reservado para la exposicién del Santisimo, este

20

Fig. 6 Manifestador. Andnimo. Templo de Huaro, Perd, finales del s. XVIII.
Foto: Andrés De Leo.

con un sistema mecanico de puertas en rieles, en forma
de capsula y que giran para abrir el expositor. Al exterior,
cuando esta cerrado, por lo general se ven representados
elementos alusivos, elocuentes y directos simbolos eucaris-
ticos que apelan a lo que se oculta y que el fiel descodifica
en una constante tensién de lo no visto. Pero sabedores de
lo que se resguarda, en ellos se propicia el uso moralizado
de los sentidos?’. Teniendo esto en consideracion, en el
momento que se corren las puertas, sin aparente interven-
cién humana —ya que su mecanismos es manipulado por
la parte trasera del retablo—, Cristo se muestra refulgente,
ahora publico, incidiendo en la percepcion del especta-
dor. Es el instante en el que el Sol, con sus brillos de oro,

El concepto de ornamento es retomado del estudio realizado al de Jean-Claude Bonne en: (Patricia Diaz Cayeros. Ornamentacion y ceremonia: cuerpo,

jardin y misterio en el coro de la Catedral de Puebla, [México D. F.: IIE- UNAM, 2012}, 52-54.

21 Solis, El sol de la Eucharistia, p. 5.

22 Fernando R. de la Flor, Imago: la cultura visual y figurativa del Barroco, (Madrid: Abada, 2009), p. 53.

2 Flor, Imago: la cultura visual, p. 57.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

241

Yo



L al

[
A
e,
. i
¥
'
W
A

A AT

i iy 3
L]

Fig. 7 Virgen Peregrina de Quito. Anénimo, c. 1753. San Andrés Sinaxtla.
Oaxaca, México. Foto: Andrés De Leo.

rayos y en algunos casos de coloridas piedras y cristales
que emulan lo divino, calma la tensién de los sentidos
del espectador y se convierte en el centro fundamental de
atencion y adoracion.

Por consiguiente, estos efectos se enfatizan con el en-
chapado de plata repujada y en algunos casos con espejos,
asi como las pertinentes aberturas de la ventanas absidia-
les. Modificaciones hechas en los templos, segin el gusto
de los repujados de las placas de plata, a partir de la segun-
da mitad del siglo XVIII y que muy probablemente estén
en relacion al intento por concentrar la atencion de los
fieles en lo verdaderamente importante de la religion, que
es: Cristo?*. Es asi como el culto al Santisimo expuesto nos
circunscribe al nacimiento del Sol Eucaristico: “Saliendo
como el esposo de su tdlamo, esto es, del vientre dichoso
de la Inmaculada Virgen, dio alegres saltos como el Gigan-
te [esto es como el Sol]”?. En este sentido es el Sol quien

24

nenfis Vagar, Philof:

Fig. 8 Los Sellos de los Filésofos - MelchiorCibinesis. Anénimo. Francfort,
1618. Reprografia: Stanislas Klossowski de Rola, El Juego Aureo, 150.

viste a la Madre de Dios, donde el oro “representa a la Vir-
gen Maria inmune totalmente la herrumbre de cualquier
pecado: Es oro puro, dice, carecer de pecado mortal, es
mas puro carecer de venial; es oro purisimo carecer del
estimulo del pecado, lo que ninguno ha tenido, fuera de
la Santisima Virgen” .

Esta doble significacion de Eucaristia-Maria, nos invi-
ta a revisar referentes directos de la época, como es el caso
ejemplificador de una pintura conservada en San Andrés
Sinaxtla, Oaxaca, México. Esta obra plasma la vera efigie
de Nuestra Seriora de la Merced, La Peregrina de Quito, (Fig.7)
que datamos en los albores de 1753 segun el grabado del
poblano José de Nava del cual procede”. En ella es perti-
nente atender la gran variante de la tradicién iconografica
que caracteriza a las representaciones mercedarias, nos re-
ferimos concretamente a la custodia que porta entre sus
manos, elemento sin referentes proximos en advocaciones

No descartamos que las influencias jansenistas que se dieron en el IV concilio Mexicano también tuvieron cierta repercusion en el virreinato del

Pert, en donde se procurd no desviar la atencion de los fieles en devociones hagiograficas, si no en la devocion al Culto Divino, la escancia de la

catolicismo.

25 Salmos, p. 18.
26

27
UNAM, conferencia, 2008.

242

Yo

Piccinelli, El mundo simbdlico. Los metales /' Los instrumentos eclesidsticos, p. 65.

Andrés De Leo, “La peregrina de Quito, una muestra de sus pasos por la Nueva Espafia”, Coloquio internacional de imagineria novohispana, I1E-

LA CUSTODIA COMO SENA DE IDENTIDAD: LA PLATERIA EN QUITO DURANTE EL SIGLO XVIII



marianas difundidas en la Nueva Espafia?®. El antecedente
m4s cercano a este particular icono seguramente provenga
de la devocion a la Inmaculada y el Corpus Cristi, que se fu-
sionoé en Ecuador y que fueron representadas plasticamen-
te, en especial, por Miguel de Santiago?. Esta iconografia,
nada comun para el virreinato de la Nueva Espafia, pero
de devociéon no tan extrafia para el entonces virreinato
del Peru, sintetiza la sublimacion de dos grandes dogmas,
la Virgen Inmaculada y la transubstanciacién del Cuerpo
de Cristo.

De este tipo pinturas de la obra de Miguel de Santia-
go podemos mencionar tres ejemplos. El primero loca-
lizado en el Museo de San Francisco, otro en el Museo
Municipal, y el tercero, atribuido, se halla en el templo
de Santo Domingo, todos en la ciudad de Quito. En ellas
observamos a la Virgen glorificada bajo el patrocinio de la
Santisima Trinidad. Tanto en la pintura dominica, como
la del Museo Municipal, Ia Virgen estd sedente; mientras
que en la de San Francisco estd de pie y en todos los casos
con la custodia entre sus manos. El uso de este recurso
iconografico interpreta el ofrecimiento del Hijo Eucaristi-
co como alimento con el fin de alcanzar los favores de la
comunién, siendo la Inmaculada Concepcion la santidad
exigida para el sacramento de la Eucaristia.

Regresando a la pintura de Sinaxtla, observamos una
serie de inscripciones en latin que se distribuyen alrededor
de la Virgen y que corresponden al Cantar de los Cantares®
que en definitiva se suman a los argumentos de la Euca-
ristia en fusion con los de la Inmaculada. En la cintilla
ubicada en la parte superior del lienzo, se lee: Nuestra salva-
cion estd en tus manos. Es evidente la relacion literal con la
imagen; ambas estan dirigidas para llamar la atencion del
fiel a las manos de la Virgen como deposito de las pasio-
nes y con ello del alma. En este caso, Maria es intercesora,
sujeta en las manos el Cuerpo sacrificado, medio salvifico

28

y redentor, recordando su atribucién intercesora que nos
remonta a la tradicion medieval mariana como scalasalu-
tis’!, y al igual que en su aparicion con el Cristo de las Tres
Saetas®* del suefio de San Francisco. En el extremo derecho
hay otra inscripcién que nos dice: Del fruto de tu vientre, pon-
dré en tu trono. Con ello se puntualiza el origen divino del
Hijo concebido en el vientre de Maria que, como trono,
fija su triunfo redentor. Asimismo, la inscripcion: Aquel
que los cielos no pueden contener, tii lo contuviste en tu seno, re-
fiere el origen celestial y capacidad de la Madre Inmacula-
da por contener dentro de si misma al Hijo de Dios, como
nada o nadie, terrenal o divino, lo pudo contener. En otra
inscripcion que estd a manera de nimbo se lee: Es para mi
el amado mio: entre mis pechos quedard. Aqui se infiere el
vinculo entre Madre e Hijo, lo que nos recuerda el sello de
Melchior Cibinensis con su emblema:** La piedra filosofal,
como nifto, debe ser alimentada con la leche virginal (Fig. 8). En
este emblema se observa a una mujer desnuda abriendo
los brazos para mostrar el interior de su vientre, en el que
se mira un feto conectado por conductos a los senos de su
madre. Se ratifica con ello el vinculo estrecho e inseparable
entre ambos, siendo en este caso el Hijo de Dios la pie-
dra filosofal que limpiara las almas de los pecadores para
purificarlas®* y convertirlas en oro, sin mancha. Pero estas
inscripciones también nos dan un elemento en comun: el
lugar. Asi, a modo de geniusloci, la esencia Divina del Hijo
es el genius y el loci en donde reposa, el sitio mas intimo e
inmaculado, el vientre de la Virgen Maria.

Bajo los anteriores argumentos, Maria es la Custodia
Inmaculada por excelencia que resguarda a lo Divino y
quien contuvo en su vientre al Redentor. Esto nos plantea
el vinculo con el tema y explicacion de Maria Grdvida que
dio origen a devociones como la de la Virgen de la Espe-
ranza, la de la Expectacion, comunmente llamada Virgen
de la “O”?*, y éstas con la Virgen-Sol. Recordemos que en

Artista nacido hacia 1633, su actividad artistica se desarrolla durante la segunda mitad del siglo XVII, muere en 1706. Al respecto de la vida del

artifice véase: (José Maria Vargas, Miguel de Santiago: su vida y obra, (Quito: Santo Domingo, 1970]) y (Angel Justo Estebaranz, “Leyendas de un

artista. A propdsito del pintor quitefio Miguel de Santiago” en anales del Museo de América, XVII [2009], pp. 8-17).

29

30 Cantar de los Cantares, 1:1-8:14.
31

José Maria Vargas, Patrimonio artistico ecuatoriano, (Quito: Trama, 2005), p. 48.

Para el tema sobre la funcion de Maria como escala de Salvacion véase: (Maria Elvira Mocholi Martinez, “El lugar de Maria Intercesora en las

imdgenes de la Escala de Salvacion. Interpretacion iconografica de sus aspectos formales”, IMAGO Revista de Emblemdtica y Cultura Visual, Ntum.

4, (Valencia, Universidad de Valencia, 2012) pp. 7-22.
32

al mundo dirigidas a la humanidad.

Segtin un suefio de San Francisco, se encontraban él y Santo Domingo orando ante la Virgen, quien intercede para que Cristo lanzara tres saetas

33 Stanislas Klossowski de Rola, El Juego Aureo, (Madrid, Siruela,1988), p. 150.

34

Brown, Pintura De Los Reinos: Identidades Compartidas, 1167.
35

Ramon Mujica Pinilla, “Espafia eucaristica y sus reinos: el Santisimo Sacramento como culto y topico iconografico de la monarquia” Haces,

De las secuencias tematicas podemos mencionar: “Virgen encinta con evidencia fisica del embarazo. Virgen cuyos gestos indican que esta encinta.
Virgen con el monograma, simbolo o imagen de Cristo representado en su vientre. Virgen que muestra en el interior del ttero al nifio en estado
embrionario.” (Manuel Crespo Hellin, “Marfa Gravida. La iconografia del dogma de la Encarnacion de Jesucristo en Maria”, en Ars Longa: Cua-

dernos de Arte, No. 3, [Valencia: Universidad de Valencia, 1992], p. 39).

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 243

Yo



el momento de la concepcion de Cristo: “Dijo el Angel a
la Virgen, que tenia ya en sus entraias aquel Hijo que era
expectacion del mundo, (pero no le dijo) cuando habia de

nacer pues eso no fue sino soplar la hoguera para que se
136

levantase mas la llama

Retomando la representacion de la Virgen con la Cus-
todia en la mano, ésta no recae en el instante en el que
Maria estaba encinta, sino a la expectacion de una nueva
esperanza en un momento posterior a la instauracion de
la Eucaristia, a modo de Virgen que contiene al Hijo triun-
fante en un nuevo estado de expectacion®. Asi como en
la Concepcion, el fuego de la expectacion fue ardiente, el
momento de ansiosa esperanza es el generado después de
la institucion de la Eucaristia, instante en el que, para los
cristianos, inicia la espera de su regreso redentor®. Ejem-
plo de esta espera postuma, es la pintura de la Dolorosa-
Eucaristica de Santo Domingo de Quito, Ecuador (Fig. 9).
Aqui, vemos a la Virgen Maria hincada, vestida de luto y
sujetando entre las manos, con un pafio de hombros, la
custodia con la Hostia consagrada. También es pertinente
aludir el relieve de la portada del templo de la Tercera
Orden de San Francisco, Arequipa, en el que estin repre-
sentados la Virgen Dolorosa y San Francisco, éste como
titular de la orden, ambos hincados ante la custodia de as-
til angelical y rodeados con la inscripcién “Alabado sea el

36 Catejon, Glorias de la Virgen, p. 123.

Fig. 9 Virgen Dolorosa Eucaristica. Anénimo.
Quito. Finales del s. XVIII, Museo de Santo
Domingo. Quito, Ecuador. Foto: Andrés De Leo.

santisimo Sacramento del altar y la Virgen Concebida sin
Pecado Original” (Fig. 10). De estas piezas interpretamos
la connotacion expectante que a nuestro parecer recuerda
a la Virgen de la Piedad, solo que ahora en una evocacion
menos dramatica, posiblemente con el fin de enfatizar la
transubstanciacion en la Hostia consagrada como lo re-
fiere el sermon VIII de Glorias de la Virgen, dedicado a la
Virgen de la Expectacion: “El Hijo de Maria Santisima
Sacramentado, da gran resalto a los deseos de su Madre:
pues ya saben, que cuando su Majestad se Sacramento, es
cuando hizo mas alarde de sus deseos, (la expectacion de
la redencion del hombre)”?.

En relacion con lo anterior y para concluir con las ins-
cripciones de la pintura de Sinaxtla, damos espacio a la ul-
tima: Ascenderd la flor de la raiz de Jesé, localizada al pie de la
custodia retratada. Si atendemos su sentido formal, vemos
que se ubica en la base del ostensorio, lo que es logico en-
tender como una evocacion propiamente a la raiz y que,
entonces, sugiere como tronco al astil y al sol como flor
o fruto. Pero también nos explica, al igual que las dos pri-
meras leyendas, el origen y linaje de Cristo, solo que ahora
hace referencia a la radice terrenal de la cual deriva. Siguien-
do con el discurso andlogo al vegetal, el linaje de José es la
raiz; la flor es Maria y el fruto, como dicta una de las ins-
cripciones ya mencionadas, es Cristo —de fructus ventris tus—.

3T cifr. Agustin Catejon, Glorias de la Virgen, Madrid, José Zudiga, 1739), pp. 122-124.

38 Catejon, Glorias de la Virgen, p. 124.

3% Catejon, Glorias de la Virgen, p. 133.

244

Yo

LA CUSTODIA COMO SENA DE IDENTIDAD: LA PLATERIA EN QUITO DURANTE EL SIGLO XVIII



Ejemplos plasticos de este argumento los encontramos
en varias pinturas novohispanas en las que vemos a la flor,
que es Maria, cargando a Jesus, el fruto de la flor, el fruto
de su vientre. Entonces se le llama cielo a San Joaquin y
tierra a Santa Ana; pero no cualquier tierra, sino la del Pa-
raiso®® “que fructifico el drbol de la vida. Por que la Virgen
Nuestra Sefiora es Arbol Sagrado, que produjo el fruto
de vida eterna [] arbol florido y puro que tal fruto lle-
va”*. Asi, el vientre de la Virgen es el ostensorio figurado
y expuesto en la pintura de Sinaxtla y en los casos de la
Inmaculadas Eucaristicas de Quito y Pert. A ellos suma-
mos los emblemas lauretanos del convento de Santa Ca-
talina en Arequipa, en donde refieren a Maria como: Vas
spirituale, Vas honorabile y Vas insigne devotionis, ;qué mejor
ostensorio?, ;qué mejor custodia que la misma Virgen? o
como dicta el emblema de Mundus Symbolicus: Maximus in
Magno. “Lo Maximo en lo Grande”.

A partir de los argumentos revisados es que propone-
mos a la custodia de Wettenhausen como el Arbol Flori-
do que resguarda al Fruto; es la Inmaculada esencia de
la Virgen que muestra a Cristo en la expectacion de su
regreso. En este sentido, el emblema sugiere a un signo de
la transubstanciacion del Cuerpo de Cristo que se ofrece
a partir de un rompimiento de gloria florido. Es decir, la
custodia es el instrumento que, mds que resguardar, expo-
ne la simbolica piedra filosofal que convertird en oro puro
el alma de quien se alimenta con él*, es el convite para
la vida eterna, la ventana al Paraiso. Por lo tanto, en esta
estampa, no encontramos la forma definida del sol, sino
la figuracion de la Inmaculada como Arbol de Vida que
nos ofrece el fruto de su vientre, al Hijo como Sol y que se
relaciona estrechamente con los ejemplos quitefios.

Como parte argumentativa de los vinculos que estable-
cemos, es pertinente recordar que el dogma de la Inmacu-
lada esta en disputa desde Juan I de Aragén (1350-1396),
primer rey en introducir oficialmente esta devocion como
guia y proclamacion de su reino, hasta Carlos III (1716-
1788). Pese a la tardia proclamacion dogmatica en 1854,
a lo largo de las centurias no se dudo en su uso como
estandarte de las creencias religiosas hispanas y, ademas
de lo devocional, también propagandistico de las casas rei-
nantes hispanas®.

Retomando los argumentos propagandisticos expresa-
dos, ahora en relacion con el Corpus Christi, cabe recordar

40
41
42
)
44
45

Jestis Maria. Historia de la Virgen Maria Nuestra Seiora, p. 28.
Mujica Pinilla, “Espafia eucaristica y sus reinos”, 1167.
Cuadriello, “Virgo Poten. La inmaculada Concepcién”, 1215.

Mujica Pinilla, “Espafia eucaristica y sus reinos”, 1115.

realizar la toma de fotografias.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 10 Adoracién del Corpus Christi. Anénimo. Arequipa, ca. 1778,
Portada del templo de la Tercera Orden de San Francisco. Arequipa, Peru.
Foto: Andrés De Leo.

la leyenda de Rodolfo de Austria (1218-1291), fundador
de Ia Casa de Habsburgo, que cuenta lo sucedido en el
siglo XIII. Mientras éste estaba de caceria y al escuchar
el tocar de las campanas que anunciaban el traslado del
Viitico para un enfermo, encuentra en un camino al sa-
cerdote que traslada la Eucaristia; ofreciéndole su caballo
y escoltdndolo. En respuesta al gesto, el religioso le anun-
cia proféticamente que si sus descendientes rinden culto
y se consagraban al Cuerpo de Cristo, éstos dominarian
el mundo*. Este pasaje premonitorio del poder que con-
sagraria la Casa de Austria, seria a la postre la causa del
elocuente patronazgo rendido al Santisimo desde tiempos
de Carlos V.

Como reflejo de esta protecciéon —a quien en parte se
le debe la grandeza del imperio—, la Corona fue una gran
promotora e impulsora de los festejos del dia de Corpus
Christi. A ello se sumaron numerosas obras que ratifican
la personificacion del monarca en su defensa. Cabe men-
cionar el gran numero de pinturas alusivas, siendo en el
virreinato del Pert en donde encontramos los ejemplos
mas palpables para el ambito hispanoamericano. Como
ejemplo podemos mencionar la pintura localizada en San
Pedro de Lima®, en la cual se observa la custodia sobre
una columna como simbolo de la fortaleza en la cual se
sustenta. Del lado izquierdo, un grupo de moros la inten-
tan derribar. En el lado opuesto, esta Tomas de Aquino
sujetando el vistago al mismo tiempo que levanta la plu-
ma, ésta haciendo las veces de arma; como lo hace Carlos

Cfr. José de Jesus Maria. Historia de la Virgen Maria Nuestra Serora, (Amberes, Francisco Cansio “Las dos Cigtiefas”, 1651), p. 28.

Agradezco al padre José Francisco Navarro de la Compaiiia de Jesus de Lima, Pert, por las recomendaciones dadas al templo de San Pedro para

245

Yo



VIDETE RELEM TV DIATEMATE
DU COBnEAIT M MATER SVa
T PN ) b R i

e ey ST by

Fig. 11 Mariana de Austria entrega la corona a Carlos Il.
Pedro de Villafranca. 1672. Reprografia: Cuadriello,
“Virgo Poten. La Inmaculada Concepcién”.

II con la espada afrontada hacia los enemigos. A los pies
del monarca, la personificacion alegorica de la Fe suje-
ta la base de la columna mientras abraza la cruz*. Otra
pintura que trata el mismo tema es la del Museo Osma,
Lima*. En este caso las variantes iconograficas son visi-
bles, la sustitucion de Santo Tomas, la columna y la Fe,
por la figura de Santa Rosa Lima; la cual funge ahora a
modo de columna de Fortaleza y Fe; representindose asi
como una santa defensora de la Eucaristia. El sustituir la
columna o agregar elementos hagiograficos como éste, res-
ponde a adaptaciones locales que ayudan a sustentar los
argumentos propagandisticos de la Corona en fusién con
devociones particulares que, en la superficie y en el fondo,
vienen a ratificar la grandeza territorial del imperio. Este
mismo fendmeno seguramente se dio en las custodias en
cuyos astiles se figuraron la “Fuerza de Dios”, San Mi-
guel Arcingel, y que en su resignificacion, fue sustituido
por santos de cultos locales que finalmente regionalizan la
exaltacion de las devociones del reino, como son los casos
de las custodias de La Paz.

46
america” en Hipogrifo, Madrid: Hipogrifo, 2013), p. 74.

4 Pascual Chenel, “Fiesta sacra y poder politico” pp. 75-76.

48
49
50

Cuadriello, “Virgo Poten. La Inmaculada Concepcion”, 1216.

Ahora, en combinacion y simbiosis patronal del Corpus
Christi con la Inmaculada a la Corona, tenemos un referen-
te visual, a modo de pieza a destacar, que nos ayuda a re-
flejar la importancia de estos dos dogmas. Se trata de la es-
tampa realizada en 1672 por Pedro de Villafranca (Fig.11).8
En ella se presenta a Mariana de Austria, entregando la
corona a Carlos II. Ambos personajes estan sentados y en
el muro sendas imdgenes representan, en la izquierda, a
la Inmaculada Concepcion con la inscripcion PATRONA
HISPANIAE; en la derecha la custodia de sol con el lema
PATRO CINIUM AUSTRIACUM, y entre ellas, otra cartela
en la que se lee SPES CAROLI®. Como podemos constatar,
para finales de esta centuria, los dos dogmas legitimadores
de la casa de Austria y la Corona Espaia estaban totalmen-
te consolidados como referentes del imperio®.

Del mismo modo, la custodia representada en Mun-
dus Symbolico, pudiera responder de forma velada a este
sentido propagandistico. En donde, ademas de su sentido
directo en lo concerniente a lo religioso, funge como pa-
tronato real y consolidacién de la Casa de Austria. Estas
razones hacen que tenga cierta explicacion la fusion de
ambos dogmas con la Corona también retratada, simbolo
de la realeza con la que fue investida la Inmaculada®.

CONCLUSIONES

La intencion es llevar a los espectadores a figurar en
el objeto no solo el discurso religioso, sino también la
implicacion de ambos dogmas en la vida social, como si
de su devocion dependiera la estabilidad del reino y la
expansion de su poder. Reflejo que tendra lugar con es-
pecial énfasis en la plateria quitefia y en particular en la
del convento de San Francisco que por sus implicaciones
devocionales de la orden con la Virgen Inmaculada se
consolidaron como patrocinadores reales y que tuvo lugar
hasta bien entrado el siglo XVIII.

Por lo tanto nuestra propuesta parte de que la transmi-
sion de las estampas estdn acompanadas de un contexto
social y no solo de una reproduccion de la imagen. Existe
una simplificacion, énfasis y andlisis en la reproduccion,
lo que da pie a comprender este caso como un resultado
de intensiones codificadas para un fin de consolidacién
social y dejar de lado el concepto de mestizaje.

Alvaro Pascual Chenel, “Fiesta sacra y poder politico: la iconografia de los Austrias como defensores de la Eucaristia y la Inmaculada en Hispano-

Francisco Ramos, Reynados de menor edad y de grandes reyes, (Madrid: Imprenta del Reino, 1672), III.

El grabado sali¢ publicado en el libro Reynados de menor edad y de grandes reyes, para contextualizar la obra literaria y grafica véase: Carmen Sanz

Ayan, José N. Alcala Zamora, Pedagogia de reyes: el teatro palaciego en el reinado de Carlos II, (Madrid: Real Academia de la Historia, 2006).

51

246

Yo

Para saber mas sobre las implicaciones de la Inmaculada coronada: (Cuadriello, “Virgo Poten. La Inmaculada Concepcion”, 1198-1206).

LA CUSTODIA COMO SENA DE IDENTIDAD: LA PLATERIA EN QUITO DURANTE EL SIGLO XVIII



ICONOGRAFIA DE LA VIRGEN DEL ROSARIO
EN LA REAL AUDIENCIA DE QUITO.
ADOPCION, MESTIZAJE E INFLUENCIAS

VERONICA MUNOZ ROJAS / ECUADOR

a presente ponencia es parte de un estudio mayor que
pretende analizar la aceptacion, difusion, mestizaje
iconografico y persistencia en el tiempo de las prin-
cipales devociones marianas, influenciadas en un primer
momento por la realidad circundante, mutando e interac-
tuando posteriormente con otras ciudades del virreinato.

Las advocaciones europeas de temprana acogida en
Hispanoamérica, no siempre perduraron en el tiempo con
su concepcion original; todas ellas fueron incorporadas a
la nueva cotidianidad y poco a poco se fusionaron con la
realidad local, cambiando en muchas ocasiones su nom-
bre de devocién, variando en algo su representacion, o en
algunos casos, llegando a exponer grandes cambios en su
concepcion compositiva e iconografica.

Estas modificaciones nacieron ligadas a un culto o te-
rritorio, obteniendo sus nuevas denominaciones de la to-
ponimia del lugar y de atributos ligados a circunstancias y
tradiciones del sitio; influyeron también los milagros rea-
lizados, con elementos relacionados con las variantes de
la nueva advocacién, recibiendo muchos de los elementos
presentes en la imagen significados propios.

En este contexto, el tema mariano es posiblemente
el de mayor interés en el analisis historiogréifico, por sus
cambios, adopciones y mutaciones iconograficas. La de-
vocién a Maria se introdujo con gran fuerza en el mundo
catélico, y con los conquistadores en el territorio america-
no, sobre todo por el rechazo que la Reforma ejercio hacia
la devocion de la Madre de Cristo.

1

de Cristo, “redentor” que utiliza los mismos colores.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

La devocion “Inmaculista” encontro terreno fértil en
tierras Americanas, tomando fuerza e importancia radical
en el siglo XVIII hasta la definicién del dogma en el siglo
XIX; pero es en realidad la Theotokos la que se difunde
como “Madre de Dios”y corredentora'. En la representa-
cion de Maria como “madre y esposa” son varias las ico-
nografias que se difundieron con fuerza de mano de los
conquistadores: la Virgen de Guadalupe de Céceres, la de
la Candelaria, la de la Merced, del Carmen, entre otras de
trascendental importancia.

Entre ellas fue fundamental la presencia de la “Virgen
del Rosario”, difundida por la orden dominica de la cual
es patrona; esta imagen se adoptd, muto y transformoé en
el sector andino como uno de los ejemplos mas claros del
mestizaje e intercambio devocional, que tomo fuerza se-
gtin Castafio (s.f.) a raiz de que el Papa Gregorio XIII esta-
blecio su festividad el 7 de octubre de 1573 (p. 2).

Entre las primeras apariciones de esta iconografia que
la “orden de predicadores” mencionan, se narra que Maria
con el nifio en brazos, coronados como reyes de la creacion,
se presentaron a Santo Domingo de Guzman para entre-
garle el rosario como arma para combatir la herejia. Esta
representacion sufrio variaciones que van desde: la figura
aislada de la divina imagen, de pie o sedente con el nifio
en brazos sosteniendo el rosario; en ocasiones rodeada con
los misterios gozosos o dolorosos en medallones pintados
que aluden a las cuentas del rosario; o la mas difundida,
colocada en esa misma posicién pero con santos a los lados.

En su papel de corredentora es usual que Maria vista tunica roja y azul como simbolo de amor y sabiduria, relacionando su vestimenta con el traje

247

Yo



Fig. 1 Virgen del Rosario. Detalle de la pintura mural del arco toral de la iglesia
de Santo Domingo de Quito. Década de 1620.
Foto: Gentileza de Christoph Hirtz. hirtz.christoph@gmail.com

A partir de este tema, van apareciendo en el sector
andino variaciones, modificaciones, o como lo llama Ma-
nuel Castifieiras (1998), citado en Maria Rodriguez (2005)
“contaminaciones iconogréficas” (p. 9), en las que el nifio
Jests puede o no estar presente, utilizando como elemen-
tos invariables en Maria, el color de su tinica y manto, y la
presencia del rosario, elemento este ultimo indispensable
para su identificacion, pudiendo existir alguna excepcion
como se mencionara.

La primera pintura de interés por su iconografia y an-
tigliedad en la ciudad de Quito (Fig. 1), es de inicios del
siglo XVII, consiste en un mural que se ubica sobre el arco
toral de la nave central de la iglesia de Santo Domingo, en
el que Maria de pie con el nifio en su brazo izquierdo, esta
rodeada del rosario y es el eje central de una composicion
que ubica a los principales santos de la orden a los dos
lados; la divina figura sostiene con su hijo el rosario en
sus manos ofreciéndolo a los santos, que son separados de
ellos por un grueso perfil de nubes que limitan el plano
celestial coronado de angeles.

Webster (2012) data la imagen en “la década de 1620”
(p. 124); al rastrear la posible fuente de inspiracién se ubi-
c6 algunas estampas e incluso retablos europeos que tie-
nen relacion con la representacion?, pero por su similitud
se intuye que utiliz6 como modelo el grabado del libro
“Glossas Para Repetir Cantando, en los quince misterios del San-
tissimo Rosario”, escrito por Felipe Santiago Samorano por
esos mismos afios en Espafia; imagen en que se presento a
Maria como “amicta sole”, rodeada de resplandor encerra-
da en un rosario ovalado.

De rodillas a los lados se ubican los principales santos
dominicos, a la derecha los de la primera orden incluyen-
do dos civiles?, iniciando con Santo Domingo de Guzman
y a la izquierda las de la segunda, encabezadas por Santa
Catalina de Siena.

La pintura descrita se mantuvo oculta por aproximada-
mente 300 aios, porque segiin Webster (2012) en el primer
tercio del siglo XVIII (p. 114), se colocé encima del mural
una pintura de caballete barroca que trata de mantener
los mismos personajes, pero con una variante iconografi-
ca mas antigua, utilizando como tema central a la Virgen
del Rosario como madre de Misericordia, predominando
el tema protector debido a que Maria cobija a los Santos
bajo su manto, pero minimiza la fuerza del rosario, que
sostienen dos angelitos a los lados de la Virgen. El tema de
la Virgen de la Misericordia, iniciada por los Cartujos en
el siglo XIII, fue de uso comun en las diferentes 6rdenes
religiosas para mostrar la proteccion de la Virgen, pero la
orden dominica la utilizd con cierta preferencia, por una
tradicion presente en el libro “Vida de los Hermanos”
(1233) citado por Chus Villarroel O. P. (2012), que retine
anécdotas e historias de los primeros afios de formacion
de la orden dominica, y en el que se cuenta la anécdota de
una santa ermitafia de Lombardia que en 1230, al conocer
algunos de los primeros dominicos, dudo que durasen en
“continencia”, escuchando esta mujer al poco tiempo la
voz de Maria que le decia: “Me has ofendido gravemente.
;No crees que yo pueda guardar a mis jévenes predicadores
libres de todo pecado!? Has de saber que esta Orden esta
bajo mi especial tutela”. (VH VI, & IV).

De igual forma Trens (1946) menciona que Santa Bri-
gida en sus Revelaciones (cap. XVIII) narra que Santo Do-
mingo antes de morir tuvo una vision en que pedia a la
Virgen que cuide a su orden y Maria le respondia que “(...)
todos los que se pongan bajo tu regla serdn salvados. Mi ancho

Para ampliar el tema revisar Trens, M. (1946). Maria, Iconografia de la Virgen en el Arte Espafiol. Ed. Plus Ultra. Madrid - Espafia, pp. 282-289.

Como dato curioso Webster (2012) menciona que a més de los santos de la orden reconocibles por sus simbolos y aureolas, se ubican al lado

izquierdo, dos retratos identificables por ser los tinicos que no poseen aureola, correspondiendo probablemente al sacerdote dominico Fray Pedro

Bedon (p. 114), que es representado con un sombrero de ala ancha a sus pies, y el Arquitecto Sebastian Dévila, ejecutor de los arcos torales y del

artesonado mudéjar de la nave central, distinguiéndose a este ultimo por el compés que sostiene en su mano y la palabra “AVILA” junto a él, pp.

107-124.

248

Yo

ICONOGRAFIA DE LA VIRGEN DEL ROSARIO EN LA REAL AUDIENCIA DE QUITO...



manto es mi misericordia, que no quiero negar a nadie que la
desee ardientemente. Todos los que busquen refugio bajo los plie-
gues de mi misericordia, recibirdn proteccion. (p. 282).

Asi, Maria es representada en esta segunda pintura de
pie, extendiendo sus brazos y su manto ayudada por an-
geles, para proteger bajo su capa a los principales santos
dominicos que han aumentado en ntimero en relacién a
la primera obra, figurando el Padre Bedon y Sebastian Da-
vila todavia en el mismo sector que en la pintura original y
con los mismos elementos que los identifican; actualmen-
te las dos obras se exhiben por separado, la pintura mural
en su emplazamiento original y la pintura del XVIII en la
sala de profundis, junto al refectorio. En estos dos casos
no existe mayor variacion iconografica del tema central
original en comparacion con el europeo, a excepcion de la
introduccion de los dos personajes laicos.

Caso diferente es el de la conocida y célebre “Virgen
de la Escalera” (Fig. 3), una pintura mural realizada en
una pared de adobe por el sacerdote dominico y pintor
Fray Pedro Beddn, en transicion al siglo XVII. La imagen
se trabajo en el descanso de las gradas de la recoleta do-
minica de “La Virgen de la Pefia de Francia”, edificacion
ubicada en las afueras de la ciudad de Quito, razén por la
que toma éste nombre.

Navarro (2004) menciona que sus dimensiones aproxi-
madas eran 3 metros de alto por 2,5 de ancho, e “inspird
tal devocion la imagen”, que tenia una cofradia estableci-
da, debiendo los sacerdotes en un determinado momento
“transformar la entrada del claustro en donde se encontraba la
imagen, en capilla piiblica” (p. 57).

Esta iconografia de origen quitefio demuestra dos
puntos importantes, la creacion de nuevas variantes de las
devociones llegadas de la metropoli y la historia de perma-
nencia de algunas advocaciones.

La Virgen de la Escalera es un grupo compositivo en
que se representa a Maria en el medio de la obra, de pie,
frontal sobre la base de un arbol, como tronco y fortale-
za del mismo, viste de rojo y azul como madre, esposa y
corredentora; en su mano derecha sostiene hacia abajo el
rosario, savia del arbol que se alimenta con su rezo; sujeta
en la mano izquierda hacia arriba un cetro como reina de
la creacion, llevando también en su cabeza una corona
dorada. Sobre el pecho se ve su corazén, a su lado el nifio
Jests que brota de una azucena, elementos estos ultimos
afadidos segiin Navarro (1950) por el pintor Luis Cadena
en el siglo XIX, cuando se le pidié que retoque algunas
cuarteaduras de la obra pasada a tela (p. 61).

Santo Domingo de Guzman se ubica en la parte in-
ferior recostado a lo ancho junto al arbol, viste el habito
de la orden y lleva en su mano una azucena; a su lado su
principal simbolo iconografico, un perro con una tea con
fuego en la boca junto a la esfera celeste del mundo.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

De la Virgen brotan 6 ramas de uvas, posiblemente
inspiradas segin Navarro (1983) en la frase dicha por Je-
sts a sus discipulos: “Yo soy la vid, vosotros los sarmientos”
(p. 39); que terminan en rosas abiertas, relacionadas es-
tas con la iconografia de Maria, teniendo cada una de
ellas en medio cuerpo un Santo Dominico, variando es-
tos personajes a través del tiempo por otros de la misma
orden, como se menciona en algunos estudios realizados
sobre el tema.

La obra tradicionalmente se creia inspirada en el arbol
de Jessé, un tema medieval que segiin Francisco Stastny
(s.f.), en su articulo “Sintomas Medievales en el barroco Ame-
ricano”, resurgié en este estilo, pero al analizar su repre-
sentacion las fuentes de influencia originales son diversas
y de mayor antigitedad, combinando el modelo sugerido
con los diferentes derivados de las descripciones del Lig-
num Vitae de San Buenaventura, desde sus primeras in-
terpretaciones en el “Arbol de la vida” o “Cruz florida” con
Cristo crucificado como tronco de un “drbol viviente con
hojas y flores de las que brotan santos y santas” (p. 20); hasta
la version realizada en el “Flos Sanctorum” (Fig. 2) con los
santos que surgen de rosas abiertas y del ya mencionado
“drbol de Jess¢” (p. 20).

La imagen fue alabada en su sitio original hasta fines
del siglo XIX, momento en el cual la escases de sacerdotes
de la orden, obligd a toda la comunidad a vivir en el con-
vento principal, decidiendo el Presidente Gabriel Garcia
Moreno, ceder la recoleta a las Hermanas del Buen Pas-
tor.

Al realizar reformas arquitectonicas las nuevas propie-
tarias de la edificacion, se vieron en la necesidad de de-
moler la capilla de la Virgen, solicitando los devotos de
la obra al Presidente, la autorizacion y tiempo para mover
el muro y construir una nueva Capilla en la esquina de la
plaza, la que se consagré en 1873.

Navarro (2004) comenta que el peregrinaje de la Vir-
gen no termino ahi, en mayo de 1909 se demoli¢ la capilla
con la finalidad de construir “El palacio de la exposicion del
centenario del 10 de agosto 1806”, quedando nuevamente
la imagen entre escombros, hasta que el artista Joaquin
Albuja y sus hijas, luego de innumerables contratiempos
y dificultades por la situacion politica que vivia el pais,
debido a su devocion y el aprecio que tenian a la imagen,
la trasladaron del muro a la tela en julio de 1909, después
de un laborioso proceso, realizando uno de los primeros
rescates patrimoniales a un bien cultural registrados en el
Ecuador a inicios del siglo XX (pp. 56-61).

Al finalizar la intervencion se traslado la tela en proce-
sion publica a la iglesia de Santo Domingo, lugar en que
en 1912 se le construyd una capilla neogdtica a cargo del
Padre lazarista aleman Pedro Bruning, recibiendo culto
hasta hace algunos afios en que poco a poco la devocién

249

Yo



Lamdadenfolenoieanito;

Fig. 2 Flos Sanctorum de Pedro de Vega, impreso por Jorge Coci (Zaragoza,
1544). Fuente: http://www.spanisharts.com/booksl/literature/ampliaciones/flosan.htm

perdio su vigencia, terminando incluso aislada en una capi-
lla cerrada a la cual se tiene acceso solo bajo pedido. La ima-
gen se restaurd en el ano 2011 preservandola del deterioro.

Denominada por Trens (1946) como la “Virgen de la
Cofradia”, tenemos a una de las representaciones mas an-
tiguas de la Virgen del Rosario, “imagen de combate, propa-
gada por las cofradias del Rosario” (p. 312), tenemos a la re-
presentacion en que la Madre y el nifio ofrecen el rosario
a Santo Domingo, y en ocasiones a ¢l acompafiado por
Santa Catalina de Siena.

Esta composicion fue de uso constante en el periodo
virreinal y se popularizé a finales del siglo XIX en su va-
riante con Santa Catalina bajo la advocacion italiana de
la “Virgen de Pompeya”. Pero la representacion de mayor
éxito en nuestro territorio remplazé a Santa Catalina por
San Francisco, relacionando asi a las dos comunidades
mendicantes mas importantes, consideradas ordenes her-

4

Fig. 3 Virgen de la Escalera. Anénimo. Copia del siglo XVIIIl. Museo de Arte
Colonial, CCE, Quito. Foto: Verénica Mufioz.

manas, entregando la Virgen el rosario a Santo Domingo
y el nifio el cordén al Santo de Asis, imagen que alcanzé
fuerza en la parte norte de la Real Audiencia, adoptando
el nombre local de “Virgen de las Lajas”.

Esta imagen acentua el tema de mestizajes en didlogo
porque su devocion se extendié por la Audiencia y paises
aledafios, siendo hasta el momento el lugar de peregrinaje
mas importante en la frontera de Colombia y Ecuador;
pese a su trascendencia e influencia no se tratard en este
tépico, por la abundante bibliografia existente al respecto®.

Derivaciones con la misma iconografia pero con distin-
to nombre en Quito son: la “Virgen de la Borradora” y la
“Reina de los Angeles del cielo”.

La Virgen de la Borradora, es una pintura mural tras-
pasada a tela que actualmente se encuentra en la iglesia
parroquial del barrio de San Roque; como se menciond,
muestra la misma férmula compositiva de la Virgen de

Para profundizar en la descripcion se puede revisar entre otros textos: Cepeda, F. (1905). Imédgenes que se veneran en el sur de América. (B. Im-

prenta de José Sienz Moneo, Ed.; Maria, L. S. (2009). Nuesta Sefiora del Santo Rosario. Recuperado el 04 de 04 de 2015, de www.corazones.org
: http://www.corazones.org/maria/rosario_historia.htm; Matovelle, J. M. (1981) ob. Cit.

250
YO

ICONOGRAFIA DE LA VIRGEN DEL ROSARIO EN LA REAL AUDIENCIA DE QUITO...



Fig. 4 Virgen de la Borradora. An6nimo. Pintura mural. Siglo XVIII.
Iglesia de San Roque - Quito. Foto: Verénica Mufioz R.

las Lajas, pero toma un nombre local por un milagro
acaecido en el periodo virreinal.

Las diferencias que presenta con respecto a la Virgen
mencionada son los elementos tridimensionales afnadi-
dos a la obra, que son: la incrustacion de estrellas de pla-
ta que decoran el manto y el cielo, ademas de la corona y
luna del mismo material, el rosario, el collar y zarcillos’;
costumbre comun en Quito, incluso en el siglo XIX,
como en el caso de la Virgen de Pompeya en la iglesia de
Santo Domingo.

En la Virgen de la “La Borradora” la devocion se
completa con una escena que se ubica debajo de la pin-
tura de caballete (Fig. 5), en la que se describe el milagro,
con una inscripcion donde se lee: “Portentoso hecho wveri-
ficado en Quito ante esta veneranda imagen por lo cual se la
llama La Borradora”.

5

El cuadro muestra una tropa de soldados montados a
caballo, al lado contrario un grupo numeroso de personas
que observan a los magistrados con los documentos de
sentencia en la mano y al condenado en medio de la esce-
na, acompanado de un sacerdote y esperando de rodillas
delante de la imagen de la Virgen descrita, que se ubica
pintada en un nicho de arco de medio punto.

Seguin el Padre Matovelle (1981), el hecho ocurrio a los
pocos afios de 1612, fecha de inauguracion del Tribunal
en el sector de la actual Vicepresidencia de la Republica,
periodo en el que la carcel de corte poseia una pequefa
capilla con la pintura en cuestion (p. 341).

La tradicién cuenta que en la época acaecié un homi-
cidio, que dio como resultado el encarcelamiento de un
supuesto sospechoso, un indigena que tras ser juzgado fue
sentenciado a muerte, pese a sus protestas de inocencia.
En visperas del suplicio, el condenado imploré ayuda y
proteccién a la Madre de Cristo, aludiendo lo injusto de
la pena; el dia de la ejecucion, delante de la pintura como
era la costumbre, el reo esperaba escuchar el dictamen,
al igual que toda la gente que se habia congregado en el
lugar, encontrando el notario la sorpresa de que al leer el
documento, toda la parte referente a la disposicion legal y
las firmas de los jueces y escribanos habian sido borradas,
sin explicarse las causas.

En inicio se pensd en un simple error por lo cual se
pospuso el acto para el dia siguiente, cuando luego de reu-
nirse nuevamente los jueces y ratificando el fallo con su
firma, se agruparon una vez mds en la capilla, repitiéndose
el fenomeno del documento borrado, concordando los
asistentes en el hecho de que no pudo suceder esto sino
por medio de un milagro, posponiendo la aplicacion de
la pena; al poco tiempo se recibieron nueva pruebas de la
inocencia del campesino y este fue absuelto. Agradecido
el hombre por el acontecimiento que le salvo la vida y
convencido de la intermediaciéon divina, decidio dedicar
su vida a cuidar y venerar la imagen, obteniendo auto-
rizacion para habitar en la carcel, solicitando ya en sus
ultimos dias que le enterraran a los pies de su benefactora.

Al pasar el tiempo y deteriorarse la capilla, la carcel se
convirtié en cuartel, consiguiendo una beata mujer per-
miso del presidente Veintimilla para poder acceder a la
imagen; 30 aflos permanecié en estas condiciones hasta
que al llegar los inicios del liberalismo en 1895, los devo-
tos, muchos de ellos de San Roque, preocupados por la
posible destruccion de la imagen resolvieron trasladarla
hasta su parroquia, para lo cual llevaron parte del muro
colocandolo en la Iglesia antigua (p. 343).

Esta tradicion fue comun en el barroco quitefio, sobre todo en obras de mayor devocion; las joyas eran regaladas en varias ocasiones por las devotas

de la imagen o las monjas en sus dotes, ahora escasamente se encuentran pinturas con estas evidencias, las existentes generalmente se localizan en

conventos, principalmente de clausura como el de Santa Catalina.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

251

Yo



S PORTENTOS0 BECHO VERIFICADD EN-QUITO ANTE uz
NEPORLOCUAL SELA LLAMA -

77 ESTAVENERANDA IMAZ

" LA BORRADORA™
— il

Fig. 5 Detalle de la escena del milagro de la Virgen de la Borradora. Anénimo.
Pintura mural. Siglo XVIII. Iglesia de San Roque - Quito. Foto: Verdnica Mufioz R.

Al derrocarse esta construcciéon en el mes de julio de
1905, se ubicd temporalmente el cuadro en el convento
de Santa Clara donde permanecio segtin Cevallos (1994),
hasta la finalizacién de la nueva edificacion (p. 42), trasla-
dando la pintura al transepto izquierdo lugar que ocupa
actualmente. Pese a sobrevivir la devociéon cuatrocientos
afios actualmente permanece casi olvidada.

“La Reina de los Angeles del Cielo” es otra advocacion
que poco a poco ha perdido su vigencia, pero que origi-
nalmente fue fundamental en la vida cotidiana quitefia;
surgié también como pintura mural, imagen que segtn el
Padre Matovelle (1981) se pint6 en el muro hacia la calle
en capilla abierta en el Hospital de la Caridad®, al poco
tiempo de fundado éste en 1565.

La representacion toma nuevamente el modelo icono-
grafico de la “Virgen de las Lajas” con Santo Domingo
y San Francisco, pero modifica el prototipo al invertir el
orden de San Francisco y Santo Domingo, colocando a la
derecha, lugar de mas importancia, al Santo de Asis, pero
curiosamente omite el rosario al que podria hacer alusién
la rosa mistica que sostiene Maria en su mano; segun Trens
(1946) la Virgen del Rosario “Muchas veces no presenta otro
distintivo que el de una rosa, que puede sélo simbolizar su mater-
nidad divina” (p. 297), lo que refuerza la teoria de la deriva-
cion de ésta devocion de la Virgen del Rosario.

En este caso especifico, la advocacién recibe su nombre
de la variedad de angeles que rodean y coronan a la imagen
como reina de la creacién y del cielo, acentuando nueva-
mente su aspecto de mujer “amicta sole” (vestida de sol).

La cofradia que se reunié en torno a la imagen impulso
su devocion en el periodo virreinal, llegando a contratar

6

funciona en este lugar el Museo de la Ciudad.

252
Yo

Sy

la ejecucion de una imponente obra arquitectonica para
que proteja a sus devotos de las inclemencias del tiempo,
por medio de un gran domo asentado en arcos de medio
punto y con cupula de media naranja, existente hasta hoy
y conocido con el apelativo de “Arco de la Reina”, nombre
adoptado de la pintura que protegia; de igual forma se hizo
construir unas puertas - ventanas de madera, en estilo mu-
déjar, doradas, que hasta ahora se conservan como prueba
de la riqueza y esplendor que un dia tuvo la devocion.

Lastimosamente la pintura original se destruyo segin
Matovelle en la administracion de los Padres Betlemitas
(p. 303), conservando algunas reproducciones en tela del
siglo XVIII, una de ellas ubicada en el retablo mayor de la
capilla del hospital, existiendo actualmente una reproduc-
cién en el sitio original. Esté tema gozé de gran importan-
cia en los primeros siglos del periodo virreinal, quedando
al momento inexistente su devocion.

Una variante de importancia que trascendio fronteras
e influyd con fuerza en la Real Audiencia de Quito y en
otras ciudades de Perti y Bolivia, permitiendo apreciar la
movilidad que estas advocaciones tuvieron, fue la de la
Virgen del Chiquinquira, imagen colombiana que por la
profundidad del tema es motivo de otro estudio. Pese a
esto, con la finalidad de no dejar inconclusa la influen-
cia de la iconografia de la Virgen del Rosario en Quito,
solo referiremos algunos datos sobre su presencia en esta
ciudad.

Su relacion con la Real Audiencia es temprana, men-
cionando Castaiio (s.f) que a los pocos meses del milagro
que inicia su devocion, en septiembre de 1587, el Quitefio
Alonso Ruiz Jurado, tullido de pies y manos segiin Cepe-

Es el hospital mas antiguo de la ciudad, también fue llamado Hospital del Rey, de la Misericordia y posteriormente San Juan de Dios; actualmente

ICONOGRAFIA DE LA VIRGEN DEL ROSARIO EN LA REAL AUDIENCIA DE QUITO...



da (1905), al visitar el santuario, comenzé a usar muletas
y a los pocos dias recuperd su salud, sirviendo a la Virgen
por un afio en el lugar (p. 86). Con este penitente pudo
ingresar en el mismo siglo XVI la devocion de la Virgen de
Chiquinquira a Quito.

Castano (s.f.) también menciona la donacion de un
cuadro de la Virgen, que realizo el pintor Francisco de
Ibarra al templo de San Agustin de Quito en 1703, esté
fue colocado en la capilla del Robo (p. 43); de esta obra
se desconoce su paradero, ni su trayectoria, citindose solo
por el investigador en su libro.

De igual forma menciona que el 31 de diciembre de
1717, el Sr. Lucas Legarda pidio ser enterrado “en la puerta
anterior a la porteria junto a nuestra Sra. del Rosario de Chi-
quinquird en el convento de San Diego” (p. 44), no especi-
ficando si se refiere a la recoleta quitefia, de ser asi, ubi-
cariamos la presencia de una imagen de la Virgen en el
convento, mucho antes del traslado de la pintura mural
que a continuacion se describe.

Las imdgenes mas interesantes que posiblemente se
conservan sobre esta devocién en la ciudad de Quito, son
las pertenecientes a la orden franciscana: una pintura pe-
quena de caricter historico en el convento principal, y una
pintura de gran formato en la recoleta de San Diego. La
primera titulada “Milagro, aparicién y entrada de la Virgen
de Chiquinquira a esta Capilla de la cumbre del Pichin-
cha” es una pintura tabular de 68 x 81 cm, realizada posi-
blemente entre 1740 - 1760 y de la cual pese a la busqueda
basica de informacion, no se ha podido documentar.

La imagen muestra que existia una pintura mural de
gran formato en una ermita o capilla mas arriba de la re-
coleta y si nos fiamos del titulo, “hacia la cumbre del Pichin-
cha”, afirmaciones que se constatan, al observar la imagen
monumental de una pintura trasladada sobre una super-
ficie plana, tipo plataforma, sin soportes auxiliares, lo que
no seria habitual al movilizar una pintura de caballete que
no demandaria toda esta estructura, ni se trasladaria de
esa forma; adicionalmente se distingue una serie de perso-
najes, posibles devotos o miembros de una cofradia, que
en procesion bajan la imagen frenando al cuadro posible-
mente con un tronco, por su peso y dificultad de movili-
zacion, tratando de evitar su desplome en la pendiente.

Se desconoce si la ejecucion de la pintura tenga que ver
con la influencia del Obispo de Santa Marta y Arzobispo
de Santa Fe, el quitefio Don José Javier de Arauz, fiel de-
voto de la Virgen e impulsador de su devocion, que segun
Castao (s.f.) en 1755 visito el santuario de Chiquinquira
(p.46), coincidiendo este afio con la fecha aproximada de
ejecucion de la pintura mencionada.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 6 Virgen del Chiquinquira, Anénimo, pintura tabular con tela encolada,
siglo XIX. Recoleta de San Diego. Quito
Foto: Gentileza de Christoph Hirtz. hirtz.christoph@gmail.com

En la primera mitad del siglo XIX segin Navarro
(2007), se dio mayor impulso a la Virgen de Chiquinquira
en San Diego, posiblemente por el obispo de Quito Rafael
Lazo de la Vega, después de que el Papa Pio VIII confirmé
su culto en Quito el 18 de julio de 1829, formandose su
cofradia el 19 de abril de 1842 por decreto del obispo Ni-
colas Joaquin de Arteta, existiendo incluso en la recoleta
un cufio con el que se hacian las medallas de la Virgen de
Chiquinquird, lo que colaboré en difundir su devocion.

Lastimosamente la pintura mural ubicada en la reco-
leta de acuerdo al cuadro descrito de su traslado, no es
la actual, consignando Navarro (2007) que fue destruida
en el terremoto de 1868, al igual que parte del convento,
informando en ese periodo fray Antonio Maria Galarza,
guardian de San Diego al obispo de Quito, que al arrui-
narse la efigie de la Virgen de Chiquinquird que estaba
pintada en la pared, se mandé hacer otra en madera en
alto relieve, por lo cual solicitaba se confirme en esta nue-
va imagen las gracias concedidas a la efigie destruida, que
es la que actualmente se conserva (p. 154).

Esta imagen poco a poco fue perdiendo su vigencia en
la ciudad capital, siendo casi desconocida en la actuali-
dad. Finalmente se puede comprobar con el tema analiza-
do, como las devociones venidas de Europa fueron acepta-
das y fusionadas en el territorio americano como propias,
existiendo interesantes variaciones e iconografias locales
de rico aporte cultural.

253

Yo



BIBLIOGRAFIA

Acosta, O. 1. (2007), Una manta mds ancha que larga, Nuestra Seiora de Chi-
quinquird y la institucionalizacién de una imagen milagrosa en el Nuevo
Reino de Granada. Recuperado el 27 de 03 de 2015, de Academia
Edu: http://www.academia.edu/

Castano, R. (s.f). Nuestra Sefiora del Rosario de Chiquinquira, historia de una
tradicion. (F.e. Epigrafe, Ed.) Recuperado el 11 de 03 de 2015, de

books.google.com.ec/books

Cepeda, F. (1905), Imdgenes que se veneran en el sur de América. (B. Im-
prenta de José Séenz Moneo, Ed.) Recuperado el 21 de 04 de
2015, de América Mariana: http://cdigital.dgb.uanl.mx/

Cevallos., A. R. (1994), Arte Disetio y Arquitectura en el Ecuador, La Obra
del Padre Bruning. Quito, Pichincha, Ecuador: Abya-Yala.

EEstebaranz, A. J. (2011), Pintura y Sociedad en Quito en el Siglo XVII
(Ira. ed.). Quito, Pichincha, Quito: PUCE.

Fajardo, M. (2014), Grabados europeos y pintura en el Nuevo Reino de Gra-
nada. Recuperado el 14 de 03 de 2015, de HiSTOReLo. Revista
de Historia Regional y Local, Vol. 6, Num. 11: http://www.
revistas.unal.edu.co/

Fr. Luis Francisco Sastoque Poveda, O. (entre 2004 y 2009). Historia
de Nuestra Sra. del Rosario de Chiquinquird. Bogota, Colombia:
Universidad Santo Tomas. Bogot4.

Giraldo, G. (1960), El Grabado en Colombia. Bogota: A.B.C.

Historia del Rosario. (s.f.). Recuperado el 04 de 04 de 2015, de Iglesia
Evangélica Pueblo Nuevo: http://www.iglesiapueblonuevo.es/

Imagen del traslado de la Virgen del Chiquinquira. (s.f.). Recuperado el
14 de 05 de 2015, de http://baroqueart.cultureplex.ca/art-
works/192/

Matovelle, J. M. (1981), Obras Completas Historia. Imdgenes y santuarios
celebres de la Virgen santisima del América espaiiola, seialadamente
de la vepublica del Ecuador a (1ra ed., Vol. II). (C. d. Oblatos, Ed.)

Cuenca, Azuay, Ecuador: Don Bosco.

Navarro, J. G. (2007), Virgen de la Escalera. Contribuciones a la historia del
arte en el Ecuador (2da. Ed. ed., Vol. Volumen III). (FONSAL,
Ed.) Quito, Pichincha, Ecuador: Trama.

Navarro, J. G. (2007), Contribuciones a la Historia del Arte en el Ecuador.
(2da. Ed. ed., Vol. I). (FONSAL, Ed.) Quito, Pichincha, Ecua-

dor: Trama.

Navarro, J. G. (2004), Contribuciones a la Historia del Arte en el Ecua-
dor. Volumen III (1950). Recuperado el 08 de 04 de 2015, de
Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes: http://www.
cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcq2481

Ojeda, A. (31 de 07 de 2014), De Ausburgo a Quito, fuentes grabadas del
arte Jesuita quiterio del siglo XVIII, Catdlogo de la Exposicion. Re-
cuperado el 22 de 04 de 2015, de PESSCA: http://colonialart.
org/exhibits/de-augsburgo-a-quito-folder/daaq_works.pdf

254

Yo

Pazmifio, R. (25 de 03 de 1998), Dogmas Marianos, Segunda edicion.
(S.V.C,, Editor) Recuperado el 04 de 05 de 2015, de Reina Se-
fora y Madre: http://www.idyanunciad.net/reina/temal4.htm

Samorano, F. S. (s.f.), Glossas para repetir cantando en los Quince Miste-
rios del Santissimo Rosario. Recuperado el 30 de 04 de 2015, de
https://digitum.um.es/xmlui/bitstream,/

————— s.n. (9 de 07 de 2012). Ntra. sra. de Chiquinquira patrona de Co-
lombia. Recuperado el 22 de 05 de 2015, de Santoral Catoli-
co Romano Tradicional: http://santoraltradicional.blogspot.
com/2012/07/ntra-sra-de-chiquinquira-patrona-de.html

Sartor, M. (2007), La Trinidad Heterodoxa en América Latina Procesos:
revista ecuatoriana de historia. 25 (I semestre 2007): 9-43. (Q. Uni-
versidad Andina Simon Bolivar, Ed.) Recuperado el 29 de 05
de 2015, de UASB digital: http://repositorio.uasb.edu.ec/han-
dle/10644/159

Sastoque, F. (s.f.). Historia de Nuestra Seniora del Rosario Chiquinquira.
Recuperado el 15 de 03 de 2015, de http://zeus.ustadistan-
cia.edu.co/distancia/ventanainfinito/descargas/Libro%20
de%20Chiquinquira.pdf

Schenone. (s.f.). Maria, Modelos bizantinos de la Virgen.

Sebastian, S. (1990), El Barroco Iberoamericano. Mensaje iconogrdfico. (S.
E. Centenario, Ed.) Madrid, Espafia: Encuentro.

Stastny, F. (s.f.). Sintomas medievales en el “Barroco americano”. (I. d. Pe-
ruanos, Ed.) Recuperado el 14 de 03 de 2015, de Documento
de trabajo n° 63 Serie Historia del Arte n° 1.

Trens, M. (1946), Maria, Iconografia de la Virgen en el Arte Espariol. Ed.
Plus Ultra. Madrid - Espafa. (pp. 282 - 299).

Vargas, J. M. (2004), El arte ecuatoriano (1950). Recuperado el 08 de 04
de 2015, de Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes,:

http://www.cervantesvirtual.com/obra/el-arte-ecuatoriano-0/
Vargas, J. M. (1983), Nuestra Seiora del Rosario en el Ecuador. Quito.

Varios. (s.f.). Literatura Edificante. (b. d. Biblioteca Nacional de Colom-
bia, Editor) Recuperado el 07 de 05 de 2015, de http://www.
bibliotecanacional.gov.co/content/dos-siglos-de-escritura-en-
la-nueva-granada-y-colombia-pre%c3%al mbulos-criollos-1630.

Vega, P. d. (s.f.). Flos Sanctorum. Obtenido de <http://www.spanisharts.
com/books/literature/ampliaciones/flosan.htm el 09-04-2015>

Villarroel, C. (11 de 05 de 2013), La Virgen y la orden de predicadores.
Recuperado el 25 de 03 de 2015, de Los Blogs de Religion
en Libertad: http://www.religionenlibertad.com/la-virgen-y-la-
orden-de-predicadores-25042.htm

Webster, S. (2012), Quito, ciudad de maestros: arquitectos, edificios y urba-

nismo en el largo siglo XVII (1ra ed.). Quito, Pichincha, Ecuador:
Abya-Yala.

ICONOGRAFIA DE LA VIRGEN DEL ROSARIO EN LA REAL AUDIENCIA DE QUITO...



e

EL CUERPO COMO SISTEMA: LA SERIE DE MARTIRES
DE LA IGLESIA DE SANTO DOMINGO DE TUNJA,
SIGLO XVIII

CARLOS ROJAS COCOMA /7 COLOMBIA

aradojicamente el tema del martirio, un tema

recurrente en la bibliografia hispanoamericana, es

de la misma manera uno de los menos estudiados en
la historia de las imagenes americanas. Crénicas e historias
de todas las comunidades religiosas masculinas que
incursionaron al territorio americano fueron impregnadas
de comentarios de sangre, muerte y sacrificio, en los cuales
el martirio sellaba un pacto de espiritualidad entre el
misionero ysu fe'. Los inventarios de frailes que fallecieron
en el martirio han contribuido a establecer la historia de
la religion catolica en Hispanoameérica. Y sin embargo el
estudio de la imagen ha sido mas bien discreto.

Por una parte, la muerte ha sido interpretada como
una alegoria de la espiritualidad, una tipica representaciéon
barroca. El problema de estos estudios sobre las alegorias
de la muerte es que caen en el riesgo de convertirse estos
mismos en pura alegoria. Por otra parte, se encuentran
las monografias que se dedican a reconstruir los amplios
inventarios de misioneros muertos en el territorio ameri-
cano. Si bien resulta interesante la estadistica que produce
los cientos de misioneros que fallecieron en las fronteras,
la conexion de su estudio con la imagen de las iglesias
fronterizas no esta resuelto. En el caso de las imagenes de
martirios “modernos” es posible comprender por qué: su
representacion es simple, basica, en cuanto a la temdtica
que lo acompafia es escasa la informacion que contextuali-
za el acto del martirio, y en muchas ocasiones de la tortura

1

2 Marta Fajardo, 2006. Varios, 2014.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

solo permanece el simbolo aislado, o la herida sangrante
del momento de la muerte. A veces se acompafian de car-
telas, o se dejan en la incognita. Quizds por esta simpleza
narrativa de la muerte se puede justificar en el marco del
barroco, en la cual parecieran encajar adecuadamente. Sin
embargo es un contexto limitado, pues si bien el impac-
to sensorial y la pedagogia son caracteristicas notables de
estas obras, para entender los martirios hace falta develar
su composicién como una tecnologia. Pero si analizamos
los programas iconograficos como sistemas ;Podemos en
la genealogia de estas imagenes comprender las ideas que
fluyen en el mundo colonial andino?

La serie de martires de la iglesia de Santo Domingo
en Tunja, la serie a la que haré referencia, es uno de los
ejemplos mas dicientes. Esta Iglesia, una de las joyas pa-
trimoniales de Colombia, y uno de los templos que mds
ha recibido el interés de los historiadores?, ha omitido su
estudio hasta la actualidad. La ciudad de Tunja, ubicada
en el altiplano cundiboyacense a 120 kilémetros de Bogo-
t4, estaba destinada a ser la ciudad desde la cual una élite
criolla estableceria su epicentro de poder. Aunque el tem-
plo dominico tuvo varias modificaciones, los dominicos
decidieron en 1551 establecer su convento e iglesia con
el objetivo de afirmar a la Orden de predicadores como
instructora de las élites, garante de la Santa Inquisicion, y
punto de partida para las fronteras cercanas en las que se
debia cuidar a los indigenas conversos de los pueblos de

Ver Lavrin, “Dying for Christ: Martyrdom in Religious. Transformations in the Early Modern Americas”, 2014, pp. 131-160.

255

Yo



waTmats Fom T F L ER R
TR

:._.“,""' .'-:E:-l-"ﬂ o

. AT
VEEE D T el el

=1

Fi
e

5
i

oo

FER LT

- b = e Dk el u [H3-
LR rasr

- - u -

ey (=i 5

Fig. 1 Iglesia de Santo Domingo, Tunja. Cronologia del templo.
Interpretacion de los datos de fray Alberto Ariza por Jaime Salcedo Salcedo.

Fig. 2 Modelo CAD de la Iglesia de Santo Domingo,
basado en el plano de Salcedo y en mediciones propias.

3 Stabenow, 2006 y Schenkluhn, 2014.
*  Salcedo, 1975, pp 19-75.
5> En Ariza, 1976, p. 60.

kS

indios aledafios. Un escenario estratégico de poder que
competiria hasta el siglo XIX en importancia con la ciu-
dad de Santa Fe de Bogota.

El templo tiene la estructura clasica del templo domi-
nico que se estableci¢ desde los primeros doscientos afios
de la comunidad dominica’. Sin embargo la evolucion
propia de la ciudad hizo que con el tiempo la entrada a
la iglesia cambiara de lugar y pasara al oriente, con lo que
su diseflo también tuvo algunas transformaciones. La ma-
yoria de estas modificaciones se realizaron en el costado
sur de la iglesia, pues algunas de las capillas cayeron en el
terremoto del 23 de abril de 1643, y otras fueron demoli-
das en el siglo XX. Gracias a que se mantuvo en el costado
norte de la iglesia la sede del convento hasta 1863, el es-
pacio conocido como “transito” no tuvo modificaciones
arquitectonicas®. La preservacion de este costado es lo que
garantizo que se mantuviera continuidad con los primeros
ornamentos de este lado de la iglesia.

Desde 1587 este lado de la iglesia estuvo destinado a la
devocion de Nuestra Seiiora de la Antigua. Es por ello que
reposa en uno de sus costados la imagen de la devocién
en un tamafio monumental atribuida al pintor Angelino
Medoro. La obra se conserva actualmente al costado iz
quierdo, y a pesar de la importancia que tuvo en su época
y de su dimension de 2.50 mts. Por 2 mts, fue desplazada
del lugar principal del altar. No fue facil reconocer el pro-
grama iconografico establecido desde el comienzo, pero
una parte del famoso poema de Juan de Castellanos nos
menciona ya en el siglo XVI° un altar se dedicaba a San
Pedro Martir, el dominico que entregd su vida por ser fiel
a la doctrina cristiana en el siglo XIII (Fig. 1).

Al lado derecho del transito norte de la Iglesia, en el
costado superior, se encuentran distribuidos los retratos
de nueve de los martires dominicos, mientras que los
otros tres se encuentran rodeando el altar. Su dimension
es de aproximadamente 100 por 120 cm. Las pinturas es-
tan realizadas sobre lienzo y fueron concebidas como una
serie, pues todos tienen la misma dimensién, la misma
tonalidad y cualidades pictéricas afines: un fondo de tono
azulado y amarillo que evocan la representacion del cielo,
una tipografia en dorado con los nombres de los santos,
y el gesto de recogimiento ante el sacrificio. Sus rostros
pertenecen a una tipologia particular; a diferencia de las
obras religiosas neogranadinas, la singularidad de sus ros-
tros y ciertos rasgos particulares como la barba o la calvicie
revelan un sentido de naturalidad que carecen las otras
obras del templo. En esto es también un caso atipico, ya

256 EL CUERPO COMO SISTEMA: LA SERIE DE MARTIRES DE LA IGLESIA DE SANTO DOMINGO DE TUNJA, SIGLO XVIIL.
e



que lo mas probable es que la serie no haya sido realizada
en Tunja o incluso en la Nueva Granada (Fig. 2).

Reconocer la fuente bibliografica de la cual se tomo
la biografia de los frailes martirizados fue una tarea difi-
cil, pues salvo Pablo de Hungria y San Pedro Mirtir, que
tuvieron una relativa popularidad y una iconografia re-
conocida, los otros nueve retratos pertenecen a hombres
anonimos para la época. Aunque los martirologios por
comunidades religiosas o por region se imprimieron con
frecuencia entre Italia, Espaia y Francia, no fue posible
encontrar un unico origen de la serie. Las pistas mds cer-
canas se remontan al Sacro Diario Domenicano, un texto
toscano cuya primera edicién fue publicada anénima en
1686 y que en su traduccion al espaiol por el fraile Fran-
cisco Vidal de la Orden de Valencia, se sintetizo. Este tex-
to tuvo una version simplificada al espafol que vio la luz
en dos ocasiones en 1747 y 1767°. Ac4 fue posible recoger
los datos de siete martires. En el caso de Boninsegna Flo-
rentino, el nico registro encontrado hasta el momento
ha sido en el Vita dei Santi e beati fiorentini de Paolo Gio-
vanelli compilada en 17657; de tres de los retratos no fue
posible identificar su origen escrito.

La serie de cuadros sugieren un recorrido que inicia en
el extremo oriental de la pared norte, continta en el in-
terior del retablo, como una proyeccion del altar mismo,
y culmina en la columna sur de lo que se conoce como
transito. En el muro norte, de oriente a occidente se en-
cuentra:

BEATO BUONINSEGNA (Fig. 3).

El florentino de nacimiento presenta una de las ima-
genes mds dramaticas. Su muerte se presento en la plaza
publica en Antioquia, en donde de acuerdo a la “Vita dei
Santi e beati Fiorentini” fue “segatto vivo pel mezzo del
capo”® en el afo de 1270. Da cuenta de su supervivencia
los ojos abiertos y vivaces, asi como las manos en el cora-
z6n, mientras conserva la sierra que llega a la mitad de su
craneo.

SAN PEDRO DE VERONA (Fig. 4).

La imagen de San Pedro Martir se vera reproducida
dos veces, en el retrato de la serie asi como en la escultura
del centro del altar. Sin embargo aca hay ciertas particula-

% Anonimo, 1647; Anénimo, 1758; Vidal, 1767.
7 Giovanelli, 1765.
8 Giovanelli, 1765, pp, 303-307.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 3 Iglesia de Santo Domingo, Tunja. Beato Buoninsegna Florentino.
Oleo sobre lienzo, siglo XVIII.

| NE',
KERT &

Fig. 4 Iglesia de Santo Domingo, Tunja. San Pedro Martir.
Oleo sobre lienzo, siglo XVIII.

257

Y



ridades. La imagen de Pedro Martir es una figura cuya pre-
sencia muté con el tiempo. Conocida en la representacion
Toscana del quattrocento, particularmente en Santa Maria
Novella, en Florencia, su popularidad decrece y pasa a un
plano irrelevante para tiempos postridentinos. Por otra
parte, aunque martir, su importancia siempre fue dirigida
a la que era su actividad en la comunidad: inquisidor. En
este martirio, aunque tiene las tres coronas en su rama
de Laurel antes de morir por la espada de los Cataros, la
sangre que brota de su cabeza, asi como la daga clavada
en su pecho, adquieren una presencia mayor que el signo
de la escritura que de acuerdo a Orlandi’® le caracterizaba.

BEATO PEDRO DE LA CADIRETA, (Fig. 5).
Celebracion: 28 de abril

Una de las virtudes mencionadas en el Sacro diario
dominicano es su conocimiento de muchas lenguas, inclu-
yendo la arabe. Catalan de nacimiento, es nombrado por
el propio rey como Inquisidor general. Muere sepultado
bajo piedras en la ciudad de Seu d’Urgell, donde reposan

Fig. 5 Iglesia de Santo Domingo, Tunja. Beato Petrus Cadireta Urgilensis. sus reliquias.
Oleo sobre lienzo, siglo XVIII.

B. CONRADO INQUISIDOR Y MARTIR, ALEMAN
Celebracion: 19 de julio (Fig. 6).

El beato Conrado es igualmente uno de los primeros
inquisidores dominicos. Alemdn de nacimiento, recibe de
la mano de Santo Domingo el habito de la Orden de Pre-
dicadores. Por orden de Gregorio IX se vuelve inquisidor
de estas provincias, muriendo en la plaza de Praga. Es un
martirio que imita en mucho al de Pedro Martir, pues al
igual que €l se posa un hacha sobre su cabeza y una daga
en el corazon'®.

BEATO PAGAN, MARTIR, ITALIANO
Celebracion: 12 de Septiembre (Fig. 7).

Es uno de los beatos desconocidos. Nace en Leuco y
realiza su actividad de inquisidor en la regién de Bérgamo.
Aunque en la leyenda se menciona que fue asesinado a
puialadas en 1274, la imagen presenta un ataque distinto,
por una bestia que al parecer es un leén que ataca su hom-

bro izquierdo. Afio 1274

Fig. 6 Iglesia de Santo Domingo, Tunja. Beato Corrado, primer inquisidor.
Oleo sobre lienzo, siglo XVIIL.

% Prudlo “The Martyr and Inquisitor” en Orlandi, 1952 pp. 5 -58.
10 Sacro Diario, p. 420, 1747.

" Sacro Diario Domenicano, pp. 600-601.

258 EL CUERPO COMO SISTEMA: LA SERIE DE MARTIRES DE LA IGLESIA DE SANTO DOMINGO DE TUNJA, SIGLO XVIIL.
e

kS



Fig. 7 Iglesia de Santo Domingo, Tunja. Beato Frater Paganus.
Oleo sobre lienzo, siglo XVIII.

RAYMUNDO DE PLANO
Celebracion 26 de diciembre.

Martir francés, la fecha de su martirio, 1570, contribu-
ye a precisar la fecha de produccion de la serie. Combate
a los Calvinistas de Toulouse, quienes de acuerdo al Sacro
Diario Domenicano: “le trazaron muchas asechanzas para
prenderle; y aviendolo finalmente conseguido, le sacaron
primero los ojos, después con crueldad inaudita se los hi-

zieron comer por fuerza. Y por tltimo le quitaron a puiia-
ladas la vida”!2,

PAULUS DE UNGRIA
Celebracion: julio 21 (Fig. 8).

Mairtir htingaro, recibe de Santo Domingo el habito de
la Orden y retorna a la region de Kunsag, donde recibe su
martirio con 90 de sus compaieros a manos de los Tarta-

12 Sacro Diario Domenicano, p. 467.

13 Sacro Diario Domenicano, p. 49, 1747.

4 Sacro Diario, pp. 125-126.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 8 Iglesia de Santo Domingo, Tunja. Beato Paulus Ungria.
Oleo sobre lienzo, siglo XVII.

ros. Visualmente es el mds impactante, pues presenta en
su torso desnudo el acto publico del empalamiento con la
estaca que atraviesa su pecho'.

B. FRANCISCO TOLOSA
Celebracion: 10 de febrero (Fig. 9).

En la zona del retablo, al occidente de la iglesia, el
unico beato que logramos reconocer fue el B. Francisco
Tolosa. También inquisidor de la Orden, se dedicé a com-
batir la herejia de los Albigenses. De acuerdo al Sacro Dia-
rio Domenicano: “le traspasaron la cabeza con una corona
de agudissimas espinas quitindole finalmente la vida a
fuerza de saetas, en el aito de 1270.”"* Celebracién: 14 de
Marzo.

Sobre los otros tres beatos, Leonardo Talasit, Petrus
Cadireta e Ivan Estorta, desafortunadamente no hemos
reconocido su biografia escrita.

259

e



Fig. 9 Iglesia de Santo Domingo, Tunja. Beato Franciscus Tolosans.
Oleo sobre lienzo, siglo XVIII.

Para comprender la relacion entre las ideas que operan
en la puesta en escena de estos martirios, es importante
entender la serie de retratos como parte de un sistema inte-
grado, una articulacion de diferentes sacrificios que enten-
didos en conjunto, permiten responder a lo que significd
el sacrificio, el cuerpo y la iglesia dominica en el espacio
hispanoamericano. Detras de pequeiios indicios podemos
aproximarnos a la época de su produccién. Por la forma
como estan escritos los nombres de los beatos, a pesar de
estar en su version latina, se detectan rasgos propios del es-
paiol; tal es el caso de “Boninsegna Florentino”", quien
refiere a Buoninsegna Cicciaporci, pero cuyo gentilicio se
presenta en castellano. Sobre la época de produccion tam-
bién tenemos algunos indicios pues aunque la mayoria de
martires pertenecen al siglo XIII, el terrible martirio de
Raymundo Deplano se dio en el afio de 1570, lo que per-
mite suponer que estas obras tuvieron que llegar al templo
entrado el siglo XVIII, pues de acuerdo a los inventarios,
para el siglo XVIII ya existia el transito.

15 Vita dei Santi. p. 303.
16 Mozzarelli, 1997, Voelker, 1977 y Kilde, 2008.
17" Bianchi, 2008.

2\

Fig. 10 Orden de San Agustin, Bogota. Fraile Miguel de la Magdalena.
Oleo sobre lienzo, siglo XVII.

Los transitos laterales dedicados a los santos martires
hacian parte de la composicién postridentina. Ya Carlos
Borromeo, gestor de la disposicion de Trento en el templo
de culto, propuso la forma arquitectonica ideal en el texto:
Instructiones fabricae et supellectilis ecclesiasticae, de 1577'°.
Los grabados de Galloni de martirios clasicos, o los de Ca-
valieri basados en los martires de las pinturas de la capilla
jesuita de Santo Stefano Rotondo en Roma, sirvieron de
inspiracion a la Orden de Predicadores, quienes buscaron
instalar el sistema de martirios en la Iglesia de Santo Do-
mingo en Bologna®. Pero en todo caso debemos analizar
la serie de martires de Tunja mas alla de Borromeo, pues
aunque tengan afinidades con el cuerpo barroco sugerido,
obedece a otros patrones propios del pensamiento domi-
nico, mucho mas complejos que el esquema visual que se
puede sugerir desde Trento, como veremos.

Dos tipos de martirios fueron representados en esta
region del Nuevo Reino de Granada. Por una parte se en-
cuentran las series de mujeres y hombres martires de los

260 EL CUERPO COMO SISTEMA: LA SERIE DE MARTIRES DE LA IGLESIA DE SANTO DOMINGO DE TUNJA, SIGLO XVIIL.
[©G)



primeros aios del cristianismo, de los cuales las represen-
taciones mas impactantes y refinadas pueden ser las que se
encuentran en la coleccién de la Iglesia de San Ignacio en
Bogota. En éstas, los martirios se articulan con los princi-
pios barrocos la conmocion y la exaltacion de los sentidos,
como es en el caso de la muerte de Santiago el mayor, con
piedras y garrotes y que exhibe una parte abierta de su
craneo en la escena'®.

Otro tipo de escenas recurrentes, y que se aproxima
mas a las iméagenes de los dominicos, fueron las series de
las comunidades que se establecieron en la regién de Bo-
yacd, como lo fue la de agustinos recoletos. Las represen-
taciones de estos martirios, como es el caso de Miguel de
la Magdalena, recuerdan mas el caso de sacrificios ame-
ricanos que se encuentran en todo el continente, y que
se acompanan tanto de una cartela como de la presencia
del actuar “salvaje”, evidente por la representacion carica-
turesca del indio americano, o a través de simbolos de la
alteridad como lo es la flecha, que se asociaba recurren-
temente tanto al indigena como al paganismo® (Fig. 10).

Sin embargo, ninguno de los dos tipos de imagen coin-
cide con nuestra serie. Los martirios dominicos no per-
tenecen a frailes locales, y tampoco son emblemas de los
primeros martires de la iglesia. Una vez mas, las caracteris-
ticas de la serie como sistema producen los indicios que
nos ofrecen respuestas adecuadas. Como se puede ver, la
imagen del otro esta totalmente opacada de la escena, y
salvo el extrafio ledn en el martirio de Frater Paganus, ape-
nas nos queda del hereje el simbolo de la violencia, y por
lo tanto no hay extrafieza ni exotismo en el instrumento
que ataca. El mango de las forma de las dagas no buscaba
producir un signo de alteridad, y en el caso de la daga
que corta el craneo de San Pedro Martir, la herramienta
de disefio curva fue usada desde las primeras represen-
taciones del santo, a la par del laurel con las coronas de
tres colores. Por lo tanto la serie de mértires no pretendia
confrontar una idea de frontera o de actividad misionera
propiamente, como si ocurria en la orden agustina o jesui-
ta. De hecho, el altar se centraba en la herejia urbana®.

Como se puede analizar, de los casos reconocidos, seis
martirios ocurren en la ciudad, muchos de ellos en acto
publico en el centro de las plazas, de ciudades tan impor-
tantes para la época como Praga, Toulouse, Bérgamo o

Milan.

18 Borja, 2011.

9 Varios 2005, p. 38.
20
21

22

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fecha de celebracion Lugar del martirio Inquisidores
Beato Boninsegna Antioquia
Florentino
San Pedro Martir 28 abril (cerca) Milan X
Beato Corrado, 12 Septiembre Praga X
primo inquisitor
Beato Frater Paganus | 26 diciembre Bérgamo X
Beato Raymundo 21 julio Toulouse
Deplano
Beato Paulus de 10 febrero Kungsag X
Ungria
Beato Francisco 14 Marzo Toulouse
Tolosans
Beato Leonardo
Talasit
Beato Pedro Cadireta | 19 de julio Seu d’Urgell X
Beato Ludovico
Casvicel
Beato Ivin Estorta

Aunque el martirio estd asociado usualmente a la acti-
vidad misionera y evangelizadora, los dominicos tuvieron
una cuota importante en el cuidado de la fe a través del
control moral tanto de indios conversos como de criollos
en la ciudad. No se puede hablar de la actividad misione-
ra o de actividad de conversion pues a diferencia de los
jesuitas, la Orden de Predicadores no tuvo una escuela de
misioneros en Tunja, e incluso a su expulsion en 1767 los
franciscanos se hicieron cargo de las reducciones abando-
nadas?'. Conventos dominicos vecinos a Tunja como el
Ecce Homo estaban encaminados a una actividad espiritual
y a resaltar la doctrina dominica, en lugar de incitar la ac-
tividad misionera. Pero la actividad de la comunidad en la
ciudad siempre fue activa; se trataba por lo tanto de com-
batir la herejia, pero no desde la perspectiva de la mision.

Tomemos de nuevo la ambigiiedad del martirio domi-
nico. La figura de Pedro Martir, como se dijo anterior-
mente, tuvo siempre esa doble funcion de actuar como
presencia del combate a la herejia asi como la fortaleza de
la Inquisicién, el instrumento de control y castigo legal
por excelencia de la Iglesia Catolica. La lucha contra la
herejia se imponia sobre la idea mas que sobre el cuerpo,
y esto fue evidente en la forma en que se estructuro el
pensamiento dominico??.

La vision del cuerpo del justiciero es mas compleja en
lo que responde a la ideologia dominica. En el siglo XIII,

Esto va en coherencia con la relacion que tenian los dominicos y la ciudad desde el siglo XIII. Ver Lesnick, 1989, p. 72.

Esta informacion la pudimos corroborar en los siguientes documentos: Archivo General de la Nacion, Fondo Curas y Obispos T. 21 fl. 121, Fondo

Conventos, T. 76, fls 847-860 y Fondo Misceldnea T. 73, fls. 785-788.

La lucha contra la herejia y la presencia de Pedro Martir contribuyé a definir parte del espiritu de la orden de Predicadores. Ver Cannon, 2013.

261

Yo



Santo Tomis elabord su Summa contra Gentiles. Aunque
el documento tenia un claro principio de lucha contra la
herejia, en realidad se trataba de un sustento filosofico
que justificaba las caracteristicas legales de la comunidad,
la fuerza de la palabra y el pensamiento sobre la accion, y
la separacion del Alma con el cuerpo. En esta vision del
alma, el cuerpo pasaba a ser la consecuencia accidental
del movimiento de las almas. Respecto a la muerte, no era
como suele creerse el lugar de redencién pues menciona
Santo Tomas: “Si, pues, el alma se une al cuerpo solamen-
te como motor, se seguird que ni en la unién del alma y
del cuerpo habra generacién alguna ni en su separacién
corrupcion. Y de este modo la muerte, que consiste en la
separacion del alma y del cuerpo, no sera la corrupcion del
animal. Lo cual es falso manifiestamente”?>. (CAP. LVI) Si
la muerte tiene un lugar casi irrelevante en la preservacion
de las almas, la representacion de la muerte debe obedecer
a otras intenciones. El Santo realizd una division de dos
partes del cuerpo: la sensitiva, que es donde podemos en-
contrar todo lo relacionado a los sentidos y el cuerpo, y
la intelectual. (CAP. XXXIII, LIBRO 2) De la primera, el
autor era enfatico al afirmar que el hombre “tampoco esta
en los bienes de la parte sensitiva, ya que dichos bienes
son comunes a hombres y animales”. Mientras que, por el
contrario, “Dios gobierna mediante las criaturas intelec-
tuales a las demds” (Cap.LXXVII). Y esto sélo se lograba
a través de la ley (CAP. CIV). Estas ideas tuvieron como
antecedente los principios de su maestro Alberto Magno,
y es para los especialistas de su filosofia una base filosofica
que tendria una consecuencia en la estética de la arquitec-
tura y el arte de la Orden Predicadora®.

La serie que exalta en el sacrificio a los martires de la fe
no pretendia denunciar el pecado de la herejia, ni preten-
dia exponer la nobleza de un cuerpo entregado a nombre
de Dios. Buscaba sobre todo legitimar al hombre de la ley,
y concebia la defensa de ésta como el mas noble acto del
hombre religioso. Antes que denunciar al salvaje, esta serie
de retratos buscaba ennoblecer las formas de la inquisicién
como el principio legitimo de la ciudad catdlica. Que de
los ocho retratos reconocidos, cinco pertenecieran a frailes
inquisidores era un sustento a la necesidad de justificar la
actividad inquisitoria para garantizar la ley de Dios.

3 Santo Tomas, 2010.
2% Trembisnki, 2008.

i

CONCLUSIONES

Interpretar un programa iconografico como parte de
una dinamica espiritual y filosofica implica reconocer no
solo imdgenes o contextos de produccion artesanal, sino
también ideas que trascienden a los contextos estilisticos,
politicos o regionales. En este caso la imagen de marti-
res dominicos solo puede ser interpretada con relacién
a su disposicion espacial y al pensamiento tomistico del
cuerpo. La disposicion de las imagenes de martires inqui-
sidores de diversas fronteras de Europa, cuyos dias de ce-
lebracion se distribuyen a lo largo del calendario, estan
dispuestos a establecer una temporalidad y espacial en
torno al templo de Pedro Martir desde la unidad global.
Una idea barroca de globalizacion que lejos de definirse
en las mitologias propias de la imagen, se justificaba en los
encuentros con su tiempo presente, su modernidad.

Aunque el barroco sea muchas veces definido desde
formulas de la imagen especificas, simplificadas en térmi-
nos de apropiacion, reproduccion o mestizaje, la obra de
arte contiene un entramado mas complejo en el cual un
universo de ideas contribuyen a pensar sistemas de com-
prension del afuera que replican en las formas visibles de
la pintura y la arquitectura. El sistema planteado por la
serie de martires dominica no depende de la normativa
postridentina, e incluso no se puede comprender dentro
de una definicion de barroco. Y sin embargo puede dar
luces de la forma cémo se implementaban las ideas de una
doctrina en la imagen del siglo XVIII.

Ideas e imagenes deberian ser analizadas con mayor
frecuencia de forma simultdnea, pues son mas afines de lo
que parece. El tiempo y el lugar al que aluden no depen-
den de su materializacion tanto como de su desplazamien-
to y vigencia, y si pretendemos comprender la verdadera
dimension de lo visual, sus cauces, transferencias y despla-
zamientos, se deberian reconocer los encuentros entre el
pensamiento y las formulas de la imagen que lo localizan.
En este caso desde la idea global del martirio, la localiza-
cién especifica del cuerpo, y la limitacion de la frontera
ante la herejia, se puede comprender el sistema de un pen-
samiento visual que revela una cosmogonia: la cosmogo-
nia del mundo barroco en su mas amplia dimension.

262 EL CUERPO COMO SISTEMA: LA SERIE DE MARTIRES DE LA IGLESIA DE SANTO DOMINGO DE TUNJA, SIGLO XVIII.
e



BIBLIOGRAFIA

Anonimo (1647), Sagro Diario Domenicano, Napoli, Marc-antonio Ferro.
Anonimo (1758), Sagro Diario Domenicano, Roma, Giammaria Rizzardi.

Ariza, A. (1976), “Los dominicos en Colombia” en Apuntes. Instituto de

Investigaciones Estéticas. Pontificia Universidad Javeriana, n°. 12,

pp. 6-62.
Bianchi, I. (2008), La Politica Delle Immagini Nell’eti Della Controrifor-

ma: Gabriele Paleotti Teorico E Committente, Bologna, Editrice
Compositori.

Borja, J. (2010), Habeas corpus: que tengas (un) cuerpo (para exponer). Bo-
gota, Banco de la Republica.

Cannon, Joanna (2013), Religious Poverty, Visual Riches: Art in the Do-
minican Churches of Central Italy in the Thirteenth and Fourteenth
Centuries. New Haven, Conn.: Yale University Press.

Fajardo De Rueda, M. (2006), Los Dominicos y el Arte Colonial en Tunja.
La Silueta Ediciones Ltda. Bogota.

Giovanelli, P. (1765), Vita dei santi e beati fioventini, Firenze, N.D.
Kilde, J. (2008), Sacred Power, Sacred Space, Oxford, Oxord University

Press.

Lavrin, A. (2014), pp. 131-160, “Dying for Christ: Martyrdom en Re-
ligious transformations in the Early Modern Americas”, S. Kirk y
S. Rivett, Pennsilvania, University of Pennsilvania Press, 2014,

pp. 131-160.

Lesnick, D. (1989), Preaching in Medieval Florence: The Social World of
Franciscan and Dominican Spirituality, Athens, University of
Georgia Press.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Marchese D. (1679), Sagro Diario Domenicano, Napoli, Giacinto Paffaro.
Mozzarelli, C. (1997), I Tempi Del Concilio, Roma, Bulzoni.

Orlandi, S. (1952), San Pietro Martire Di Verona. Firenze, Edizioni “Il

rosario”.

Salcedo, J. (1976), “Memoria de la restauracion [del templo de Santo
Domingo en Tunjal]”, en Apuntes. Instituto de Investigaciones Esté-

ticas. Pontificia Universidad Javeriana, No. 12, pp. 29-75.

Santo Tomas. (2007), Suma contra gentiles, libros 1°y 2°, Madrid, Biblio-

teca de autores cristianos, (1260-64).

Stabenow, Jorg (2006), Lo spazio e il culto: relazioni tra edificio ecclesiale e
uso liturgico dal XV al XVI, Venezia, Marsilio- Kunsthistorisches
Institut.

Todenhofer, A. (2010), Kirchen der Bettelorden, die Baukunst der Domi-
nikaner und Franziskaner in Sachsen-Anhalt, Berlin, Dietrich Rei-

mer Verlag.

Varios (2005), Huellas de la recoleccién: Agustinos recoletos IV centenario.

Bogotd: Alcaldia Mayor de Bogotd, Corporacién la Candelaria.

Vidal, F. (1747), Sacro Diario Dominicano, Valencia, Joseph Thomas

Lucas.

Vidal, F. (1767), Sacro Diario Dominicano, Valencia, Joseph Thomas

Lucas.

Voelker, C. (1977), Carlos Borromae Instructions. Syracuse, Syracuse Uni-

versity Press.

263

Yo



e

IDOLATRAS Y HEREJES VASALLOS DE DEMONIO:
LA REPRESENTACION DEL ENEMIGO
EN EL VIRREINATO DEL PERU

LUCILA IGLESIAS / ARGENTINA

n su Tesoro de la lengua castellana o espaiiola, Se-

bastian de Covarrubias refiere sobre el térmi-

no “ENEMIGQO”: “el que no solo no es amigo, pero
es adversario, absolutamente se toma por el Demonio, por ser
enemigo universal del linaje humano, y nuestro adversario.”
(1674: Fol. 237v.).

En esta definicion se evidencia la connotacion religio-
sa que tenia la idea de “enemigo” para un escritor espa-
fol que escribe desde el seno de la Espafia catdlica del
siglo XVII. Esta asociacion con el Demonio también la
encontramos en imagenes y fuentes producidas durante el
periodo virreinal en Pert, que insisten en las conexiones
entre la heterodoxia con el principe del mal. Es el caso del
Confesionario bilingtie de Ludovico Bertonio, donde, en el
capitulo dedicado al “Cathecismo breve para los rudos”,
expone:

“No todos son Cristianos: porque algunos son Herejes, Moros, Tur-
cos, Idolatras que adoran los Idolos, y los Cerros, y son vasallos del

Demonio.” (1612: 62).

Estas concepciones podrian dialogar con una pintu-
ra presente en la iglesia de Caquiaviri, Bolivia, que tiene
como tema “El reinado del Anticristo” (Fig 1). En la es-
cena de contenido apocaliptico, se muestra al Demonio
entronizado, presidiendo una corte de seres monstruosos
y figuras de diversas naciones entre las que se pueden
identificar musulmanes con turbante e indigenas atavia-
dos con atributos incaicos. Para reforzar el mensaje, sobre
el lienzo aparecen integrados textos escritos entre los que
se puede leer:

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

“Le adoraran al Antechristo los judios y toda la multitud de los
mortales y serd su poder tan grande que sugetara al Oriente, y al

Mediodia y a todos los reinos y seftorios del mundo. [...]”.

En el arte virreinal sudamericano nos encontramos
con otras representaciones que muestran la iconografia de
herejes e idélatras atentando contra simbolos defendidos
por la Iglesia, siendo instigados por el Demonio, o bien
siendo vencidos por figuras del santoral cristiano. En el
marco de la prédica religiosa en América, estas imdgenes
se vinculan con las representaciones sobre protestantes,
musulmanes, judios e indigenas idélatras vehiculizadas a
través de sermones, cronicas y autos de fe, por citar algu-
nos. En particular nos referimos a la produccion escrita
del periodo de fines del siglo XVIy el siglo XVII, momen-
to en el se evidencian las reformulaciones y negociaciones
en relaciéon con la prédica y la practica religiosa.

En este trabajo nos ocuparemos de aquellas represen-
taciones de enemigos religiosos forjados por la Iglesia Ca-
télica en la region. Consideramos por un lado, que dichas
representaciones resultan efectivas como transmisoras
de una norma social que impone una serie de comporta-
mientos, prejuicios y actitudes sobre un “otro” condena-
ble. Funcionan para cohesionar sociedades heterogéneas
y son la expresion de un conflicto social, que enmascara
los intereses de un grupo (Coser 1961). Por otro lado, en
la trama discursiva que define a un “otro” como enemigo
suelen esconderse diversas estrategias de construccion de
poder politico, social y econémico.

Este aspecto que aparecia en los discursos visuales y
textuales de la prédica religiosa en los Andes tenia sus

265

Yo



Fig. 1 El reinado del Anticristo, Anénimo, Iglesia de Caquiviri, 1739, Bolivia.

antecedentes en el viejo mundo. El concepto de “ene-
migo” que en la Peninsula Ibérica estaba asociado a las
figuras de moros y judios, en el marco de las estrategias
discursivas para la evangelizacién en América, habria su-
frido un proceso de mestizaje al resignificar en textos e
imagenes un concepto heredado de la tradicion catélica
hispana. A partir de los postulados de Gruzinski, coinci-
dimos con una idea amplia de mestizaje vinculada a una
circulacion de cuerpos, pero también de practicas, saberes
e imaginarios que provocaron enfrentamientos, ajustes y
apropiaciones de diversa indole (2005: 15). En este senti-
do abordaremos las funciones que habrian cumplido las
representaciones de protestantes, musulmanes y judios en
la region andina, para finalmente abordar un caso mas
complejo, como es el de la figura del indigena, que sirvié
como espacio de disputa discursivo en la lucha contra el
enemigo universal de la Iglesia, el Demonio.

Nos centraremos en una idea que aparece como una
matriz discursiva en la caracterizacion de los diferentes
enemigos, vinculada al ataque de imagenes sagradas, que
en muchos casos se constituyd como una operacion dis-
cursiva frecuente para las acusaciones. A su vez, las analo-
gias entre los diferentes “enemigos” nos muestran que las

266
Yo

sospechas y denuncias vertidas por el discurso catélico se
constituyeron como un tépico que siempre recaia sobre
los conversos.

EL ENEMIGO HEREDADO

Si bien excede al proposito de este trabajo profundi-
zar en las representaciones del enemigo en la Peninsula
Ibérica, nos interesa presentar algunos aspectos de su
configuracién en el Viejo Mundo que entendemos como
herencias que fueron reinterpretadas y actualizadas en el
Virreinato peruano.

En consonancia con la definicién de Covarrubias, el
Demonio es definido como “enemigo del alma” -junto
con el mundo y la carne- en el Catecismo de Jeronimo de
Ripalda, texto de gran circulacién en la region, asi como
en la version elaborada tras el Tercer Concilio Limense
y su fundamento teoldgico surgié como respuesta a los
distintos planteos cismaticos desde los inicios del cristia-
nismo. La produccion escrita de los Padres de la Iglesia
ya mostraba la preocupacion teologica sobre el Demonio
y su accionar, identificdindolo como el Anticristo que co-

IDOLATRAS Y HEREJES VASALLOS DE DEMONIO...



rrompia a los hombres como forma de ofensa a Dios. Pero
en particular es San Ireneo quien introdujo que para im-
pedir la salvacion de los hombres el Demonio incitaba
al paganismo, la idolatria, apostasia, blasfemia y herejia,
estableciendo asi que los herejes y otros infieles formaban
parte de las milicias infernales'.

Hacia el siglo IX comenzaba a aparecer en escritos e
imagenes de distintas regiones europeas, una identifica-
cién del Anticristo con personajes historicos, como Maho-
ma, y se interpretaba la expansion islimica como el cum-
plimiento de las profecias apocalipticas. En la peninsula
Ibérica, esta tradicion es retomada por el movimiento de
los falsos martires de Cordoba, cuyas obras mencionaban
a Mahoma y sus adeptos como “anticristos”, “idélatras”,
“animales irracionales”, “asnos” y “serpientes”” (Monteira
2014: 59).

En cuanto la presentacion iconogrifica de los musul-
manes, en relieves de iglesias romanicas ibéricas se pueden
encontrar figuras caracterizadas con rasgos monstruosos,
como un modo de acentuar su asimilaciéon con el Demo-
nio, y la distorsion del aspecto fisico aparecia como ex-
presion de la corrupcion moral (Ibid: 65). En estas com-
posiciones, centauros, arpias y sirenas, eran representadas
con turbante, como atributo iconografico que indicaba su
adscripcion islamica, aspecto que heredaron las imagenes
andinas para la figura del musulman (Fig. 2).

Otro medio que sirvié para la difusion de la imagen
negativa del musulmdan fueron las danzas de Moros y Cris-
tianos, cuyo origen se remonta al siglo XII en el reino de
Aragon. Estas formaban parte de las fiestas patronales en
los pueblos y el acto principal consistia en que un grupo
de moros atacaban con el fin de robar la imagen milagrosa
de los cristianos con la ayuda de los diablos (Foster 1962:
383). El desprecio por las imagenes y simbolos cristianos,
se constituyd en los Andes como un elemento retérico
usual para la representaciéon de los enemigos religiosos.

Este mismo aspecto aparecia asociado a los judios en
Espafia. Podemos encontrar desde la tradicion medieval
un correlato visual de este topico de la profanacion de re-
presentaciones marianas y de crucifijos en el célebre can-
cionero mariano de las Cantigas. En la cantiga 34 (Fig. 3)
conservada en la Biblioteca del Escorial se muestra a un
judio que, instigado por el Demonio, “roba un icono de
la imagen de la Virgen Maria para arrojarlo a una letrina”
(Rodriguez Barral 2008:70).

Julio Caro Baroja (1978) refiere casos de literatura de
cordel que vehiculizaban acusaciones contra judios donde
aparecia el topico de los actos sacrilegos contra imagenes

1

Fig. 2 Iglesia de S. Claudio Olivares, Capiteles exteriores, Zamora (Izquierda),
e Iglesia de Ntra. S. de Requijada, Segovia (derecha), fines del siglo XII, Espafia.

Fig. 3 Cantigas de Santa Maria, Cantiga 34, Biblioteca del Escorial, Madrid.

Un estudio que amplia el problema del Demonio en la tradicion cristiana se puede ver en: Sanchez, Sebastian (2002). “Demonologia en Indias.

Idolatria y mimesis diabolica en la obra de José de Acosta”, Revista Complutense de Historia de América vol. 28, Madrid.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

2067

Yo



religiosas o la hostia. Es el caso de un romance conocido
como “El judio de Toledo” que relata la historia de un
judaizante que escapaba por las noches mientas su mujer,
muy devota, dormia, para realizar profanaciones a la ima-
gen de un Cristo crucificado que tenia escondido (Ibid:
189). Esta clase de acusaciones volvian a repetirse en las
causas juzgadas por la Inquisicion espaiiola hacia judios y
conversos incluso después de la Expulsion de 1492.

Volviendo nuestra atenciéon hacia la region andina,
para la empresa evangelizadora resulté fundamental el
cambio en la doctrina a partir del Tercer Concilio Limen-
se, que se materializo en una literatura mas pedagogica tra-
ducida a las lenguas locales. Hacia finales del siglo XVI se
puso mayor atencion a los cultos denominados idolatricos
que a los ojos de los espanoles seguian practicindose clan-
destinamente (Duviols 1977: 173-175). En esta coyuntura
por un lado, se instauraron las campaias de extirpacién
de idolatrias en el Arzobispado de Lima (1610) que se pro-
pusieron una sistematizacion y represion de las religiones
autoctonas y practicas heréticas, aunque nunca alcanzaron
a ejercer un control total sobre la poblacion. Por el otro,
los tribunales de la Inquisicion en Lima -en funciones
a partir de 1570 pero fortalecido a partir de 1629-, que
no tenfan jurisdiccion sobre los indigenas, funcionaron
como una herramienta de control social, sobre todo en lo
que concernia a los extranjeros que por definicién eran
siempre sospechosos desde el punto de vista religioso.
Este escenario resulto un terreno fértil para el surgimiento
de imagenes y textos que delinearan la representacion de
distintas clases de “enemigos”, y que justificaron pricticas
de poder econdémico y politico.

EL ENEMIGO PROTESTANTE

Las representaciones de protestantes como enemigos
de la fe que podemos encontrar en imdgenes y textos andi-
nos debemos situarlas en el marco de los postulados pos-
tridentinos asumidos por la Iglesia Catdlica a los fines de
contrarrestar los efectos y propaganda de la Reforma Pro-
testante. Un motivo iconografico frecuente en la regién
como “La nave de la Iglesia”* (Figs. 4 y 5) servia de esce-
nario para la inclusion de las figuras de Lutero y Calvino,
resignificando la estampa que sirvié de modelo que en su
lugar mostraba a los representantes de los antiguos cismas
(Iglesias 2013: 208-210). Los herejes aparecen flotando a
la deriva en el agua, debajo de la nave que representaba

a la institucién eclesiastica, junto a las “Navis Heretico-
» “« . . . ”» .

rum” y “Navis Scismaticorum”, timoneadas por seres de

aspecto demoniaco. Dicha asociacion recurrente entre el

Demonio y la heterodoxia era evocada también en sermo-

nes como el publicado por Fernando de Avendafio hacia

mediados del siglo XVII:

Mas los falsos Christianos, que se llaman Christianos, y mienten,
porque no lo son, mas son engaiiadores, y ministros del diablo, son
aquellos que no siguen, ni obedecen la doctrina deste Padre santo.
Sabeys quales son estos falsos, y malos? los que vosotros llamays
moros, y nosotros hereges, como aquellos que vinieron a robar por la
mar, que llamavan Ingleses. (1648: fol. 17r).

Aqui se enfatiza el vinculo entre la herejia, los ingleses
y la pirateria que se corresponde con los conflictos entre
la corona espafola y la britinica, y que tuvieron eco en el
Virreinato peruano. Los ataques de flotas inglesas, y lue-
go holandesas, a los puertos del Pacifico significaron una
amenaza en el plano geopolitico ya que existia el temor
de que se instalen colonias permanentes en las Indias es-
pafiolas. Pero ademas, en el plano econdmico constituian
un problema para comerciantes y mercaderes locales dado
que los piratas extranjeros secuestraban sus barcos y des-
truian el comercio facilitando el ingreso de productos
fordneos, asi como un acceso al territorio para aquellos
paises que lo tenian restringido (Aldana Rivera 1997:27).

Esto explica que en fuentes y relatos de los siglos XVI
y XVII encontremos una asociacién entre los términos in-
glés, pirata y luterano. En este sentido proponemos que
la figura del protestante se constituyd como un enemigo
externo, cuya amenaza real se fundamentaba en las his-
torias, un tanto ornamentadas, de ataques a los puertos
y pueblos costeros. Eran adversarios materializables que
llegaban a través del mar, que hablaban otra lengua y que
no buscaban instalarse en la region, generando un estado
de intranquilidad para las autoridades y las poblaciones
costeras. El virrey Duque de la Palata acusaba a piratas
ingleses de que “han cometido hurtos, no solo en mar
y tierra, sino sacrilegios atroces en los templos y en las
sagradas imagenes” y que “se a gritado en la calle y en los
pulpitos que no se hacia justicia, y que la estaban pidien-
do las sagradas imagenes hechas pedazos” (citado en Arrus
1904:181).

Tal como senalaramos, el topico frecuente de la des-
truccion de imdgenes a manos de herejes se presentaba,
en este caso, como justificacion para la implementaciéon

Existen varios ejemplos que siguen la estampa de Philippe Thomassin (Roma, 1602) como: Melchor Pérez Holguin, en la Iglesia de San Lorenzo

de Potosi (1706); Andnimo, en el Museo Pedro de Osma (siglo XVII); Anénimo, en el Convento de Ocopa (Depto. de Junin, Pert1); Anonimo de

Escuela Quitena (at.), en la coleccion Zingg (Caracas, Venezuela, siglo XVIII). Existe ademds un ejemplo novohispano de finales del siglo XVII que

actualmente se encuentra en el Museo Nacional del Virreinato atribuida a Miguel Jiménez.

268
Yo

IDOLATRAS Y HEREJES VASALLOS DE DEMONIO...



Fig. 5 Triunfo de la iglesia, Melchor Pérez Holguin, Iglesia de San Lorenzo de Potosi, 1706, Bolivia.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 269
e



de castigos a los extranjeros. Antonio de la Calancha en su
Crénica moralizadora... narra episodios iconoclastas, como
el protagonizado por Richard Hawkins en el puerto de Val-
paraiso durante 1594, que venia al mando de “un galedn
de corsarios ingleses luteranos” (1638: fol.283). Luego de
apoderarse de un navio en el que hallaron una imagen de
Cristo crucificado, menciona que “Los luteranos después
de averlo encarnecido le izieron pedacos i lo echaron al
mar” (Ibid). Segtin Calancha el acto sacrilego es lo que
motiva la movilizaciéon de las autoridades para la captu-
ra de las naves britdnicas. Pero a partir del relevamiento
de otras fuentes que relatan el viaje de Hawkins por las
costas peruanas pudimos demostrar que el episodio del
ataque iconoclasta nunca ocurrio, y que se trataba de una
operacion discursiva del cronista agustino legitimando la
persecucion a los navios ingleses (Iglesias 2013: 211-213).

EL ENEMIGO JUDIO

En relacion con las representaciones de judios, Gisbert
plantea que el judaismo no se habria presentado como “la
religion del otro” por las filiaciones del cristianismo con
la tradicion hebrea (1999: 260), motivo por el cual su ima-
gen no seria tan frecuente en el arte virreinal sudamerica-
no. A diferencia de otras identidades religiosas, no apare-
cen atributos iconograficos que identifiquen al judio. Sin
embargo, fuentes visuales y textuales como ejecutorias,
probanzas de sangre y juicios inquisitoriales aplicados a
judaizantes -especialmente portugueses conversos- dan
cuenta de la necesidad que habria habido de definir esta
figura para justificar distintas practicas de poder econd-
mico. En este sentido, resulta interesante la postura de
Ramos quien seiala que “el Tribunal de la Inquisicion en
el Peru fue en parte un instrumento al servicio de elemen-
tos monopolistas limefios, agrupados en el Tribunal del
Consulado que, en la categoria de familiares del Tribunal,
se valieron del Santo Oficio para eliminar a sus competi-
dores portugueses” (1989:91).

La figura del judio podria pensarse en términos de
un enemigo interno, como un actor social del Virreina-
to que significaba una competencia para los comercian-
tes limefos y que fue objeto de un fuerte prejuicio hacia
los extranjeros, en particular portugueses. Autores como
Wachtel (2007) y Fogelman (2012) demostraron que mu-
chas acusaciones contra judaizantes se fundamentaron en
blasfemias y ultrajes cometidos contra imagenes marianas
y crucifijos, es decir, aquellos simbolos negados por la per-

3
4
(Monteira 2012, p. 49).

270
Yo

tinacia hebrea. Dicho aspecto se ancla en una tradicién
sobre los supuestos tratos de los judios respecto de las
imagenes cristianas que, como mencionamos ya circulaba
desde el Medioevo en la Peninsula Ibérica.

Para las autoridades coloniales la presencia de cristia-
nos nuevos en Brasil significaba una amenaza latente que
podia trasladar la frontera para reactivar précticas crip-
tojudias, pero ademds existia un temor sobre las alianzas
que podian tejerse con los holandeses, que controlaban el
norte del Brasil (Silverblatt 2000: 530). Las sospechas de
una conspiracidon entre portugueses conversos y Holanda,
que también significaba una enemistad religiosa por su
adscripcion protestante, se plasmaron en cartas a Madrid
como la que envio el juez de la Inquisicion Juan de Ma-
fozca acusando a judaizantes de guardar armas para cola-
borar con una segunda invasion holandesa en el puerto
del Callao (Ibid: 531).

En las fuentes se evidencia otra sospecha de conspi-
racion nacida en el Nuevo Mundo que aliaba a judios
con los indigenas, en particular en contextos comerciales
como los mercados limedios (Ibid: 534). Las analogias en-
tre ambos se fundan en las teorias del origen de los ame-
ricanos como una de las tribus perdidas de Israel y son
acentuadas por escritos que mencionan que comparten
practicas rituales y refieren similitudes fisicas y de tempe-
ramento’.

EL ENEMIGO MUSULMAN

La figura del moro o turco es bien reconocible en las
imagenes andinas, con atributos iconograficos que lo
identifican, como el turbante -con o sin la medialuna-,
bigotes y barba y el sable curvo. A pesar de que no hubo
una presencia significativa de musulmanes en el Virrei-
nato del Peru, llama la atencion que se trate de la figu-
ra mas representada como enemigo del dogma en el arte
Virreinal sudamericano. En este sentido consideramos la
figura del moro como un enemigo retoérico, que habitaba
las imdgenes, fiestas y sermones, pero cuya presencia en
los discursos visuales y textuales no respondia a una ame-
naza real.

En la peninsula Ibérica la inclusion de moros en la ico-
nografia religiosa cumplié una funcién de propaganda en
el contexto de la Reconquista, como el caso de los relieves
romdnicos antes citados. Santiago matamoros es un mo-
tivo que surgié en dicha coyuntura® y que tuvo una fuerte
presencia en las iglesias americanas. Un atributo como el

Es el caso del Compendium de Vasquez de Espinosa (24, 64), y el Memorial de Fray Buenaventura de Salinas y Cérdoba, 1653, p. 11.

La imagen mds antigua que se localizo de esta iconografia es un relieve en el tumbo B de la catedral de Santiago de Compostela datada en 1326

IDOLATRAS Y HEREJES VASALLOS DE DEMONIO...



Fig. 6 Defensa de la eucaristia, Andnimo, Casa del Moral, Arequipa,
siglo XVII, Peru.

turbante aparecia como una herencia europea asociada a
la figura del moro, pero creemos que su configuracion ico-
nografica con caracteristicas definidas en la region es una
materializacion visual de los personajes de las danzas de
Moros y Cristianos, que se celebraron en diferentes ciuda-
des y pueblos desde los inicios de la conquista.

Un motivo como “La defensa de la Eucaristia”, tam-
bién tenia representaciones anilogas en altares efimeros
que se exhibian en fiestas religiosas, como el que registrd
Arzans de Orztia y Vela en Potosi (Iglesias 2014:10). Nos
interesa destacar este motivo iconografico sin precedentes
en la metrépolis hispana, con numerosos ejemplos sud-
americanos. A pesar de no haber dado con una estampa
que sirviera de modelo, creemos que deben haber circu-
lado grabados con este motivo por la region dada la simi-
litud del esquema compositivo en todos los ejemplos pin-
tados. Los lienzos muestran al rey espaiiol —en su versién
hausburica (Fig. 6) o borbénica (Fig. 7)- defendiendo con
espada en mano la custodia que intenta ser derribada por
un grupo de moros. El mensaje que encierra la imagen fue

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 7 Defensa de la eucaristia Anénimo, Casa del Moral, Arequipa,
siglo XVIII, Peru.

identificado por Mujica Pinilla como un signo del adveni-
miento del Anticristo, que se concretaria cuando deje de
celebrarse el Sacramento eucaristico (2007: 176). Se vincu-
la asi, a la herejia islimica con el Demonio, pero ademas
se plasma visualmente el topico constituido en una matriz
discursiva, de la heterodoxia que atenta contra los simbo-
los cristianos.

Respecto de la eficacia de la figura del moro como ene-
migo retorico, podria asociarse a la voluntad de mostrar
un ejemplo de infiel converso que no fue aceptado como
stibdito y que se convirtié en un adversario religioso y mi-
litar. Esta equivalencia es sefialada por cronistas como Lo-
pez de Gémara quien sefala “comenzaron las conquistas
con los indios acabada la de los moros, porque siempre
guerreasen espafoles contra infieles” (citado en Domin-
guez Garcia: 40). Adorno propone que el discurso cristia-
no sobre los infieles empleaba una “seméntica fija” y la
busqueda de analogias entre indios, moros y judios que
aparecia en las fuentes revela procesos de fijar la alteridad
apoyandose en la semejanza (1988: 63).

271

Yo



Fig. 8 Virgen del Sunturhuasi Anénimo, Museo Udaondo, Lujan,
fines de siglo XVII, Argentina.

LA FIGURA DEL INDIGENA
COMO ESPACIO DE NEGOCIACION

Si bien en una primera lectura podria pensarse que en
el contexto de la empresa evangelizadora la figura del in-
digena no podia ser presentada como enemigo, dado que
su conversion justificaba el sostenimiento de la colonia,
debemos tener en cuenta que, como sefiala Estenssoro, la
categoria de “indio” en si misma tenia una carga religio-
sa negativa (no cristiano) (2003: 142). De esta manera el
término “indio” ponia el énfasis en su caracter de nedfito,
que al igual que los conversos siempre eran sospechosos
desde el punto de vista religioso. Para los tedlogos y ecle-
siasticos el problema lo constituia su “enfermedad idola-
trica hereditaria” (Acosta 1987: 255). En la Historia natural
y moral de las Indias (1590) José de Acosta, en el capitulo
que abre el libro V donde explica las causas de la idolatria,
mencionaba: “[el Demonio] no cesa de inventar modos de
idolatria con que destruir los hombres y hacerlos enemigos de
Dios” (1894: 4). Dicho error equiparaba al indigena con-
verso pecando junto con otras figuras de la heterodoxia,
e instigado por el Demonio a desviarse de la fe, tal como
sefaldramos en el lienzo de Caquiaviri.

Algunas décadas mas tarde, Pablo José¢ de Arriaga es-
cribia en las recomendaciones para los procedimientos

272
Yo

durante las visitas de idolatrias que “teniendo la noticia de
la Idolatria, que pudiere aver averiguado [...], avisard en un ser-
mon, de los que se van haziédo, ddndoselo a entender con muchas
veras a todo el pueblo, el grave delito, que todos an cometido en
adorar Huacas, &c. Y como estan descomulgados, y son enemi-
gos de Dios;” (1621: 95). Si bien la Iglesia presentaba su
batalla discursiva contra el Demonio, en este sentido que
sefalamos, la figura del indigena idolatra si aparece, me-
diante un desplazamiento, como enemigo y adversario del
régimen colonial: si no era catélico, no era subdito.

La iconografia que remite a los relatos sobre el epi-
sodio temprano del Sunturhuasi (Fig. 8), con el Cuzco
sitiado por Manco Capac y la intercesion de la Virgen
para evitar que los nativos quemaran la capilla donde se
refugiaron los espafoles, exhiben lo infructuoso de la re-
sistencia indigena. Ademas de impedir la destruccion de
la iglesia, simbolo de la institucion eclesiastica, el milagro
mariano a través de la emisién de polvo cegando a los in-
dios, dota al relato de un contenido alegdrico: su ceguera
es el velo que cubre la razén y lleva a incurrir en errores,
topico que también encontramos asociado a los moros
(Iglesias 2014: 9).

Para el caso de las analogias entre indigenas y judios,
ademas de la teoria del origen compartido que mencio-
namos, el mito de la evangelizacion previa de América a
manos de Santo Tomas o Bartolomé justificaba el sojuzga-
miento de los indigenas como un castigo divino por haber
rechazado el evangelio (Tudisco, Guerra 2012: 64-65). En
la Iglesia de Carabuco, los tondos del registro inferior de
los lienzos de las postrimerias despliegan la historia de la
cruz milagrosa traida por el santo al pueblo, y detallan los
ultrajes cometidos a la imagen por los indios instigados
por el Demonio (Fig. 9). Aqui volvemos a encontrar un
episodio iconoclasta, intervencion demoniaca mediante
este caso, en una asociacion que funciona legitimando la
evangelizacion y su cardcter coercitivo. La interaccion con
el Demonio en confesiones, bailes y borracheras, también
podemos encontrarla en el registro superior del lienzo del
infierno en la misma iglesia (Fig. 10). Resultan llamativas
dos figuras en particular, con rasgos monstruosos y vesti-
dos con unkus, que podrian leerse bien como indigenas
demonizados, o bien como el Demonio trasvestido con
atavios indigenas para engafiar a los nativos.

Ademads de esta dimension en la representacion del
indigena, debemos tener en cuenta que existen otras ima-
genes, como el caso de la serie del Corpus Christi, donde
se puede ver al indigena caracterizado con su vestimenta
y distintivos, como stbdito y un actor social mas del Vi-
rreinato peruano. En este sentido, aparecen dos modos de
representar al indigena, en ocasiones acusandolo de ser
instigado por el Demonio, atentando contra la Iglesia con
sus practicas idolatricas, y en otros casos se lo aceptaba en

IDOLATRAS Y HEREJES VASALLOS DE DEMONIO...



ceremonias religiosas, se mantenian antiguas estructuras
de poder y privilegios de la elite incaica, o se lo incorpora-
ba en cuadros religiosos como donante.

A lo largo del trabajo pudimos identificar en imagenes
y textos producidos en el Peru virreinal la presencia de di-
ferentes enemigos religiosos —externos, internos o retori-
cos, aunque todos construidos- que justificaron pricticas
de poder econémico y politico. Y si bien nos encontramos
con operaciones discursivas similares para la acusacion de

los herejes e infieles heredadas de Europa, como el topico
de la iconoclasia, la busqueda de analogias o la sospecha
sobre posibles alianzas, la representacion del indigena ex-
hibia nuevos matices. A partir de estos dos modos de ser
representado, como aliado del Demonio y como subdito,
la figura del indigena se presentaba como el campo de
batalla, como un espacio de negociacion y disputa, en la
lucha que se libraba desde el discurso entre la Iglesia y su
enemigo universal, el Demonio.

Fig. 9 Lienzos del Purgatorio y Juicio Final, Tondos 10 y 11, Iglesia de Carabuco,

1684, Bolivia.

Fig. 10 Lienzo del Infierno (detalle), Iglesia de Carabuco, 1684, Bolivia.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

273

Yo



BIBLIOGRAFIA

Acosta, José de [1590] (1894), Historia natural y moral de las Indias. Tomo
II. Madrid, Juan de Leon (Imp.).

Adorno, Rolena (1988), “El sujeto colonial y la construccion cultural
de la alteridad” en Revista de Critica Literaria Latinoamericana,

N° 28. Lima, CELAP.

Aldana Rivera, Susana (1997), “No por la honra sino por el interés.
Piratas y comerciantes a fines del siglo XVII”, en BIRA: Boletin
del Instituto Riva-Agiiero. Lima.

Arriaga, Pablo José de (1621), Extirpacién de la idolatria del Piru. Lima,
Imp. Geronymo de Contreras.

Avendano, Fernando de (1648), Sermones de los misterios de nuestra santa
fe catélica, en lengua castellana, y la general del Inca, Impugnanse los
errores particulares que los indios han tenido. Lima, lorge Lopez de

Herrera (Imp.).

Bertonio, Ludovico (1612), Confesionario muy copioso en dos lenguas ayma-
ra y Espaiola, con una instruccién acerca de los siete Sacramentos de
la Santa Iglesia, y otras varias cosas, como puede verse por la tabla del
mismo libro. Provincia de Chicuyto, Francisco del Canto (Imp.)

Coser, Lewis (1961), Las Funciones del conflicto social. Madrid, FCE.

Covarrubias Orozco, Sebastian de (1674), Tesoro de la lengua castellana o
espaiiola. [En linea), CervantesVirtual. URL: http://www.cervan-
tesvirtual.com/servlet/SirveObras/8025052954570383196613/

index.htm.

Dominguez Garcia, Javier (2006), “Santiago mataindios: La continua-
cion de un discurso medieval en la Nueva Espafia” en Nueva
Revista de Filologia Hispdnica, vol. 54, n° 1. México, El Colegio
de México.

Estenssoro, Juan Carlos (2003), Del Paganismo a la Santidad. La incorpo-
racion de los indios del Peru al catolicismo. 1532-1750. Lima,

IFEA.

Fogelman, Patricia (2012), “‘Son unas puercas todas las imdgenes y
unos pedazos de palo’: Manuel de Coito, escultor portugués
acusado por blasfemias ante el Santo Oficio de la Inquisicion.
Buenos Aires, siglo XVII” en Populacdo e Sociedade n° 20. Por-
to, CEPESE.

274

Yo

Gruzinski, Serge (2005), “Passeurs vy élites “catélicas” en las Cuatro
Partes del Mundo. Los inicios ibéricos de la mundializacion
(1580-1640)” en O’Phelan Godoy, Scarlett; Salazar-Soler, Car-
men (eds.), Passeurs, mediadores culturales y agentes de la primera

globalizacién en el mundo ibérico, siglo XVI-XIX. Lima, IFEA.

Iglesias, Lucila (2014), “Moros en la costa (del Pacifico). Imagenes e
ideas sobre el musulman en el Virreinato del Pert” en Didlogo
Andino 45. Arica, FEyH, Univ. de Tarapaca.

————— (2013), “Naves, herejes y luteranos”, en Avances 23. Cordoba,
CIFFyH, UNC.

Monteira Arias, Ines (2014), “Alegorias del enemigo: la demonizacion
del islam en el arte de la “Espafia” medieval y sus pervivencias
en la Edad Moderna” en Tausiet, Maria (comp.). Alegorias. Ima-
gen y discurso en la Espaiia Moderna. Madrid, CSIC.

————— (2012), “El triunfo sobre la idolatria como victoria sobre el Is-
lam: Nuevas consideraciones sobre el caballero victorioso en el
roménico hispano”, Espacio, Tiempo y Forma, Serie VII, H.a del

Arte, t. 25. Madrid, UNED.

Ramos, Gabriela y Urbano, Henrique (1993), Catolicismo y extirpacién
de idolatrias. Siglos XVI-XVII. Charcas, Chile, México, Perii. Cua-
dernos para la historia de la Evangelizacion en América Latina,

Vol. 5, Cuzco, CERA Bartolomé de las Casas.

Rodriguez Barral, Paulino (2008), La imagen del judio en la Espaia me-
dieval: el conflicto entre cristianismo y judaismo en las artes visuales

géticas. Barcelona, Ediciones Universitat Barcelona.

Silverblatt, Irene (2000), “New Christians and New World Fears in
Seventeenth-Century Peru” en Comparative Studies in Society
and History, Vol. 42 N° 3. Cambridge, Cambridge University
Press.

Tudisco, Gustavo y Diego Guerra (2010), “El Apostol soy yo: José de
Atrellano y el programa iconografico de la Cruz de Carabuco”.
En Siracusano, Gabriela (ed.). La paleta del espanto. Buenos Ai-
res, UNSAM edita.

IDOLATRAS Y HEREJES VASALLOS DE DEMONIO...



LA ESCUELA DEL COLLAO AL OCCIDENTE
DEL TITICACA

MARTIN ISIDORO - CLELIA DOMONI / ARGENTINA

entro de la escuela del Collao (siglos XVI -entrado
el XIX), la cual se extiende entre La Paz y los pue-
blos de las orillas del lago Titicaca', encontramos
el antiguo Chucuito. Alli, incluyendo Copacabana?, flore-
ce una logica artistica comun de cierta autonomia. Gravi-
tando entre importantes nucleos de irradiacion de ideas y
arte como el Cuzco, Arequipa y La Paz, esta area de dicha
region artistica surandina evidencia indicios concretos y

estrechos de conexiones maestro-seguidores documenta-
das’®, constantes estilisticas de gusto (italiana, flamenca y
sevillana*) y busquedas locales -Kunstwollen-, e intercam-
bios tanto internos especificos -de los cuales un caso nos
ocupard en este trabajo- como allende sus fronteras don-
de se afirma su identidad geografica asi como su adhesion
a una tradicion propia’. Este lugar de arte es de caracter
descentralizado, sin una Unica urbe hegemonica, pues

Cfr. Gisbert, T. “Los estilos de la pintura colonial en Bolivia.” En Unién Latina. El retorno de los dngeles. La Paz, Unién Latina, 2000, pp. 119 y
121-123.

En este recorte de estudio hecho para profundizar la escuela del Collao definida por Gisbert, la inclusion de esta ciudad, se justifica por su union
espiritual desde lo doctrinal con las ciudades de Chucuito. Copacabana es incorporada a la doctrina de Chucuito durante la primera evangeliza-
cion de la zona, llevada a cabo por los dominicos (1534-1576), segun fray Reginaldo de Lizdrraga (Lizarraga, R. Descripcién Colonial (Libro Primero)
[Descripcion breve de toda la tierra del Perii, Tucumdn, Rio de la Plata y Chile, para el Excelentisimo Sefior Conde de Lemus y Andrada, presidente del Consejo
real de Indias, por Fr. Reginaldo de Lizdrraga.]. Buenos Aires, Libreria La Facultad, 1916 [1605] cap. LXXXVI p. 220.; Espinoza Soriano, W. “Copa-
cabana del Collao: Un Documento de 1548 para la etnohistoria andina”. En Bulletin de Ulnstitut Francais d’Etudes Andines. Lima, Institut francais
d’¢tudes andines-IFEA, Tomo 1(1),1972. 1-16 pp.). Este nexo se vuelve a asegurar con el apoyo jesuitico de Juli, hacia 1583, a la devocion mariana
del Santuario, dado por parte del padre Diego Torres, Rector de la Compaiiia de Jests, quien se hace cofrade, arrastrando a los individuos de su
comunidad (Noel, M. S. El santuario de Copacabana, de la Paz a Tiahuanaco. Buenos Aires, Academia Nacional de Bellas Artes Bellas Artes, 1950.
p. XVII). Afos mas tarde, continua la relacion entre los jesuitas y los agustinos, los nuevos administradores del Santuario (Ibidem, p. XIX).

Para analizar un caso en que un seguidor retoma a Bitti. Ver, Isidoro, A. M. “Fuentes graficas del bautismo de Cristo en el Collao”. En IX Jornadas
de Arte e Investigacion: El arte de dos siglos: balance y futuros desafios (noviembre 2010). Buenos Aires, Instituto de Teoria e Historia del Arte “Julio E.
Payro”, Facultad de Filosofia y Letras/UBA, 2012. En cuanto a las relaciones maestro-discipulado, se deduce el entrenamiento de artistas locales
durante la estancia de Bitti en Juli. Ver, Gisbert T. et al. La pintura mural en Sudamérica. Vaduz (Liechtenstein), System Verlag, 1979. Isidoro, A. M.
“Immaginario italo-fiammingo della pittura murale nel Sud Andino”. En XXXIV Convegno Internazionale di Americanistica. Perugia (Italia), Centro
Studi Americanistici “Circolo Amerindiano” Onlus, 2012.

Ver. “Bitti en el Virreinato del Perti.” En Mesa, ] y Gisbert, T. El manierismo en los andes. La Paz, Union Latina, 2005. Isidoro, M. y Domoii, C. “Pre-
sencia flamenca en el Collao jesuitico: Forchaudty el comercio del arte.” En Migraciones y Rutas Del Barroco. Memoria del VII Encuentro Internacional
Barroco. La Paz, Fundacion Vision Cultural. 2014. Isidoro, M. y Domoii, C. “Apostolado zurbaranesco en Pomata”. (Este texto es reproducido en
el presente volumen).

So6lo pensar en la fortuna iconografica de la Virgen de Copacabana o Pomata.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 275

Yo



ciudades como Juli, Pomata y Copacabana funcionaron
como centros no exclusivos de proyecciéon cultural cuyos
logros y avatares se sustentaron en la suerte y objetivos de
las ordenes jesuita, dominica y agustina respectivamente.

Hacia la cuarta década del siglo XVII, comienza a ser
documentable la relaciéon de Ilave con el santoral jesuitico
y su ideario religioso. Vemos al parroco y extirpador de
idolatrias Diego Garcia Quadrado, impulsando las obras
y la ornamentacién de San Miguel con la adquisiciéon de
cuadros de santos con dos lineas ideoldgicas muy marca-
das: la de la orden dominica y la de la jesuita -imagenes
de Ignacio y Francisco Javier-. A lo largo de los siglos XVII
y XVIII, se estrechan con Juli intensos vinculos artisticos,
mas alla de los contactos de esta indole con ciudades
como La Paz (y otras ciudades de Charcas) o Cuzco®. De
hecho, en el primer cuarto del siglo XVIII, el parroco Juan
Garcia de Arriaga le compra, en 1725, para la Iglesia de
San Miguel de Ilave 14 lienzos de escuela julina al padre
Blas Pérez, cura de San Pedro de Juli: 7 de la vida de San
Ignacio y 7 de San Francisco Javier’.

Los cuadros, que se analizaran a continuacién, se en-
cuentran en el depdsito de San Miguel y podrian sentar
las bases de una reflexion modélica sobre la evangelizacion
en las ciudades periféricas a este gran centro productor de
ideas y obras de arte que es Juli. Puesto que el espacio
collavino es un sistema que superaria los limites juridicos
tajantes de las ordenes en favor de las necesidades de la
evangelizacion.

SAN IGNACIO EVITA QUE PEQUE
EL JOVEN LASCIVO

Ribadeneyra, en su Flos sanctorum®, nos narra esta his-
toria en la que Ignacio arriesga su vida para la salvacion
del préjimo. Estando en Paris, busca apartar a un hom-
bre perdido de una mugercilla que tenia. Pero, no lo po-
dia persuadir con palabras. Entonces, sabiendo que, una

noche gélida de invierno, iba a pasar junto a un lago para
encontrarse con ella, decide sumergirse en sus aguas has-
ta el cuello y esperarlo. Al acercarse este hombre, le grita
diciendo: Adonde vas, miserable, no vés la espada de la Divina
Justicia, que te a menaza? Anda adelante, anda, cumple con
tu maldito gusto, yo estaré aqui afligiendome entretanto por tu
causa, hasta que a costa mia aplaque el enojo de Dios. Atdnito
con el especticulo de tan estupenda caridad, obedece vy
deja de pecar. Luego, el santo ayuné por tres dias, orando
en ldgrimas, hasta lograr que dicho hombre perseverara en
el cambio (Fig. 1a).

Parte de este cuadro (211 x 369 cm) toma casi literal-
mente’ como fuente grifica la estampa Ne 42 de la serie
romana conocida como Rubens-Barbé (1609, 1622'°) so-
bre la vida del santo (Fig. 1b). Esta biografia grifica ofi-
cial fue grabada probablemente por Jean-Baptiste Barbé,
siguiendo en algunas escenas dibujos de Rubens, y las ins-
cripciones en latin fueron realizadas por Mikotaj £eczycki
(Lancicius) y Filippo Rainaldi'l. La inscripcion, que no
cita ninguna fuente escrita, reza coincidiendo de modo
general con Ribadeneyra: Ab impuris amoribus quempiam
reuocaturus in summa hyeme, gelido se in stagno collo tenus im-
mergit, ibique praetereuntem conspicatur, voce dspectuque terret,
et conuertit. [Ignacio] lo llamara a apartarse de los amo-
res deshonestos, sumergiéndose hasta el cuello, en pleno
invierno, en un estanque de agua gélida vy, alli [el joven]
viéndolo al pasar, estupefacto por lo que contemplaba y
escuchaba, cambia de opinion.

Este lienzo, sin embargo, enriquece la historia, hacien-
do hincapié en el momento de arrepentimiento del joven
(Fig. 2). De rodillas y con sus manos cruzadas sobre su
pecho ante el santo, en un tipico gesto de fervor religioso
—Inbrunstgestus—', el joven expresa reverencia y humildad,
asi como sobrecogimiento frente al mysterium tremendum et
fascinans®® que ha presenciado. Es probable que estemos
ante la presencia de retratos, e incluso autoretratos, entre
los personajes de comparsa que asisten a esta escena.

Cfr. Gutiérrez, R. et al. Arquitectura del Altiplano Peruano. Buenos Aires, Libros de Hispanoamérica, 1978, pp. 293-298 y 302-303.

T AGI, Seccién V, Audiencia de Charcas, Legajo 376, Informe de Alejo Fernando de Roxas y Azevedo Obispo de la Paz, 10 de noviembre de 1725.
Indica el Padre Arriaga, graduado en Cuzco, reedifico la iglesia de Ilave. Cfr. Gutiérrez, R. et al. op. cit., pp. 294 y 302.
8 Cfr. Ribadeneyra, P. et al. Flos sanctorum. Madrid, Imprenta de Agustin Fernandez, 1716 [1599]. Vol. 4. pp. 191-192.

Se simplifica el paisaje del fondo, también se agrega una Biblia y la vestimenta del santo en la orilla del lago. Esto tltimo optimiza la comprension

de la escena milagrosa y sirve tanto de nexo como de separacion de la escena contigua del arrepentimiento.

Esta serie aparece impresa y encuadernada en el libro Vita Beati P. Ignatii Loiolae Societatis lesv Fundatoris: la primera edicion, en 1609, publicada con

motivo de su beatificacion por Paulo V, consta de 79 estampas; en 1622, se reedita a causa de la canonizacion por Gregorio XV con el agregado de

una estampa (retrato de Ignacio). Cfr. O’'Neill, C. E. et al. Diccionario histérico de la Compaiia de Jesiis. Biogrdfico-temdtico I. Roma-Madrid, Instituto

Historico SI/Univ Pontifica Comillas, 2001, p. 250.
" Ibidem.

12 Barash, M. Giotto y el lenguaje del gesto. Madrid, Akal, 1999, pp. 80-95.
Dadosky, J.D. Religious Knowing. Encountering the Sacred in Eliade and Lonergan. New York, State University of New York Press, 2004, pp. 13-16.

276
Yo

LA ESCUELA DEL COLLAO AL OCCIDENTE DEL TITICACA



Fig. 1 a) Escuela julina.
San Ignacio evita que peque
el joven lascivo, c. 1725,
6leo sobre tela, depdsito de
la Iglesia de San Miguel de
llave; b) Jean-Baptiste Bar-
bé, segin Rubens. Vida de
San Ignacio, estampa N° 42,
1609/1622.

LA INTERCESION DE SAN IGNACIO
ANTE LA VIRGEN DEL CARMEN PARA SALVAR
A DONA MARIA DE AHOGARSE

Este milagro calificado' estd propiciado por Dios para
salvaguardar la honra del santo, pagando injurias con be-
neficios®. Ribadeneyra narra en Flos sanctorun'® que dos
mujeres nobles, Dofia Violante y su hija Dofla Maria,
partieron el 24 de junio de 1618 de la rivera del Araxi
(Cerdena), en el Genovesado, hacia una iglesia en Loan[o]
(Liguria) donde se veneraba a la Virgen del Carmen. Al
volver, el miércoles de las cuatro temporas de la Pascua,
se encuentran con el rio Antognano (cercano a la ciudad
de Albenga, Liguria), muy crecido por las lluvias. Maria se
acercd a su margen para ver la creciente, cuando se des-
morond la arena bajo sus pies y cay, arrastrandola rapida-
mente una milla dentro del mar. Mientras su madre pedia
auxilio, ella se hundié tres veces. Dofla Maria le rogé a la
Virgen del Carmen, San Francisco de Paula -cuya iglesia
poco antes habia visitado- y a todos los angeles y santos de
la corte celestial. Pero, viendo que sin remedio se ahogaba
invoco a San Ignacio: O Bienaventurado Ignacio, ayudame,
pues sabeis que tengo dos hermanos en vuestra Religion. Lo re-
cordd, pues seis dias antes habia sonado que la Virgen del
Carmen vy él la salvaban de morir en el mar. Terminada la
oracién, flotéd derecha con los brazos abiertos en forma
de cruz y sus pies juntos. De repente, la rodeé una nube
que llegaba al cielo, resplandeciente y cercada de angeles;

Fig. 2 Detalle de San Ignacio evita que peque el joven lascivo.

“Sucedi¢ el afo 1618 y de un traslado auténtico de los processos originales deste milagro calificado por el Obispo de Alvenga [Albenga, Liguria] se

saco todo lo que queda referido”. Nieremberg, J. E. Honor del Gran Patriarca San Ignacio de Loyola, fundador de la Compaiiia de Jesus. Madrid, Maria

de Quifones, 1645. p. 112.

647.
16 Cfr. Ribadeneyra, P. et al. op. cit., pp. 216-218.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Cfr. Garcia, F. Vida, virtudes, y milagros de S. Ignacio de Loyola fundador de la Compaiiia... Madrid, Imprenta de Don Gregorio Hermosilla, 1722, p.

277

Yo



Fig. 3 Escuela julina. La intercesiéon de San Ignacio ante la Virgen
del Carmen para salvar a Dofia Maria de ahogarse, c. 1725, éleo sobre tela,
depdsito de la Iglesia de San Miguel de llave.

Fig. 4 Anonimo arequipefio. La intercesion de San Ignacio ante la Virgen
del Carmen para salvar a Dofia Maria de ahogarse, siglo XVII, éleo sobre tela,
Iglesia de la Compafiia de Arequipa.

17

alli, Ignacio aparecia con rayos de luz que nacian de éL
En la parte superior, se encontraba la Virgen del Carmen
como Reina de los Cielos, flanqueada por dos dngeles que
sostenian sus ropajes. En ese momento, pidio que el santo
interceda ante ella, y él con los brazos abiertos la amparo.
La Virgen, bajando de su trono se puso al lado de Ignacio
y lo senalod con el indice de su diestra, proclamando: Ves
aqui el Santo que tu llamas. Entonces, Dona Maria, entre
ldgrimas, dijo: O Bienaventurado Ignacio, perdonad mi atre-
vimiento, y descortesia en no aver hablado con tanta estima de
vuestra santidad, como era razon con mi hermano de vuestra
Compaiiia, diziendo, que avia entrado en una Religion de uno
que no era Santo: y confiesso, y diré & vozes por todas las partes
del Mundo, donde estuviere, que he wvisto, y conocido sois Santo,
y Santissimo, y, confio en vuestros merecimientos. Que me aveis
de ayudar, ¢ interceder por mi a la Madre de Dios. Escuchando
esto, la Virgen la reprendié amorosamente: Como te atrevis-
te a dezir que no era Santo? Ves a qui como es Santo, y de tantos
Santos como has llamado, él solo viene para ayudarte, y por su
medio has de ser salva. Tres horas duré la vision, justo hasta
el momento que un hombre la logré socorrer, no obstan-
te, el milagro continuaba puesto que ella flotaba rigida y
esto fue visto por muchos, que habian sido atraidos por
la prodigiosa nube. Llegada a tierra, se hincé y elevo una
oracion al cielo, y pidio a los demds que agradecieran a la
Virgen y a Ignacio por haberla salvado.

Este cuadro (216 x 357 cm.) representa de modo con-
densado, por un lado, el momento en que la Virgen del
Carmen se coloca al lado de Ignacio y, por el otro, cuando
la visién se desvanece al ser socorrida Dofla Maria por un
hombre (Fig. 3). Comparandolo con otra versiéon que se
halla en el sottocoro de la iglesia de la Compaiia de Are-
quipa, también presenta la misma condensacién temporal
(Fig. 4). Sin embargo, en la tela collavina, observamos que
la Virgen se ubica en un plano mas cercano al santo lu-
ciendo un aspecto mas humanizado, Dofia Maria conser-
va aun su postura milagrosa de la rigida flotacion y carece
de epigrafe explicativo. Probablemente, también estemos
ante la presencia de retratos y un autorretrato en los per-
sonajes masculinos de la costa. Por su parte, la pintura are-
quipefial” sigue al texto mostrando a la Virgen como Rei-
na de los Cielos y a Ignacio rodeado de una luz ardiente,
aunque la actitud corporal de Dofia Maria se corresponde
mas con la realidad de un rescate en el mar. En relaciéon a
la autoria y datacion de nuestro cuadro collavino eviden-
temente pertenece, junto con San Ignacio evita que peque el

La leyenda de este cuadro reza: Maria doncella caio en un Rio de Genova y la llevo una milla dentro del mar: invoco a la Virgen del Carmen y a N.P.S. Ignacio,

y se le aparecieron en una nube Resplandeciente: dijole la Virgen que por los meritos de S. Ignacio venian ambos a librarla: tres horas la tuvieron sobre las aguas

y andando sobre ellas salio sin hundirse a vista de mucha gente, que estaba en la plaia.

278
Yo

LA ESCUELA DEL COLLAO AL OCCIDENTE DEL TITICACA



Fig. 5 a) Escuela julina.
Los milagros de

San Francisco Javier, c.
1725, 6leo sobre tela,
depdsito de la Iglesia de
San Miguel de llave;

b) Marinus van der Goes,
segln Rubens. S. Francis-
cus Xaverius Indiae Orien-
talis Apostolus, 1633-1635,
grabado.

joven lascivo, a la misma mano y posiblemente sean parte
de los cuadros adquiridos en 1725.

LOS MILAGROS DE SAN FRANCISCO JAVIER

En esta tela (205 x 359 cm.), podemos ver a San Fran-
cisco Xavier sobre un podio, acompafado de un acélito,
bendiciendo con la diestra a una multitud que resulta una
sintesis'® de sus milagros realizados durante su apostolado
en Asia: en un primer plano, la curacion de enfermos y
tullidos de toda clase, resucitados y una madre con su hijo
que se habia ahogado; en un plano intermedio, encontra-
mos espectadores naturales de Asia y América, represen-
tantes de los nuevos territorios a evangelizar, y un soldado
-segun Graham Smith, el soldado portugués perdido que
el santo habia recristianizado en la India- vy, en el ultimo
plano, el combate al paganismo, simbolizado por la caida
de idolos (Fig. 5a).

La escena estd tomada de la estampa S. Franciscus Xa-
verius Indize Orientalis Apostolus, abierta entre 1633 y 1635
por Marinus van der Goes, siguiendo un modelo de Ru-
bens realizado en 1617-18 para la Iglesia Jesuita de Ambe-
res (Viena, Kunsthistorisches Museum)®. Esta pintura lle-
na de dramatismo, que no sélo tiene un fuerte tratamien-
to espacial y de composiciones diagonales sino también
acciones y gestos a veces muy complicados e irregulares,
estd, sin embargo, concebida como una entidad organica,
ininterrumpida y con una intension didéctica clara®®. Es

manifiesta en esta composicion la influencia de la escuela
veneciana, especificamente de Tiziano y Veronese (Fig. 5b).

Al comparar la estampa con nuestra obra, observamos
que hay ciertos cambios que alteran la fuente grafica y en
parte su estructura significante. Por un lado, la omision de
la Fides Catholica, entronizada en los cielos, sosteniendo
con una mano el céliz sobre el que gravita la eucaristia
mientras que apoya la otra sobre el orbe, ante la presencia
de una crux commissa cargada por dos dngeles. A su exis-
tencia, debemos la destruccién efectiva del idolo y que en
nuestra pintura, por su ausencia, se transfiere la accién al
santo, de modo justificado por su actividad misional en
Asia extirpando idolatrias?’. También, la gestualidad del
santo se ve afectada por el transito de la imagen pintu-
ra-grabado-pintura: en la obra de Rubens, el motivo del
santo con su brazo extendido, dirigiéndose a la multitud
desde una plataforma -que se inspira en la antigua Adlo-
cutio romana’’-, se interpreta como una bendicién con
su diestra, mientras que con la mano izquierda sefiala a la
Fides Catholica; la estampa invierte esta relacion, generan-
do una lectura errénea en el pintor collavino, donde el
sefialamiento a la Fides se transforma en bendicién. Ade-
mas, genera cierto extrafamiento de caracter manierista
el impio con pandereta que recibio el mismo tratamiento
coloristico del idolo caido, salvo su instrumento musical.
Por ultimo, la alteracion mas relevante es —en el plano me-
dio- la incorporacién al grupo de nuevos cristianos de un
americano, arraigando irrevocablemente esta iconografia
de evangelizacién en Asia al terrufio.

18 Cfr. Vlieghe, H. Corpus Rubenianum Ludwig Burchard. Part VIII. Saints II. Bruselas, Arcade Press, 1978, pp. 26-29.

9 Ibidem, pp. 26-29 y 34-35.

20 Cfr. Vlieghe, H. Arte y arquitectura flamenca 1585-1700. Madrid, Catedra, 1998. 64 p. Cfr. Ayala Mallory, N. La pintura flamenca del siglo XVII.

Madrid, Alianza, 1995, pp. 125-128.

2 Ver Tursellinus, H. Vida de S. Francisco Xavier. Pamplona, Carlos de Labayen, 1620. Lib. VI, cap. XI. Xuarez, G. Vida iconoldgica del apéstol de las
Indias S. Francisco Xavier de la Compaiia de Jesiis. Roma, Imprenta de Miguel Puccinelli, 1798, cap. XVII, pp. 67.

22 Cfr. Vlieghe, H. Op. Cit. 1978, p. 28.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

279

Yo



PREDICA DE SAN FRANCISCO JAVIER
A LOS NO CREYENTES

En este lienzo (205 x 311 cm.), se relata el milagro en el
cual se le concedi6 al santo, del mismo modo que a los pri-
meros apostoles, el don de lenguas (Fig. 6a). Esto ocurrié
cuando predicaba a los nativos de las costas de Pesqueria
-en el extremo sur oriental de la India-, especificamente
en Tutucurin, su ciudad principal. Estas costas estaban
habitadas por los paravas, cuyo nombre significa pescado-
res. Para el santo eran ricos en perlas, ya que eso pescaban,
pero pobres en doctrina, entonces, parte de Goa hacia me-
diados de octubre de 1542 con el fin de predicarsela. Ellos
fueron cristianizados cuando los portugueses, unos afios
atrds, habian desplazados a los sarracenos, sin embargo,
lo eran solo de nombre por falta de presencia sacerdotal.

Fig. 6 a) Escuela julina.
Prédica de

San Francisco Javier a
los no creyentes,

c. 1725, dleo sobre tela,
depdsito de la Iglesia
de San Miguel de llave;
b) Jacobus de Man, le
Pére. S. FRANCISCVS
XAVERIVS. Primus ex
Societ.[atis] Jesu Fidem
in Indiam inuexit,
anterior a 1725,
grabado.

Por esta misma causa, se ignoraba sus lenguas, porque los
paravas eran, en realidad, treinta pueblos de diferentes
naciones. Este hecho no sélo acelero la conversion sino
que fue considerado como un prodigio en la bula de su
canonizacién?’.

Su fuente iconografica posiblemente tenga una doble
vertiente. Por un lado, la estampa S. FRANCISCVS XAVE-
RIVS. Primus ex Societ.[atis] Jesu Fidem in Indiam inuexit [San
Francisco Javier, el primero entre los de la Compaiiia de
Jesus, ha llevado la fe a la India], cuyo autor Jacobus de
Man, le Pere (c1650-1719), era un artista antuerpiense acti-
vo entre fines del siglo XVII y principios del XVIII*. (Fig.
6b) Su trabajo como grabador no sélo se asocia a nombres
como Van Dyck, Theodoor Galle o Antonie Wierix sino
también a las devotieprenten o Andachtsbilder®, es decir, a
las imagenes devocionales. De hecho, este grabado es una

23

24

25

Cfr. Massei, G. Compendio della vita di S. Francesco Saberio della compagnia de Gesit. Roma, Per Michele Puccinelli a Tor Sanguigna, 1793. Cap. X1V,
pp. 56-60. Cfr. Xuarez, G. op. cit. Cap. XIV, pp. 53-56. Para este autor, Pesqueria es una isla.

“Los de Man pertenecen nuevamente a una de las inabarcables familias de artistas de Amberes de los siglos XVII y XVIII. Un Jacob de Man apa-
rece como grabador hacia 1688,/1689. El es probablemente quien con el mismo nombre muere en 1719.” Spamer, A. (Traduccion Clelia Domofii)
Das kleine Andachtsbild, vom XIV. bis zum XX. Jahrhundert. Miinchen, Bruckmann, 1930, p. 133.

En la década de 1920, los historiadores del arte alemanes Georg Dehio y Wilhelm Pinder acufiaron la nociéon de Andachtsbild en relacion a una
clase nueva de esculturas surgida a principios del siglo XIII, en respuesta a nuevas necesidades devocionales de los individuos, las cuales no se
adaptaban a los servicios liturgicos de altar. En la misma década, Panofsky especifica el concepto considerando dos ideas fundamentales de la
imagen medieval: historia (imagen narrativa, escénica, es decir, didactica) e imago (imagen representacional de culto o hieratica, es decir, imagen
littirgica de cardcter estdtico). La Andachtsbild difiere de ambas ideas, pues ella es creada, o bien, por la suspension de la representacion narrativa
apuntando a un momento especifico en el tiempo, o bien, por la activacion de una imagen representacional atemporal; y, su contenido en ambas
se hace accesible por medio de la meditacion contemplativa. Se le ha criticado a esta definicion el hecho de estar basada en un doble criterio,
como explica, por ejemplo, Sixten Ringbom: uno formal e iconogréfico para la historia y, otro funcional en relacion al uso y propdsito de la imagen
que ayuda al ensimismamiento contemplativo para la imagen de culto. Ringbom agrega que la ‘imagen de devocion’ se diferencia de la liturgica
y didactica por su funcion intencionada en conexion con una edificacion, oracion y meditacion privada, es decir, es un concepto funcional. Para
este autor, la Andachtsbild panofskyana deberia definirse sélo por un criterio formal e iconografico, pues funciona bien desde esta perspectiva.
Son esencialmente representaciones simbolicas que expresan misterios de la fe, representaciones pictéricas de conceptos como el sufrimiento de
Cristo, la Inmaculada, etc. Cfr. Kaspersen, S. et al. Images of Cult and Devotion: Function and Reception of Christian Images of Medieval and Post-medieval
Europe. Dinamarca, Museum Tusculanum Press, 2004. pp II-VIL.

280 LA ESCUELA DEL COLLAO AL OCCIDENTE DEL TITICACA
e

i



de ellas (7 x 9,5 cm.). Al compararlo con el lienzo, se ob-
serva que el nimero de figuras se acrecienta, aunque se
mantiene la estructura postridentina de la figura protagé-
nica puesta en foco por la comparsa. A la muchedumbre
de infieles moros y nativos de Asia, se le suman gentiles
americanos y una notoria presencia de nifios, aportando
una rica gestualidad. Incluso algunos nos interpelan con
la mirada, dindonos otras posibilidades de entrada a la
obra. Ademas, la composicion espacial se complejiza por
la incorporacién de exquisitas verduras. Por otra parte, la
sarracena sedente en repoussoir dialogando con un moro -a
la diestra del santo-, responde a otra fuente posiblemente
pictérica. Encontramos la misma estructura formal, pero
invertidos los géneros, en Predicacién de San Francisco Javier
de Juan Sinchi Roca (c1707, Iglesia de Yucay, Departa-
mento de Cuzco)®®; pintura que, a la vez, toma su fuente
grafica del grabado de Jacobus de Man.

PERSECUCION A SAN FRANCISCO JAVIER
EN LAS ISLAS DEL MORO

Este cuadro (205 x 364 cm.) describe otro milagro del
santo (Fig. 7). Durante su prédica en las islas Molucas, se
dirigio a Ternate para pasar a las islas del Moro (actual
Morotai, costas de Mindanao?’), donde la poblacion era
conocida por su crueldad. Recorrio, por tres meses, todos
los pueblos evangelizandolos con su ejemplo y sus pala-

Fig. 7. Escuela julina. Persecucién a San Francisco Javier en las islas del Moro,
c. 1725, bleo sobre tela, deposito de la Iglesia de San Miguel de llave.
(Alto grado de deterioro de la tela).

26

bras, estando en peligro de muerte muchas veces. Hubo
un acontecimiento critico cuando predicando en la cam-
pafia a un gran nimero de personas las reprendié con
fervor de sus vicios, siendo que antes lo habia hecho dul-
cemente. Enfurecidos, comenzaron a tirarle piedras para
matarlo. El santo no teniendo donde huir, pues detras
tenia a los barbaros y delante un ancho y profundo rio,
fue auxiliado por Dios que le dio la fuerza para mover con
gran agilidad un pesado tronco que habia en la orilla y era
muy dificil de cargar entre muchos. Lo arrojé al agua y en
él cruzo el rio, quedando atonitos sus perseguidores por
el prodigio?.

En la pintura, el ataque con piedras del relato es reem-
plazado por arqueros. Es notable que las flechas lanzadas
no solo no dafien al santo sino que se vuelven contra los
impios. Tanto esta pintura como la anterior podemos con-
siderarla como parte de la adquisicién de 1725.

MARTIRIOS DEL PADRE MARCELLO
FRANCESCO MASTRILLI EN JAPON

En este lienzo (211 x 342 cm.), se narra el martirio de
este padre jesuita en Nagasaki, durante el shogunato de
Tokugawa, junto con algunas escenas de su vida relaciona-
das al suceso (Fig. 8a). Dentro de una pequefa arquitectu-
ra, se representa la visita milagrosa de San Francisco Javier
—en h4abito de peregrino- al padre Mastrilli, que estaba
grave de muerte, en Napoles el martes 3 de enero de 1634.
El santo lo salva de morir y lo insta a la conversion de
los gentiles de India. Entonces, Mastrilli hace trabajos de
mision en India, Macao y Filipinas, llegando finalmente
en 1637 al Sur de Japon. Alli, es encarcelado en Nagasa-
ki, torturado y condenado a muerte por ingresar contra
la prohibicion que el shogun habia puesto a los padres
cristianos. En el plano del fondo del paisaje, observamos
los castigos del agua ejecutados los dias 6 y 7 de octubre,
y el tormento de las cuevas como pena de muerte entre el
miércoles 14 y sibado 17. Sin embargo, como milagrosa-
mente no muri6 en dichas cuevas es condenado a deca-
pitacion, lograda en el tercer golpe, luego que el padre le
permitiera la ejecucién al verdugo.

La fuente grafica de este lienzo la encontramos en el
libro de Ignacio Stafford, Historia de la celestial Vocacion,
Missiones apostolicas, y gloriosa Muerte; del Padre, Marcelo

Mesa, J. y Gisbert, T. Historia de la pintura cuzqueria. Lima, Fundacion Augusto N. Wiese/Banco Wiese Ltdo, 1982. vol. 1., p. 171. vol. 2. il. 222.

2 Cfr. Combrés, E. Historia de Mindanao y Jols. Madrid, Viuda de M. Minuesa de los Rios, 1897 [1667]. Prélogo, nota 53.

28

Cfr. Xuarez, G. Op. Cit. cap. XX, pp. 77-80. Cfr. Massei, G. Op. Cit. cap. XX, pp. 81-85. Para este autor, este hecho sucedié durante una misa en

la que el santo estaba agitado de fervor religioso y se conspiro para lapidarlo.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

281

Yo



Fig. 8 a) Escuela julina.
Martirios del Padre
Marcello Francesco
Mastrilli en Japén,

c. 1725, éleo sobre tela,
depdsito de la Iglesia de
San Miguel de llave;

b) Agostinho Soares
Floriano. Frontispicio de
Historia de la celestial
Vocacion, Missiones
apostolicas, y gloriosa
Muerte; del Padre, Mar-
celo Fran|[cis]co Mastrili...,
1639,

grabado, Lisboa.

Fran[cislco Mastrili...”?, publicado en Lisboa en 1639. Se
hizo de este hbro otra edicion lisbonense en 1649, el pa-
dre Laurent Chiffet la tradujo al francés (1640, Lyon), la
traduccion italiana se edité en 1642 (Viterbo), Enrique
Lampayen la llevo al latin en 1647, y otra versién castella-
na sali¢ en 1667 (Fig. 8b). El autor de la estampa, firmada
AFS, fue el luso Agostinho Soares Floriano, que era uno
de los mas destacados grabadores de Portugal en el segun-
do cuarto del siglo XVII, notable por su pericia tanto en la
finura del trazo como en la minucia de las figuraciones*
La inscripcién en espaiiol detalla cada una de las escenas
asignandoles un numero. Podemos encontrar otro graba-
do semejante, pero con un epigrafe distinto y sin numera-
cion asociada al texto, en Vida del dichoso... Padre Marcelo
Francisco Mastrilli, de la compania de Jesus, que murio en el
Japon de Juan Eusebio Nieremberg, (Madrid, Maria de
Quinones, 1640) (Fig. 9). Sin embargo, al compararlo con
la pintura, la figura del padre con sus manos en oracion
responde al grabado de Soares Floriano. La pintura repro-
duce casi literalmente el grabado; la modificacion mas no-
toria es la sustitucion de la figura sedente en repoussoir por
el personaje de pie con lanza en la mano del plano medio
en el grabado, que en la tela se representa en primer pla-
no -al modo manierista- cortado por el marco®, forzan-
do con violencia la profundidad de las perspectivas con
la consecuente reduccion del tamafio de las otras figuras
(Fig. 10). Estilisticamente, podriamos datarlo dentro del

Fig. 9 Frontispicio de Vida del dichoso... Padre Marcelo Francisco Mastrilli,
de la compafiia de Jesus, que murié en el Japén, 1640, grabado, Madrid. primer cuarto del siglo XVIII.

2 Stafford, 1. Historia De la celestial Vocacion, Missiones apostolicas, y gloriosa Muerte; del Padre, Marcelo Fran[cislco Mastrili, Hijo del Marques de S. Marsano,

Indiatico felicissimo de la Compaiia de IHS a Antonio Telles da Silva Lisboa, Antonio Aluarez, 1639.

30 Cfr. Chaves, L. Subsidios para a histéria da gravura em Portugal. Coimbra, Imprensa da Universidade, 1927, p. 15. Cfr. Grande enciclopédia portuguesa

¢ brasileira: ilustrada com cérca de 15.000 gravuras e 400 estampas a coves. Lisboa; Editorial Enciclopédia, 1900. Vol. 4, p. 144.

3l Este rasgo de cardcter manierista Mesa y Gisbert lo registran en Quispe Tito en 1667 (La disputa de Jestis con los doctores, Museo de la Casa de la

Moneda de Potosi) y hacia 1679 (El martirio de San Sebastidn, Iglesia de San Sebastian de Cuzco). Mesa, J. y Gisbert, T. Op. Cit., 1982. vol. 1, pp.
147 y 149. vol. 2. il. 159y 176.

282 LA ESCUELA DEL COLLAO AL OCCIDENTE DEL TITICACA

Yo



Fig. 10 Detalle de Martirios del Padre Marcello Francesco Mastrilli
en Japoén.

CONCLUSION

En este analisis de caso sobre los intercambios dentro
del Collao, podemos senalar, ante todo, la influencia que
ejerce Juli en Ilave. Influencia de una orden caracteriza-
da por hacer carne en ella la contrarreforma®. Hay que
considerar que dos preceptos iconograficos jesuiticos ri-
gen el repertorio existente: por un lado, el enaltecimiento
de sus santos a partir de destacar su poder milagroso y
de intercesidn, es decir, el santo como héroe de la fe; vy,
por el otro lado, la mision apostolica y el martirio para
templar el alma de sus misioneros, esto es, la figura del
misionero que hace nacer la vocaciéon. Esta adhesion al
santoral jesuitico implica no sélo abrazar de modo mas efi-
ciente los dictdmenes tridentinos de una imagen didactica
que sea clara, decorosa, y persuasiva®® sino, sobre todo,
suscribirse a un espiritu combativo, triunfalista contra al
herejia, asi como a su prestigioso arsenal iconografico de
caracter propagandistico.

Por otra parte, siendo el mentado estilo mestizo en
escultura parte vital de esta escuela, todavia busca la
produccion pictérica mayor definicién en las riberas oc-
cidentales del lago. Es necesario desarrollar un aparato
critico que muestre las tendencias pictéricas, la multipli-
cidad de estilos que conviven y la caracterizacion de una
pintura que, en su gran mayoria, sigue inventariandose
créonicamente como ‘cuzquefia del XVIII'. Indubitable-
mente, hay una pintura mestiza al occidente del Titicaca
no lo suficientemente explorada y ejemplificada, que esta
urgida de ese encuadre estructural, de ese metarrelato
dado por un concepto tan tradicional, con debilidades
superables y probado en su eficiencia como el de la es-

cuela del Collao.

32 Cfr. male, E. Lart religieux aprés le Concile de Trente. Paris, Librairie Armand Colin, 1932, p- 431.

33

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Cfr. Garriga, J. (ed.). Fuentes y documentos para la historia del arte. Renacimiento. Barcelona, Gustavo Gili, 1982, pp. 345-349.

283

Yo



N

VIRGENES Y WAKAS: ]
MECANISMOS DE LA REPRESENTACION
EN LAS IMAGENES DE CULTO COLONIALES

MARIA ALBA BOVISIO / ARGENTINA
MARTA PENHOS / ARGENTINA

uchas imdgenes de culto coloniales han sido ca-

lificadas como “mestizas” en virtud de caracte-

risticas, a veces formales, a veces vinculadas con
sus significados, usos y funciones. En relacion con esto ul-
timo resulta relevante la discusion sobre el estatuto de es-
tas imagenes, es decir si pueden ser consideradas represen-
taciones, signos iconicos que estan en lugar de algo ausente
(prototipo o modelo divino) o si se trata de objetos que
adquieren el caracter de encarnaciones, entidades sagradas
en si mismas. Este ultimo caracter es el que habrian tenido
las wakas en general en el culto andino prehispanico, y
entre ellas las que asumen el aspecto de objetos escultori-
cos y que los cronistas han identificado con “idolos”. Nos
vamos a concentrar en la informacion etnohistérica que
alude a las caracteristicas morfolégicas y materiales de las
wakas escultoricas, fundamentalmente de piedra y meta-
les preciosos, y a las practicas rituales vinculadas a ellas,
puesto que nos permiten indagar el problema del status
de estas imdgenes plasticas para confrontarlo, a partir de
una revision de los mecanismos de la representacion, con
el que adquieren las imagenes de bulto coloniales. El foco
estard puesto en las de la Virgen Maria por el lugar central
de su devocion en Andes y los ribetes particulares que ad-
quirio durante el periodo colonial. Algunas de sus image-
nes participarian del estatuto de representacion propio del
occidente cristiano a la vez que revestirian el caracter de
entidades sagradas a la manera de las wakas andinas. Nos
interesa indagar la posibilidad de que estas dos condicio-

1

en otros trabajos, por ej. Bovisio 2010, 2011.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

nes hayan funcionado alternativamente en el contexto del
culto mariano, sin que una se diluyese en la otra, lo cual
nos lleva a cuestionar la pertinencia misma del concepto
de mestizaje. Tomaremos en cuenta que en la propia ima-
gen de culto cristiana existe una tension instalada entre
representacion y presencia de lo sagrado que complejiza la
consideracion de dos elementos homogéneos, lo indigena
y lo europeo, que habrian intervenido en la produccion y
uso de las obras coloniales.

EL CULTO A LAS WAKAS,
ENCARNACIONES DE LO SAGRADO

Los textos de las campanas de extirpacion de idola-
trias (instrucciones para los visitadores, las relaciones so-
bre religion incaica, cartas anuas de los jesuitas, procesos
de idolatrias y los vocabularios aymara y quechua para la
evangelizacidn) y las cronicas de los siglos XVI y XVII, su-
mados a hallazgos arqueoldgicos, han permitido a diversos
investigadores' definir waka como “entidad sagrada”, que
involucra “cosas” naturales y artificiales, personas, lugares,
seres miticos, animales, templos, objetos, etc., cuyo culto
se remonta a épocas muy tempranas y seria el fundamento
de la organizacién social andina.

Ciertamente la nocion de waka como entidad sagra-
da que puede tener una existencia humana, animal y mi-
neral, natural o artificial, expresa una concepcién regida

Entre estos autores podemos mencionar a Millones, Pease, Marzal, Polia Meconi, Salomon, Isbell, entre otros, que hemos discutido y retomados

285

Yo



por el principio de continuum ontolégico que pone en
cuestion la diferenciacion entre wakas artificiales y natu-
rales (Bovisio, 2010, 2011), de modo que esta distincién
es cuestionable para ser aplicada a la cosmovisién andina
prehispanica. Sin embargo, puede ser util para entender
los nuevos paradigmas que introducen colonizadores y
evangelizadores. El padre Arriaga, célebre extirpador de
idolatrias, alude en estos términos a los:

“...Idolos, que los mds eran de piedras de diversas figuras, y no muy
grandes y no ay que admirarse que en cosas tan pequends recono-
ciessen deidad los indios [...] estas figuras y piedras son imdgenes,
y representacion de algunos cerros, de montes y arroyos, o de sus
progenitores, y antepasados, y que los invocan y adoran como a sus

hazedores, y de quien esperan todo su bien y felicidad...” (Arriaga

1984 [1621: 11]).

Para Arriaga los idolos “representan”; vale decir estin
en lugar de deidades identificadas con elementos de la
naturaleza y con los antepasados. En otros pasajes acude
al término “estatua”, por ejemplo al describir “el idolo”
del pueblo de Ilave al pie de un cerro que dominaba un
cementerio indigena:

“...estatua de piedra labrada con dos figuras monstruosas, la una
de varon que miraba al nacimiento del sol y la otra con rostro de
muger a las espaldas, que miraba al poniente con figura de muger
en la misma piedra. Las quales figuras tiene unas culebras gruesas
que suben del pie a la cabeca a la mano derecha, y yxquierda y asi

mesmo tienen otras figuras como sapos” (Arriaga op. cit.: 111).

Sin embargo, en numerosas fuentes, incluido el trata-
do del propio Arriaga y los informes de sus campanas de
extirpacion, el término “idolo” aparece identificado con
la palabra waka y descrito como una entidad en si que
recibe sacrificios y ofrendas de la misma manera que los
cuerpos de los antepasados con los que guarda relaciones
de parentesco:

“[...] y tambien adoran unas piedras movibles de particular hechura
de que cuentan varias fabulas y cuerpos de sus progenitores gentiles

cavesas de sus linajes que llaman mallquis y dizen son hijos de las

tales piedras destas huacas o idolos unos son comunes a todo un
pueblo otras de particulares aillos o parentelas...” (Mision de los
padres jesuitas Pablo José de Arriaga e Ignacio Teruel a las
provincias de Ocros y Lampas, Cajatambo, 1619, Duviols,

1986: 451).

“En la poblacion de Quichumarca [...] dimos, con tres huacas. La
mayor [...] era Huari Huaca, y los dos hermanos suyos, de figuras
tan particulares que miralles ponia horror. Tenian cuarenta y siete

conopas, y entre los sacrificios pedacillos de plata...” (Arriaga op

cit: 115).

Son numerosisimas las alusiones en las diversas fuentes a
la apariencia de estos “idolos”, predominando las referencias a

formas amorfas, animales, humanas e hibridas?:

“Con esta ocasion se insistié mas en los sermones asegurando
a los mismos que se decubriesen como lo hizieron muchos
trayendo sus instrumentos de hechizerias y ydolillos que seran
mas de 100y 50 los que a un solo Padre han traido, son de
diferentes figuras y los mas delllos de animales de piedra y de
metal; por medio de estos idolillos les habla el demonio...”

Carta Anua Residencia de Juli, 1599 (Polia Meconi 1999:
216).

“...un idolo llamado Villcana tomando el nombre de dos oratorios
antiguos donde estava cercado de muchos guesos de muertos a los
que fuimos con dos cruzes [...] era este idolo de una piedra labrada
figura de un nino de un ato...” Carta Annua, del Colegio de Cuzco

de 1601 (Polia Meconi, 1999: 243).

Si atendemos a los relatos recogidos en las fuentes, en
muchos casos las wakas pasaron de una forma humana a
la de piedras y/o animales o sufrieron diversas transfor-
maciones’. Esto evidenciaria esta posibilidad de una exis-
tencia multiple sustentada en que la concepcion de que
todo lo existente en la naturaleza tiene el mismo cardcter
ontoldgico. En este sentido, el hecho de que el idolo no
sea una representacion de la deidad sino una encarnacion
de la misma con capacidad de intervenir en la vida de los
hombres no implica antropomorfismo. Gell, en su defini-
cién de “idolo”, sostiene que “es la forma visual del Dios...

Véanse los dibujos de Guaman Poma donde claramente las wakas asumen una forma escultérica. En la figura 1 el Inca Tupac Yupanqui aparece

hablando con wakas antropomorfas y amorfas. Por otro lado, en estos pasajes se hace referencia a la importancia de las ofrendas a las wakas que

implican tanto alimento como bienes “suntuarios” oro y plata (Guaman Poma 1980 [1615]).

Los relatos de Huarochiri donde se narran las historias de las diversas wakas de la region estan plagados de referencias a estas transformaciones:

“Cuando Huatiacuri hubo terminado todas sus hazafias, Pariacaca y sus hermanos salieron de cinco huevos en forma de cinco halcones. Estos se

convirtieron en hombres y se pusieron a pasear. Entonces, cuando se enteraron de cémo se habia comportado la gente de aquella época [...] se

enojaron [...] y convirtiéndose en lluvia, los arrastraron con todas sus casas y sus llamas hasta el mar sin dejar que ni uno solo se salvase [...] Al

cumplir su castigo, Pariacaca subi6 al cerro que llamamos hoy Pariacaca”. (Anénimo de Huarochiri 1608: 115-9).

i

286 VIRGENES Y WAKAS: MECANISMOS DE LA REPRESENTACION EN LAS IMAGENES DE CULTO COLONIALES
e



no es una descripcion, ni un retrato sino un cuerpo” (Gell mmm i R
1998: 98)* y su capacidad de agencia no implica antro- =
pomorfismo sino la atribucion de una mente que realiza I L[,
acciones intencionales (op. cit. 125)°. Aparece aqui una B
distincion importante respecto de la imagen cristiana. Bel- E ;
ting refiere, en su analisis sobre los origenes de la misma, | ' ==
a la necesidad por parte de los fieles, de la presencia fisica }{ | ! I" ﬂ‘;‘_’:rg;:‘;'j: :
de la deidad para garantizar una interaccion con ella. Se || e drvin e gl e ‘/"
trata de una presencia que requiere semejanza formal con | [ A —
un prototipo de apariencia humana. El antropomorfismo
es central, ademas, para reforzar la existencia histdrica de
las figuras sagradas (Belting, 2009, 45-48). Retomaremos =
mas adelante esta cuestion. " i’
2k

e

Como sefialamos, el trato brindado a los “idolos de | s || ] " re—

. ” o . ” . .| C: nl'.'-. i"ﬂ"' "-. ¥
piedra” y a los mallquis (“cuerpos de los progenitores”) evi- AR, J‘" LR ll-‘%‘
dencia la identificacion entre ambos y la interaccion con = |i|i - :' '
sus descendientes: se los alimenta, se los consulta, se les e o e g AR £ bl .5;3, = :
ofrecen sacrificios, se los viste, tal como describe Guaman T—— L ey T}
Poma en sus dibujos (Figs. 1 - 2): = Pyt i

Fig. 1 Dibujo 262: idolos vacas del inga.

“[Sanco] es un poco de harina de maiz, revuelta con agua caliente, Guaman Poma de Ayala.

y desto hacen una comida general para todas las guacas...” (Ano-

nimo agustino 1918 [1559]: 12).

“Abajo [...] en un pefiol y risco [de Urcon] estaba la gran [huaca]
Céndor Cayan muy ataviada de mucha plumeria y rodeada de
muchos sacrificios” (Hernandez Principe 1622: 58).

“...vestian como personas [a sus huacas], de muy lindas y ricas
camisetas de cumbi [...] con sus mantas y llautos [...] muy ricos
con argenteria y chapas de oro y plata y con plumas muy galanas;
ponianles sus chuspas llenas de coca, y ponianle guaraca o hondas
para tirar y algunas les ponian capicetes de plata o cobre” (Andni-
mo agustino op. cit.: 18)° (Figs. 3 - 4).

El otro concepto que se asocia a las wakas escultoricas
es el de “bulto”, mencionado sobretodo en las crénicas
dedicadas a la historia incaica. Alonso sefiala que en estos
textos se aplica a tres tipos de entidades: a los bultos reali-
zados con ropas del inca, a las estatuas que contienen ufias

elos del inca, y a los fardos funerarios que contienen AR e
yp « ’ Y‘ . » . ! Fig. 2 Dibujo 271: Idolos i vacas de los Colla Suyus.
los cuerpos “momificados” del inca (Alonso 1989: 110). Guaman Poma de Ayala,

Excede los alcances de este trabajo una discusion sobre este aspecto, pero cabe sefalar que no queda claro en el texto de Gell en qué sentido utiliza
la expresion “todo idolo es iconico” que en principio entraria en contradiccion con la idea de que es el “cuerpo del Dios”.

Desde esta perspectiva la naturaleza de las cosas no es intrinseca sino relacional, involucrando a cosas y personas dotadas de “personalidad”, vale
decir, capaces de intencionalidad (lo que les confiere una dimension psicoldgica). La agencia social es relacional, no bioldgica, es por eso que se
le puede atribuir a los artefactos en tanto interactian con personas (Gell 1998: 123).

®  Este pasaje coincide notablemente con la evidencia arqueoldgica correspondiente a los sacrificios de capacocha donde las estatuillas antropomorfas
de oro y plata aparecen ricamente ataviadas y rodeadas de ofrendas, véase figuras 3 y 4.
VIl ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 287

Yo



Nos interesa plantear que, a juzgar por las referencias en
las cronicas, no se trata en los dos primeros casos de do-
bles artificiales del cuerpo momificado, que seria el origi-
nal, sino de diversas materializaciones/ encarnaciones del
inca. A modo de ejemplo citamos este pasaje de la relacion
de Sancho de la Hoz, secretario de Pizarro, que alude a la
momia y los bultos del inca Guayna Capac:

“Este Guarnacaba que fue tan nombrado y temido, y lo es hasta
hoy dia asi muerto como estd, fue muy amado de sus vasallos [...]
su cuerpo estd en la ciudad del Cuzco, muy entero, envuelto en ricos
paiios y solamente le falta la punta de la nariz. Hay otras imdgenes
hechas de yeso o de barro las que solamente tienen los cabellos y las
urias que se cortaba y los vestidos que se ponia en vida, y son tan
veneradas entre aquellas gentes como si fueran sus dioses. Lo sacan

con frecuencia a la plaza con miisicas y danzas, y se estdn de dia y

Fig. 3 Sacrificio de capacocha: Nifto del Cerro del Plomo. noche junto a él espantdndole las moscas. Cuando algunos seiores
Norte de Chile. principales vienen a ver al cacique, van primero a saludar a estas
figuras y luego al cacique, y hacen con ellas tantas ceremonias,
que seria gran prolijidad escribirlas”. (Sancho de la Hoz 1853

[1534]: 196).

En el relato de Sancho, queda claro que la practica de
interactuar y venerar al bulto es la misma, ya se trate de
“una estatua” o de “una momia”. Alonso (op. cit.: 115)
sostiene que se realizaban précticas diarias con la momia
del inca: lavado, alimentacion, etc. Pero nada indica en
las fuentes que estas acciones se hicieran solo con las mo-
mias. Si pensamos que la religion inca se funda en un con-
junto de practicas y creencias muy antiguas que se sistema-
tizaron y estructuraron como religion de estado, y que las
fuentes de extirpacion evidencian que estas continuaron a
escala del ayllu una vez desestructurado el Tawantinsuyu,
podemos suponer que los bultos debian existir en épo-
cas anteriores y que se trataba de materializaciones de los
antepasados/wakas. Lo mismo podria decirse de los guau-
quis, esculturas que funcionaban como doble o hermano
del inca’ y de las wankas, piedras que se colocaban en el
centro de los sembradios y que se identificaban con el an-
tepasado que habia sido duefio de esas tierras®.

Resulta significativo que, si bien en las diversas cro-
nicas, procesos y tratados de extirpacién se expresan
ambigiiedades respecto a la distincion entre “idolos” y
“representaciones” o “imagenes”, en los diccionarios de

Fig. 4 Estatuilla femenina de plata, que acompafiaba al Nifio . ., . o,
del Cerro del Plomo, Norte de Chile. evangelizacion quede establecida la distincion entre am-

El inca los elegia en vida o los heredaba y participaban de su vida activamente en batallas, ceremonias, etc., finalmente lo acompanaban después
de su muerte. Nueve incas fueron hallados en sus tumbas junto a sus respectivos guauquis (Alonso 1990: 95). Cabe destacar que la informacion
etnohistdrica da cuenta de que estos guaquis tenian formas humanas y animales (pez, ave), que se les rendia culto y que poseian bienes (op. cit: 98).

Ambos tipos de “idolos” han sido interpretados por Duviols (1976) como resultado de los procesos de litomorfizacion del ancestro que se expresa
en las diversas fuentes etnohistdricas.

288 VIRGENES Y WAKAS: MECANISMOS DE LA REPRESENTACION EN LAS IMAGENES DE CULTO COLONIALES
e

kS



bos conceptos. En el Vocabulario de la lengua aymara de
Ludovico Bertonio (1984 [1612]) encontramos las siguien-
tes definiciones: “huaca”: “idolo en forma de hombre,
carnero, etc. y los cerros que adoraban en su gentilidad/
monstruo, animal que nace con menos o mas partes de
las que suele dar la naturaleza” y “unancha” como “figura,
sacar imagen de otra pintando o dibuxando” En el Vo-
cabulario de la lengua General del Perii llamada quechua de
Diego Gonzalez Holguin (1989 [1608]) huacca se define
[ . . . ,
como ‘“ydolos, figurillas de hombres y animales que traian
consigo”, y “unanchan” o “rickchay” como “figura, imagen”.
Respecto a esta distincion Urbano plantea que estaria ex-
. “ , . ”
presando que los evangelizadores “habrian comprendido
que “Huaca no es una representacion [...] Es la propia rea-
lidad” (Urbano 1993: 16). Podemos pensar entonces que
en época prehispanica no habria existido la concepcion de
una imagen que representa lo divino sino que toda ima-
’ . . « YR ”»
gen plastica de una deidad (“waka escultdrica”) era una
encarnacién de la misma, es decir, una de sus multiples
materializaciones.

EL CULTO A LA VIRGEN, REPRESENTACION
Y PRESENCIA DE LA FIGURA SAGRADA

Como senalamos al comienzo, las imdgenes de la Vir-
gen Maria realizadas y veneradas en la region andina du-
rante la colonia han dado lugar a interpretaciones orienta-
das a sefalar su caracter mestizo. Desde que Gisbert (2004:
17-22) analizé la relacion entre la Virgen, la Pachamama y
los apus, parece establecida la idea de una sustitucion de
las entidades sagradas prehispanicas por Maria y una per-
vivencia subterranea de las mismas que se expresaria por
medio de la resolucién formal de las imagenes o por aspec-
tos del culto que se les rindié y en muchos casos atin se les
rinde. Esto a pesar de que la propia Gisbert dio cuenta,
en relacion a algunos ejemplos, de la “complicada rela-
cién entre las partes precolombinas y las cristianas en una
cadena que a primera vista parece incoherente” (Gisbert,
2004: 22). Al margen de esta aclaracion, y como aparece
en la cita, este y otros textos de la autora contribuyeron a
plantear la existencia de dos elementos que se integrarian’
en las obras coloniales.

Vimos en el apartado anterior lo que podriamos consi-
derar “el elemento indigena”. Vayamos ahora al “elemen-
to cristiano”. Enfocaremos en las pinturas de la Virgen
de Pomata, la mds famosa de las llamadas “Virgenes de

9

manto triangular”. Si bien se conocen ejemplos espafioles
de pinturas que reproducen las imagenes de altar, este gé-
nero alcanza en la Sudamérica de los siglos XVII y XVIII
un desarrollo inusitado, conociéndose una gran cantidad
de obras, muchas de ellas anénimas, que salieron de los
talleres en ese periodo. El fenémeno de inflacién de ad-
vocaciones de Maria, ya notable en la peninsula, se am-
plifica en las colonias, donde las apariciones milagrosas
dieron lugar a superposiciones y disyunciones de las ma-
neras de nombrarla y mostrarla. Observa Gisbert que “si
en un principio Maria es sintesis que engloba el culto de
muchos sitios y dioses prehispanos, una vez entronizada
recomienza el proceso de disociacion, pues es ya Copa-
cabana, Pucarani, Reina...” (Gisbert, 2004: 22). Asi, a la
Virgen del Rosario, derivada de una aparicion a Santo Do-
mingo de Guzman, se le adosa “de Pomata”, en alusion
a la entronizacién de una imagen de bulto en la iglesia
de Santiago del pueblo ubicado en la costa sudoeste del
Titicaca. No se conoce bien el origen de esta escultura, y
los abundantes testimonios sobre su culto pertenecen a la
segunda etapa en que los dominicos volvieron a hacerse
cargo de la doctrina, a inicios del s. XVII (Stanfield-Mazzi
2006: 39-40). Sin embargo, por sus caracteristicas forma-
les proximas a la Copacabana de Tito Yupanqui, puede
datarse en el ultimo tercio del s. XVI. Existen decenas de
versiones pintadas de esta advocacion, que se caracterizan
por el extremo esquematismo que subsume la mayor parte
de la figura en la forma geométrica del manto. Es sabido
que esta forma proviene de Europa, siendo muy comuan
en las estampas de los Atlas Marianos (Fig. 5), que usual-
mente representan imagenes milagrosas emplazadas en si-
tios de peregrinacion (Freedberg, 1989: cap. 6). También
es la forma a la que se atiene la Virgen de Guadalupe que
Diego de Ocana difundio en el virreinato del Peru.

Sobre las capacidades taumaturgicas de la Virgen de
Pomata, en su obra de 1681 fray Juan Meléndez comenta
que no se detiene en los numerosos milagros de la imagen
porque ocuparian un tomo aparte (Stanfield-Mazzi, 2006:
53). Testimonio de los mismos son un conjunto de pintu-
ras que se hallan en la iglesia, de las cuales se han ocupado
Stanfield-Mazzi (2006: 56-71 y 2010: 119-136) y Domoni e
Isidoro (2010), poniendo énfasis la primera en su funcion
de soporte de la reputacion milagrosa de la imagen y en su
valor como documentos de aspectos rituales de su culto,
y los segundos en su caracter de discurso visual “aparicio-
nista y milagrero” que evidencia la competencia entre los
santuarios de Pomata y Copacabana.

En la introduccion de Iconografia y mitos indigenas en el arte, Gisbert afirma que los casos de la arquitectura mestiza y de la pintura cuzquefa son

“verdaderas expresiones de integracion, presuponiendo para estos momentos una recuperacion de la propia identidad cultural adecuada al mo-

mento historico vigente”, p. 14.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

289

e



Fig. 5 Virgen Buscodolensis (Bois-le-Duc, Bélgica),
del Atlas Marianus de Gumppenberg. 1657.

Las pinturas de la Virgen de Pomata forman parte del
arduo y complejo proceso de imposiciéon del concepto de
representacion occidental en América. De modo que es
preciso preguntar: jqué representan’! Y, consecuentemen-
te, jcon qué guardan semejanza! ;Como!

Hablar de representacion nos lleva al problema de la mi-
mesis. Como explica Tatarkiewicz (2001 [1987]: 301-310),
en la época antigua hubo por lo menos cuatro significa-
dos de la palabra, siendo el clésico de imitacion fidedigna
de la realidad el que se impondria progresivamente. En
los ritos funerarios y en las fiestas dionisiacas funciona-
ba como una instancia de relacién entre dos mundos, el
de los vivos y el los muertos, y el de los hombres y el de
los dioses, respectivamente. Los estudios sobre el culto a
los muertos como una de las instancias mds arcaicas de
la historia humana ligada a la producciéon de imagenes
(Vernant 2003: cap. 5; Belting 2007: cap. 5) muestran la
existencia de una mimesis que no se basa en la semejanza
de rasgos somaticos entre la imagen y el difunto. El kolos-
sos, figura que participaba de los ritos, encarna al muerto,
no como algo parecido en su aspecto exterior, sino en vir-

i

tud de sus rasgos materiales: la piedra inerte, seca, dura e
inmavil alude a la ausencia de carne, calor y movimiento.
Por ello podemos decir que no es una representacién sino
una presentacion, o ain mds, una presencia del muerto.
Pero, para hacer atin m4s intrincado el planteo, en el mis-
mo concepto de representacion subyace una tension entre
dos dimensiones, transparente y transitiva por un lado,
opaca y reflexiva por otra. Toda representacion se encuen-
tra en lugar de algo ausente o invisible, al cual reemplaza
pareciéndosele, mientras que a la vez se presenta como
algo diferente a aquello (Chartier: 1996). La opacidad y
reflexividad estdn ligadas al cardcter concreto, material, de
objetos e imagenes, ya que por mas que se busque una
perfecta imitacion, una representacion es, fisicamente,
distinta a aquello que representa.

La problematica presencia del prototipo en sus repre-
sentaciones atraviesa la historia de las imdgenes cristianas,
por mas que los tedlogos lucharon en distintos momentos
por elidirla (Belting, 2010: Introduccion). Respecto de la
Virgen, en la época del primer cristianismo, cuando se
producian arduos debates acerca de la legitimidad de su
representacion plastica, ante la carencia de una referencia
cierta sobre el “original”, se acudia a los modelos que pro-
vefan las imagenes antiguas. Existe una gran dificultad en
realizar un catalogo de tipos fijos que relacionen un nom-
bre con una variante formal (Belting, 2009: 30-31), ya que
la atribucion de sentido es cambiable segtin el contexto y
el periodo de que se trate: “la imagen de Maria se convirtié
en una fuente inagotable de nuevas formulaciones vy sig-
nificados afadidos” (Belting, 2009: 46). Esta plasticidad
le permitiria convocar a una serie de divinidades arcaicas
asociadas con la tierra y los ciclos agricolas, como Cibeles
“madre de dioses”, la Diana de Efeso y hasta la popular
[sis, estas dos ultimas con visos maternales de curacion y
salvacion que eran ideales para ser trasladados a la Virgen
(Belting, 2009: 50). Esta no solo absorbia sus funciones de
“intercesora universal ante Dios”, sino los “rasgos antro-
pomorficos” de su apariencia (Belting, 2009: 52).

Pensando el fendmeno en relacion a los casos sudame-
ricanos, se hacen evidentes varios problemas, ya que el
reemplazo de las divinidades prehispanicas por la Virgen
estuvo lejos de ser mecdnico. Examinemos brevemente la
significacion de la Pachamama. Las fuentes de los s. XVIy
XVII la muestran como una madre-tierra nutricia:

“...adoran y mochan la Tierra, la cual llaman Pachamama y Chu-
comama porque cuando nacen de sus madres caen en ella [...] y por
esto la mochan, y para que les de fuerza y porque les de maiz...”
(An6nimo agustino 1559: 41).

“A Mamapacha que es la tierra también reverencian especialmente

las mujeres, al tiempo que han de sembrar y hablan con ella dizien-

290 VIRGENES Y WAKAS: MECANISMOS DE LA REPRESENTACION EN LAS IMAGENES DE CULTO COLONIALES
e



do que les de buena cosecha y derraman para esto chicha y mayz

molido o por su mano o por medio de los hechiceros” (Arriaga

1621: 23).

A la llegada de los espafioles era una deidad muy anti-
gua, débilmente integrada al pantedn inca'®, de la que se
esperaba alimento, pero que desborda lo femenino ya que
remite al origen a la vez espacio-temporal, madre-padre.
El rasgo de proveedora permitio, sin embargo, la identi-
ficacion con la Virgen Maria. Arriaga menciona que en
Huarochiri, segun las averiguaciones de Avila, “para ado-
rar un idolo en figura de muger llamada Chaupifiamca
y Mamayoc [Pachamama] hazian fiesta a una imagen de
nuestra sefora de la Assuncion...” (Arriaga, op. cit.: 115)

De esta manera, termind conformandose en tiempos
coloniales como una entidad femenina, benéfica, interce-
sora y salvifica. No obstante, existen en la actualidad advo-
caciones marianas temibles, como la Virgen de la Estrella
de Chuchulaya, de origen colonial, que es “celosa” y “pue-
de enojarse y hasta causarle la muerte” a quien se dirige
a ella sin respeto (Behoteguy Chavez, 2010: 115), lo cual
probaria la subsistencia de una complejidad de sentidos
en torno a este tipo de entidades.

Los esfuerzos sincréticos de algunos religiosos tuvieron
como nucleo la homologaciéon de la Virgen con la Madre
Tierra y también con un monte de piedras preciosas del
que salié la mas preciosa, Cristo, como sucede con las ela-
boraciones de los agustinos Ramos Gavilan y Calancha
(Gisbert, 1980: 20-22; Schenone, 2008: 544). Las aparicio-
nes de la Virgen, ocurridas en la mayor parte de los casos
en sitios donde se adoraba un cerro-waka, liga entonces su
culto con esas otras entidades locales, que segun las croni-
cas coloniales son masculinas y amenazantes. Se ha postu-
lado una relacién entre la forma triangular del manto en
las pinturas la de los cerros sagrados o apus, pero lo cierto
es que solamente en la particular iconografia de la Virgen
del Cerro, de la que se conocen muy pocas versiones, se
plantea una clara identificacion entre el cerro de Potosi y
Maria (Gisbert, 2004: 17-22).

Como plantea Gisbert en relacion a la confluencia y
combinacion de divinidades tan diversas: “esta antigua di-
ferencia no parece mantenerse en el proceso de acultura-
cién al cristianismo ya que hay una progresiva sintetizacion,
lo que implica eliminar los dioses dispersos y menores en
beneficio de una sola divinidad” (Gisbert, 1980: p. 21).

Si volvemos ahora a los interrogantes sobre qué repre-
sentan los cuadros de la Virgen de Pomata, y a qué se ase-
mejan y en qué consiste esa semejanza, debemos prestar
atencion a la imagen de bulto que se encuentra en el altar.

Las pinturas remiten a ella, y no a la Virgen en general,
ni a la Virgen del Rosario, y ni siquiera a la Virgen del
Rosario de Pomata entendida como prototipo ideal. Asi,
el concepto mismo de prototipo, central en la produccion
de iconos, asume un cariz particular. Ya no se trata, como
en estos ultimos, de recuperar en cada imagen, a partir de
una visiéon o suefio, una apariencia primigenia, sino de
reproducir una y otra vez la que tiene la escultura vestida.
Sin embargo, no se trata de copias idénticas. Querejazu
(2002: 291-294) propuso que muchas obras coloniales in-
cluyen recursos para dar ilusion de realidad. Las pinturas
de la Virgen, segtin este autor, evidencian que los artistas
hacian una atenta observacion del altar, introduciendo
en sus obras los cambios producidos en la indumentaria
de la imagen, los floreros, candelabros, cortinados, etc.
Stanfield-Mazzi (2006: 103-106), confirma esta idea, en
la medida en que los inventarios y visitas de Pomata dan
cuenta de los mantos, joyas, rosarios y otros elementos do-
nados por los fieles para el ornato de la imagen principal
y de la mas pequefa que se usa en procesion, los cuales
se relacionan estrechamente con el aspecto que tiene la
Virgen en las pinturas.

Las donaciones indican la compleja relacion entre ma-
terialidad y, en términos de Gell (1998), atribucién de una
interioridad que ejerce poder (agency). En los inventarios
de 1773 y 1785 se menciona uno de los mantos como “el
del milagro”, lo que indica virtudes taumatutrgicas reco-
nocidas al manto, algo que se verifica en las pinturas de
milagros antes mencionadas (Stanfield-Mazzi: 2006: 64,
67 y 101). Stanfield-Mazzi ha estudiado también una cere-
monia actual en la que los devotos reciben la “imposicion
del manto” (Stanfield-Mazzi: 2006: 97-98). Es plausible,
entonces, que la significacion tradicional del manto de la
Virgen, que se manifiesta en Espafia en el tratamiento de
las imagenes de vestir, haya sido intervenida por el papel
de la vestimenta en la cultura andina, ya que, siguiendo
a Arnold podemos decir que el textil es un elemento
configurador del cuerpo del sujeto, define su pertenen-
cia al grupo y su ubicacién en la escala social. Pero ademas
en si mismo expresa a los sujetos y las regiones (Arnold:
2009). Esta funcion ligada a la identidad y a la identifi-
cacion puede haberse trasladado al modo particular de
vestir y adornar a la imagen, y de rodearla de una esceni-
ficacion, que define con claridad la advocacion y su lazo
con la comunidad.

Las pinturas serian, de este modo, registro de la vida
historica de la imagen, a través de los cambios materiales
operados en el ritual, y una extension del mismo al espa-
cio doméstico. Estas obras actualizarian la teofania que

10 . . . ; ; . . ., .
De hecho no aparece el vocablo en el diccionario de Gonzélez Holguin, lo que daria la pauta de su origen aymara y su incorporacion posterior al

mundo quechua. Su culto se dispersé por el Perti pero preponderantemente entre el campesinado.

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

291

Yo



Fig. 6 Virgen del Rosario de Pomata, Iglesia de Casabindo.
Jujuy (Argentina), fines del s. XVII. Atribuida a Matheo Pisarro.
Fotografia tomada de AAVV, TAREA de diez afios, p. 31.

Fig. 7 Virgen del Rosario de Pomata, Iglesia de Casabindo,
Jujuy (Argentina), fines del s. XVII. Atribuida a Matheo Pisarro.
Fotografia tomada de AAVV, TAREA de diez afios, p. 80.

11

se producia cuando la estatua, ataviada con las nuevas in-
dumentarias recibidas en donacidn, era descubierta e ilu-
minada, instancia que favorecia la taumaturgia (Stanfield-
Mazzi, 2013: 119-121).

En este punto hay que notar la disyuncion que se pro-
duce respecto de las primeras imagenes de la Virgen que,
tal como comenta Belting (2009: 19), tuvieron pretension
de historicidad en tanto buscaban recuperar la existencia
de un cuerpo, el de la madre de Jesucristo. También se
halla presente la historia en las pinturas de la Virgen de
Pomata, pero es aquella de la imagen de altar. Podemos
decir que las imdgenes primitivas, y también muchas pos-
teriores, contienen siempre un aspecto narrativo ligado a
la figura que representan. Recordemos que, siendo escasas
las referencias a Maria en las Escrituras, hubo que acudir
a diversas fuentes apocrifas para construir una personali-
dad y una biografia (Schenone, 2008: 119). Su culto debia
afirmarse, sobre todo en los primeros tiempos cristianos,
en base a evidencias de vida histérica, de modo que las
imagenes llenaron los huecos que dejan los textos. En el
caso de las pinturas que estamos examinando, la historia
no remite a ningun relato estabilizado sino a la memoria
colectiva que conserva y transmite los avatares de la ima-
gen de bulto, a la cual los fieles le reconocen una vida. En
este sentido, en forma similar a las wakas, no se distingue
de los seres animados.

La imagen de bulto de la Virgen de Pomata, como las
primeras imagenes cristianas como de las andinas, “posee
los mismos poderes que su modelo divino y comparte su
capacidad de respuesta” (Belting, 2009, 50), pero se cons-
tituye en el prototipo de las versiones pintadas, que captan
sus rasgos principales con el fin de retener esos poderes y
capacidades, teniendo en cuenta las variaciones y modifi-
caciones que sufre gracias a la intervencion activa de los fie-
les. Las pinturas andinas de la Virgen ponen en discusion
las valoraciones modernas en torno al original y la copia,
en tanto que las copias, lejos de ser versiones degradadas
del original, garantizan la reproduccion y difusion de sus
poderes. Un cuadro de la Virgen de Pomata asegura para el
devoto la posibilidad de interpelarla y obtener de ella una
respuesta, tal como sucede ante la imagen en el templo.

Hay, entonces, una relacién de semejanza entre los cua-
dros y la imagen en el altar. Pero los primeros no pueden
considerarse representaciones que sustituyen a esta ulti-
ma, ya que no pretenden estar en lugar del modelo, sino
multiplicarlo. La semejanza que tienen las pinturas con él
es compleja y dindmica en la medida en que tiene en cuen-
ta su historia, a diferencia de los iconos que congelan una
version estable del prototipo!. Al mismo tiempo, cada

Las pinturas que reproducen el lienzo primero de la Virgen de Guadalupe, por ejemplo, estin mds cercanas al concepto de icono: deben retomar

sus rasgos esenciales sin mayores modificaciones ya que éstos derivan de una factura aqueropoiética.

292
Yo

VIRGENES Y WAKAS: MECANISMOS DE LA REPRESENTACION EN LAS IMAGENES DE CULTO COLONIALES



version puede pensarse como presentacion de lo sagrado
en tanto que su presencia concreta, material, es la que
asegura su agencia. Al respecto resulta importante men-
cionar el complejo vinculo entre los pigmentos y ligantes
identificados en la pintura colonial y sus significaciones,
tanto para las culturas andinas como para el cristianismo
impuesto. Entre otras obras, dos versiones de la Virgen de
Pomata realizadas en actual territorio argentino a fines del
s. XVII demuestran esta compleja relacion (Figs. 6 - 7). Se-
gin Siracusano (2005), los colores, muchos de los cuales
se obtenian de vetas ligadas a las wakas, mezclados con re-
sinas usadas en pricticas nativas de curacion del cuerpo y
del alma, vinculaban, en la praxis de los pintores andinos,
la materialidad a la divinidad.

Para concluir retomaremos el problema del antropo-
morfismo. Siendo un elemento fundamental de la imagen
cristiana en tanto que ésta representa un prototipo con
existencia historica al que debe asemejarse, en el caso de
las obras que estuvimos enfocando se ha reducido a su
minima expresion. Se alejan de las imagenes del primer
cristianismo, que asumian la forma de una diosa antigua,

VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

y también de muchas pinturas renacentistas y barrocas de
la Virgen, cuyo cuerpo se adivina debajo de la tinica y
el manto. Este tltimo ha pasado a ser, como los textiles
con los que se vestian las wakas, un elemento central de
la significacion y funciones de la imagen. Podemos pensar
que la representacion convive, entonces, en tensiéon con
una manifestacion de lo sagrado como perteneciente a un
orden cosmico en el que ser humano y naturaleza son un
continuum ontoldgico, tal como lo entiende el pensamien-
to andino.

Asi, las imagenes consideradas, mas que mestizas en el
sentido de un producto en el que los componentes se di-
luyen, son ejemplo de una alternancia entre concepciones
diversas de la imagen en relacion con lo sagrado, y cuyas
caracteristicas podemos identificar en el culto a las wakas
y en la propia imagen cristiana. “Lo cristiano” y “lo indi-
gena” ya no pueden entenderse como ingredientes fijos e
invariables que participan de una sumatoria, sino como
factores cambiantes, historicos, que se activan alternativa-
mente segun la relacion que los fieles establecen con la
imagen.

293

Yo



BIBLIOGRAFIA

AAVV (2000), Tarea de diez atos, Buenos Aires, Fundacién Antorchas.

Alonso Sagaseta, Alicia (1989) “Las momias de los incas: su funcion
y realidad social”, Revista Esparola de Antropologia Americana,
Universidad Compluetense, Madrid, Ne XIX, pp. 109 - 135.

————— (1990), “Los guaquis incaicos”, Revista Espaiiola de Antropologia
Americana, Universidad Complutense, Madrid, N° XX, pp. 94
-104.

Anonimo Agustino (1918), “Informaciones acerca de la religién y go-
bierno de los Incas: Relacion de la religion y los ritos del Pert
hecha por los primeros agustinos que por alli pasaron para la
conversion de los naturales”, Coleccion de Libros y Documentos
referentes a la Historia del Perii, tomo 11. Edicion de Horacio
Urteaga, Lima, Imprenta Sanmarti.

Anonimo de Huarochiri (1987 [1608]) Ritos y tradiciones de Huarochiri
del siglo XVII. Edicion de Gerard Taylor, Lima, IEP.

Arnold, Denise (2009), “Cartografias de la memoria hacia un paradigma
mas dindmico y viviente del espacio”, Cuadernos de la Facultad de
Humanidades y Ciencias Sociales, Jujuy, Universidad Nacional de
Jujuy, julio 2009. Ne 36.

Arriaga, Pablo Jos¢ de (1984 [1621]), Extirpacion de la idolatria en el Perii.
Edicion de Maria Isabel Balducci, Buenos Aires, CONICET.

Belting, Hans (2007), Antropologia de la imagen, Buenos Aires, Katz Co-
nocimiento.

————— (2009), Imagen y culto. Una historia de las imdgenes anterior a la era

del arte, Madrid, Akal.

Behoteguy Chévez, Gabriela (2010), “Procesos de apropiacion vy resis-
tencia religiosa en el culto a la Virgen de la Estrella”, en Rivera
Cusicanqui, Silvia y El Colectivo, Principio Potosi Reverso, Museo

Naciona Centro de Arte Reina Sofia, Madrid.

Bertonio, Ludovico (1984 [1612]), Vocabulario de la lengua aymara. Cen-
tro de Estudios de la Realidad econdmica y Social. Cochabamba,
Instituto Francés de Estudios Andinos.

Bovisio, Maria Alba (2011), “Las huacas andinas: lo sobrenatural vi-
viente”, Krieger, Peter (ed.) La imagen sagrada y sacralizada, Insti-
tuto de Investigaciones Estéticas. Vol. I, UNAM, México, 2011,
pp. 53 - 85.

————— (2010), “La religiosidad andina a través de las fuentes de extir-
pacion de idolatrias”, 1 Jornadas Internacionales de Historia de la
Iglesia y Religiosidad. 3¢ Jornadas de Historia de la Iglesia en el NOA,
Universidad Catolica de Santiago del Estero, San Salvador de
Jujuy.

Chartier, Roger (1996), “Poderes y limites de la representacion. Marin,

el discurso y la imagen”, en Escribir las prdcticas. Foucault, De
Certeau, Marin, Buenos Aires, Manantial.

Domoii, Clelia M. y Martin A. Isidoro (2010), “Milagros de la Virgen
del Rosario de Pomata”, IX Jornadas de Arte e Investigacion. El
arte de dos siglos: balance y futuros desafios, Buenos Aires, Instituto
de Teoria e Histo