


1



Imagen Portada: Detalle Iglesia de la Compañía. Arequipa Perú.

Contraportada: Triunfo de la iglesia, Melchor Pérez Holguín, 
Iglesia de San Lorenzo de Potosí, 1706, Bolivia. 

Edición y publicación:
Fundación Visión Cultural

Producción General: 
Norma Campos Vera

Diseño Gráfico: 
Fátima Gutiérrez

ISBN: 978-99974-63-29-6
Depósito Legal: 4-1-4183-16
Copyright © Fundación Visión Cultural
fundacion@visioncultural.org

Todos los derechos reservados

La Paz, Bolivia, 2017



 VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL 
SOBRE BARROCO

EDICIÓN:

FUNDACIÓN VISIÓN CULTURAL

UNIVERSIDAD NUESTRA SEÑORA DE LA PAZ

Mestizajes
Diálogoen



5

 VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Mestizajes
Diálogoen

ORGANIZACIÓN 

BOLIVIA
Norma Campos Vera

Fundación Visión Cultural

Jorge Paz Navajas
Universidad Nuestra Señora de La Paz

PERÚ

Alberto Briceño
Universidad Católica Santa María

Germán Chávez Contreras
Rector Universidad Católica San Pablo

Fiorella Quintanilla
Directora del Centro de las Artes de la UCSP

AGRADECIMIENTOS

Norma Barbacci
World Monuments Fund

Julio Paredes Nuñez
Carlos Rodriguez

Yemy Alemán
Isabel Olivarez
Marisol Velasco



CONTENIDO

  PREFACIO
9  Norma Campos Vera
  DIRECTORA DEL VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

11  Jorge Paz Navajas
  RECTOR DE LA UNIVERSIDAD NUESTRA SEÑORA DE LA PAZ

  PONENCIAS
13   MESTIZAJES EN DIÁLOGO
  RICARDO ESTABRIDIS CÁRDENAS / PERÚ

17   PARTICIPACIÓN DE LOS SECTORES POPULARES 
  EN LA CARACTERIZACIÓN DEL BARROCO AMERICANO
  RAMÓN GUTIÉRREZ / ARGENTINA

23  EL BESÜRO, LA LENGUA FRANCA EN LAS MISIONES DE CHIQUITOS
  ALCIDES PAREJAS MORENO / BOLIVIA

29   “LO INDÍGENA” EN EL ARTE COLONIAL: 
  ¿EXPRESIÓN INCONSCIENTE O IMAGEN MANIPULADA?
  HIROSHIGE OKADA / JAPÓN

39   LAS REPRESENTACIONES FIGURATIVAS EN LA ORNAMENTACIÓN 
  DE LA ARQUITECTURA BARROCA DEL VIRREINATO PERUANO
  ROBERTO SAMANEZ ARGUMEDO / PERÚ

49   ARQUITECTURA BARROCA POPULAR EN LA REGIÓN PUEBLA-TLAXCALA
  EXPRESIÓN DEL MESTIZAJE
  JOSÉ ANTONIO TERÁN BONILLA / MÉXICO

59   EL CORREDOR MADERERO CONTINUO EN LOS CENTROS URBANOS 
  DE LA AUDIENCIA DE CHARCAS
  VICTOR HUGO LIMPIAS ORTIZ / BOLIVIA

69   ¿AD MODUM NOSTRUM? ALGUNAS CUESTIONES SOBRE LA IGLESIA 
  DE LA COMPAÑÍA EN AREQUIPA Y EL CONCEPTO DE MESTIZAJE ARTÍSTICO
  SLENKA BOTELLO - JAVIER CUESTA  / MÉXICO

77  EL MESTIZAJE CULTURAL EN LA ARQUITECTURA DE LAS MISIONES 
  DE CHIQUITOS Y MOJOS
  ECKART KÜHNE / SUIZA

87  BENE FVNDATA EST DOMVS DOMINI…
  ANALOGÍAS Y DIVERSIDADES EN TRES ARTESONADOS CUSQUEÑOS
  DIANA CASTILLO CERF / PERÚ

97   EL BARROCO AREQUIPEÑO COMO GERMEN DE LA ARQUITECTURA 
  NACIONALISTA AMERICANA EN LA PRIMERA MITAD DEL SIGLO XX
  GONZALO RÍOS VIZCARRA / PERÚ

111  EL “BARROCO MESTIZO”:  ¿PRODUCTO O PROYECTO?
  RICARDO GONZÁLEZ / ARGENTINA

121  MUNDOS ENCONTRADOS: TESTIMONIOS DE INTERCAMBIOS 
  ARTÍSTICOS ENTRE EUROPA, ASIA Y AMÉRICA EN LA ERA DEL BARROCO
  MARGARITA VILA DA VILA / BOLIVIA



133  LAS FUENTES GRABADAS DE LA TRINIDAD 
  CRESCENTINA EN EL ARTE COLONIAL
  ALMERINDO OJEDA DI NINNO / ESTADOS UNIDOS

145   OBJETOS FORÁNEOS EN IMÁGENES PROPIAS.
  ENTRECRUZAMIENTOS Y APROPIACIONES EN LA PINTURA 
  DIECIOCHESCA NEOGRANADINA
  OLGA ISABEL ACOSTA LUNA / COLOMBIA

157  LAS TINIEBLAS DEL CORAZÓN.
  RECORRIDOS DE LAS REPRESENTACIONES DEL CORAZÓN
  DE LA EUROPA MEDIEVAL A LA VENEZUELA BARROCA
  EMANUELE AMODIO / VENEZUELA-ITALIA

171  ICONOGRAFÍAS LOCALES EN LAS PINTURAS MURALES 
  DE LA RUTA DE LA PLATA
  PAOLA CORTI - FERNANDO GUZMÁN - MAGDALENA PEREIRA / CHILE

177  APOSTOLADO ZURBARANESCO EN POMATA
  MARTÍN ISIDORO - CLELIA DOMOÑI / ARGENTINA

185  LA REPRESENTACIÓN MESTIZA DE LOS CUERPOS
  AGUSTINA MAZZINI URIBURU / ARGENTINA

197  GRANADAS EN EL ALTIPLANO. 
  UN PROBLEMA ICONOGRÁFICO EN LOS MUROS 
  DEL SANTUARIO DE COPACABANA DE ANDAMARCA, BOLIVIA
  CAMILA MARDONES BRAVO / CHILE

205  LA SERIE DE SAN PEDRO ALCÁNTARA EN EL MUSEO
  DE ARTE COLONIAL DE SAN FRANCISCO 
  LORENA VILLABLANCA KONG / CHILE

211  DIÁLOGOS CULTURALES EN EL ARTE DE LA AMÉRICA PORTUGUESA
  LAS FUENTES DEL REPERTORIO DECORATIVO DE LOS ESPACIOS 
  RELIGIOSOS JESUÍTICOS Y LOS INVENTARIOS DE LOS BIENES DE LA COMPAÑÍA
  RENATA MARIA DE ALMEIDA MARTINS / BRASIL

221  BERNARDO DE LEGARDA: HACEDOR DE PASIONES.
  SOBRE EL EROTISMO ESCULTÓRICO DEL BARROCO
  ANDREA PANTOJA BARCO / COLOMBIA

229  VISUALIZANDO LA CONVERSIÓN Y LA ADORACIÓN 
  A TRAVÉS DE LOS MAGOS SUR ANDINOS
  CATHERINE E. BURDICK / CHILE

237  LA CUSTODIA COMO SEÑA DE IDENTIDAD: 
  LA PLATERÍA EN QUITO DURANTE EL SIGLO XVIII 
  ANDRÉS DE LEO /MÉXICO

247  ICONOGRAFÍA DE LA VIRGEN DEL ROSARIO EN LA REAL AUDIENCIA
  DE QUITO. ADOPCIÓN, MESTIZAJE E INFLUENCIAS 
  VERÓNICA MUÑOZ ROJAS / ECUADOR

255  EL CUERPO COMO SISTEMA: LA SERIE DE MÁRTIRES DE LA IGLESIA 
  DE SANTO DOMINGO DE TUNJA, SIGLO XVIII
  CARLOS ROJAS COCOMA / COLOMBIA

265  IDÓLATRAS Y HEREJES VASALLOS DE DEMONIO: 
  LA REPRESENTACIÓN DEL ENEMIGO EN EL VIRREINATO DEL PERÚ
  LUCILA IGLESIAS / ARGENTINA

275  LA ESCUELA DEL COLLAO AL OCCIDENTE DEL TITICACA
  MARTÍN ISIDORO Y CLELIA DOMOÑI / ARGENTINA



285  VÍRGENES Y WAKAS: MECANISMOS DE LA REPRESENTACIÓN 
  EN LAS IMÁGENES DE CULTO COLONIALES
  MARÍA ALBA BOVISIO - MARTA PENHOS / ARGENTINA

295  IMAGEN Y REPRESENTACIÓN, EN LOS CONFINES DEL IMPERIO ESPAÑOL:
  LA IMAGINERÍA POPULAR EN CHILE
  JUAN MANUEL MARTÍNEZ / CHILE

305  “LOS DIOSES MEXICANOS” EN LA SECONDA PARTE DELLE IMAGINI 
  DE GLI DEI INDIANI (1615) DE LORENZO PIGNORIA COMO UNA IMAGEN  
  DEL MESTIZAJE CULTURAL
  EWA KUBIAK - KATARZYNA SZOBLIK / POLONIA

315  “MESTIZO”… ¿HASTA DÓNDE Y DESDE CUÁNDO?
  LOS SENTIDOS DEL TÉRMINO Y SU USO EN LA HISTORIA DEL ARTE
  CARLA GARCÍA - MARTA PENHOS / ARGENTINA

325  MELCHOR PÉREZ HOLGUÍN, UN ARTISTA MESTIZO: 
  ¿UN MITO HISTORIOGRÁFICO O UNA REALIDAD ARTÍSTICA?
  RAFAEL LEFI / FRANCIA

331  LA DIFUSIÓN DE MODELOS EN LA PINTURA DEVOCIONAL 
  DEL BARROCO EN EL VIRREINATO DEL PERÚ
  JESÚS PORRES / ESPAÑA

343  EL CULTO A LA VIRGEN DE ITATÍ y a NA. SRA. DE LUJÁN: 
  INDIOS Y NEGROS EN LA CONSTRUCCIÓN DE TRADICIONES 
  DE MILAGROS MARIANOS EN EL RÍO DE LA PLATA COLONIAL
  PATRICIA A. FOGELMAN / ARGENTINA

353  TEJIDOS PLUMARIOS DE LA ÉPOCA COLONIAL. ENCUENTROS 
  E INTERCAMBIOS CULTURALES EN LAS MISIONES JESUÍTICAS DE MAYNAS
  FRIEDERIKE SOPHIE BERLEKAMP /ALEMANIA

361  CUZCO: MAMACHA DEL CARMEN DE PAUCARTAMBO. 
  UNA FIESTA BARROCA MESTIZA
  ELIZABETH KUON ARCE / PERÚ

371  ESTUDIO ARQUEOASTRONÓMICO DE LOS TEMPLOS ANDINOS 
  DE ARICA Y PARINACOTA, CHILE
  ALEJANDRO GANGUI / ARGENTINA 
  ÁNGEL GUILLÉN / CHILE - MAGDALENA PEREIRA /CHILE

383  LA (RE-)CONSTRUCCIÓN DE ESPACIOS SAGRADOS. LOS PROYECTOS 
  HIEROTÓPICOS DE ISLA DEL SOL/COPACABANA, CARABUCO Y LA PLATA 
  ASTRID WINDUS / ALEMANIA - ANDRÉS EICHMANN OEHRLI / BOLIVIA

391  LA IMAGEN DE LA VIRGEN DE GUADALUPE POR DOS MIRADAS:
  EL PINTOR MIGUEL CABRERA Y EL ARZOBISPO FRANCISCO ANTONIO 
  DE LORENZANA - NUEVA ESPANHA, SIGLO XVIII
  JULIANA BEATRIZ ALMEIDA DE SOUZA / BRASIL

399  LA COCINA BARROCO MESTIZA DE AREQUIPA
  ALONSO RUIZ ROSAS / PERÚ

403  MAÍZ, CHUÑO Y PAPAS: (DIS)GUSTO ADQUIRIDO Y LA RETÓRICA 
  DE LA DIFERENCIA EN LA AUDIENCIA DE CHARCAS
  MÓNICA VALLIN / ESTADOS UNIDOS

409  ANEXOS: ACTIVIDAD ARTÍSTICA



PREFACIO

Norma Campos Vera
Directora del VIII Encuentro Internacional sobre Barroco

El Barroco en sus múltiples variantes ha marcado un campo cultural muy amplio en Europa y América. Sus 
contrastes han generado una producción que hoy en día es motivo de estudio, de revalorización, de identidad 

y de interculturalidad. Se manifiesta en el hacer, sentir y decir. Más allá de ser un estilo, es un modo de vida que ha 
marcado transformaciones profundas, especialmente en los siglos XVII y XVIII con repercusión a la actualidad. Pre-
senta peculiaridades que llegaron a impulsar y generar fenómenos históricos y tendencias estilísticas y culturales, que 
incluyen obras de arte, arquitectura, textos, música, vestuario, gestualidad, etc.
 
Es así que cuando nos referimos a Barroco, nos referimos a una riqueza cultural expresada en distintos elementos y 
procesos, que en la contemporaneidad queda no sólo como patrimonio cultural, sino que se vive a través de las expre-
siones del folklore, la música, la gastronomía, etc.
 
El proceso de la historia muestra que las identidades se rediseñan constantemente y coexisten, y es lo que el Barroco 
asume a través de códigos, representaciones, peculiaridades e individualidades.
 
Los mestizajes marcan diálogos, contrastes, procesos permanentes de creatividad, mezclas, superposiciones e inte-
rrelaciones permanentes, que han generado producciones en las más variadas disciplinas y aspectos de la actividad 
humana.
 
Mestizajes en diálogo, nos lleva a un camino de reflexión sobre procesos quizás incomprendidos desde ópticas como 
la política, pero es a partir del Barroco que se comprende la construcción de códigos y símbolos, propiciando obras 
originales en cada territorio, gran parte realizadas por artistas y maestros del lugar, y que hoy día forman parte del 
acervo cultural de los países, constituyéndose en importantes elementos identitarios.
 
Es precisamente los mestizajes en diálogo que han dado lugar al desarrollo del IX Encuentro Internacional sobre 
Barroco, realizado en la ciudad de Arequipa-Perú, el año 2015, oportunidad en la que decenas de especialistas proce-
dentes de distintos países de Europa, Asia y América han contribuido con investigaciones recientes que se plasman en 
esta publicación y que esperamos sea una contribución a la investigación y la historia en general.
 
El Encuentro sobre el Barroco, tiene el objetivo de contribuir a la puesta en valor de la riqueza del patrimonio cultural 
material e inmaterial de los siglos XVII y XVIII, con proyecciones al siglo XXI, que se constituye en acervo cultural 
de comunidades rurales y de ciudades, a través de diferentes expresiones arquitectónicas, artísticas, literarias, música, 
teatro y prácticas sociales, que dan lugar a formas y transformaciones que fortalecen los imaginarios y las culturas.



11

Hace ya mucho tiempo que los Encuentros Internacionales sobre el Barroco se han consolidado como un refe-
rente imprescindible en relación con la producción artística de los siglos XVII y XVIII en América, sin excluir 

otros ámbitos geográficos. La Universidad Nuestra Señora de La Paz siempre ha acompañado la realización de estas 
actividades, empezando por la que se llevó a cabo en Santa Cruz de la Sierra en el año 2002.

Afortunadamente, los mestizajes constituyen un tema que ha atraído la atención de un gran número de investigado-
res. En ocasiones pudo ser utilizado como bandera política e ideológica. En la arena política se los ha considerado 
un elemento positivo y, alternativamente, se los ha pretendido rechazar como anti-valor que debía ser superado. En 
el ámbito académico se ha discutido su validez como noción apropiada para la antropología y también como sub-
categoría dentro del Barroco. Estos cuestionamientos vienen de larga data. En el mismo auditorio de la Universidad 
Nuestra Señora de La Paz tuvo lugar un debate de gran interés, precisamente sobre este último aspecto, en el año 
2005, en el marco del III Encuentro sobre el Barroco. Esta discusión no fue nunca ociosa, porque trajo en cada caso 
nuevas perspectivas que permiten enriquecer las nociones antropológicas y artísticas que se encuentran en la base de 
tal categoría. Indudablemente estamos hoy ante un universo de conocimientos mucho mayor que el de hace apenas 
un decenio, sobre una multitud de aspectos de las artes plásticas, la literatura, la música, el teatro y otras expresiones 
que se desarrollaron en el periodo barroco. Por eso mismo es de agradecer el tipo específico de avance que, más que 
el aumento de datos, proporciona una mayor capacidad de navegación en ese universo. Es un tipo de aporte que 
requiere un vigor especulativo que a menudo no es fruto de un genio sino del trabajo conjunto de expertos como el 
que ahora felizmente se congrega para estas jornadas de trabajo.

Por supuesto que aún queda, en el ámbito de los estudios monográficos, muchas áreas que cubrir. Todavía no se ha 
rastreado, por dar solamente un ejemplo, el variado aporte de la población americana de origen del extremo Oriente 
durante el periodo colonial. Esta población, contribuyó en los procesos de mestizaje, pero de momento son muy esca-
sos los estudios a ella referidos. Y como este hay un abanico muy amplio de temáticas cuyo abordaje también requiere 
de perspectivas novedosas.

Todo ello hace posible, en el fondo, una mejor comprensión no solo de nuestro pasado, sino de nosotros mismos. 
Porque la mirada arrogante, que observa con suficiencia o con desdén a quienes nos han precedido, presenta una 
penosa disfunción: la que le impide reconocerse a sí misma, tanto en lo mejor como en lo peor de las sociedades que 
han vivido y convivido en estas tierras. En cambio, lo que nos reúne en este encuentro es la modesta confianza de que 
podemos aprender del pasado, también del arte y del “arte de vivir” que se cultivó en el periodo barroco.
Uno de los elementos que forman parte de ese arte de vivir lo tenemos en las expresiones teatrales. Me detengo en 
ello no por casualidad, sino para resaltar el trabajo que disfrutamos en la puesta en escena de materiales que, muy re-
cientemente, encontró en Potosí uno de los profesores de la Casa Superior de Estudios que represento, el Dr. Andrés 
Eichmann Oehrli, y que publicó junto con Ignacio Arellano en la prestigiosa editorial Iberoamericana. 

Mi gratitud para la Universidad Católica Santa María, para la Universidad Católica San Pablo, para Norma Campos 
de Visión Cultural, y para los expositores que con su participación se hacen viables estos encuentros que disfrutamos 
cada dos años, motivo por el cual para mi institución es un orgullo compartir los afanes que hacen posible su realiza-
ción, como lo es toda iniciativa que nos permitimos coadyuvar para el avance del conocimiento.

Jorge Paz Navajas
Rector de la Universidad Nuestra Señora de La Paz



13VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

MESTIZAJES EN DIÁLOGO

RICARDO ESTABRIDIS CÁRDENAS / PERÚ

E n el marco del VIII Encuentro Internacional Sobre 
Barroco: Mestizajes en Diálogo, hablaremos sobre 
el Barroco y el Mestizaje, un breve resumen 

evolutivo.     
Se han realizado a lo largo del siglo XX y en los lustros 

que van del siglo actual, varios congresos y encuentros 
internacionales en relación al barroco en general, el que 
abarca diversas expresiones culturales, sobre las cuales aún 
hay mucho que decir, intercambiar ideas y opiniones, so-
bre todo en nuestra América.

Como mencionáramos en el III Congreso Internacio-
nal del Barroco Iberoamericano de Sevilla en el 2001, el 
barroco europeo aún es tema de discusión entre los histo-
riadores y teóricos del arte en base a que resulta un proble-
ma de unidad por la variedad de formas de expresión que 
trajo consigo en los siglos XVII y XVIII. 

En un primer momento con la semilla colocada en el 
Concilio de Trento en las últimas décadas del siglo XVI, 
como un arte fruto de la Contrarreforma, que fue evolucio-
nando como medio de propaganda religiosa para cimentar 
nuevamente el poder de la Iglesia en el mundo en el siglo 
XVII, pero que además fue medio de afianzamiento bur-
gués en los países protestantes, cimiento de un absolutis-
mo real en algunas monarquías y bandera de evangeliza-
ción y defensa de la fe en otras. Intereses diferentes dieron 
por resultado expresiones formales diferentes, que sólo 
han podido hermanarse por la intencionalidad retórica.

Creemos que uno de los mejores ejemplos de la proble-
mática producida por la delimitación de una producción 
artística bajo un sello estilístico, lo encontramos en el lla-

mado estilo barroco, este estilo globalizado de los siglos 
XVII - XVIII.

 Por todo ello la visión y caracterización del barroco ya 
no puede ser únicamente la del formalismo de Wölfflin.  
Bialostocki ha profundizado sobre el tema y ante la plura-
lidad de problemas nos dice:

“.. por un lado se debe subrayar la rica variedad del arte del siglo 
XVII, y por otro lado el hecho de que el carácter retórico común 
de sus creadores y de todas sus obras es propio de un arte que no 
fue creado ni para Dios ni para alcanzar una perfección ideal y 
objetiva, sino sobre todo para ejercer su efecto sobre los hombres, 
ilustrándoles, cautivándoles y conmoviéndoles”.

En Iberoamérica el llamado arte barroco, si bien parte 
inicialmente de modelos o referencias europeas, en el si-
glo XVIII igualmente se ponen de manifiesto en él caracte-
res formales diferentes, no sólo con el Viejo Mundo, sino 
también entre centros importantes de producción como 
Lima, Cusco, Quito o Potosí, llamados, en lo que a las ar-
tes plásticas se refiere, generosamente escuelas, concepto 
tan amplio y relativo que han usado los estudiosos para 
destacar principalmente diferencias formales y ciertas par-
ticularidades en sus discursos persuasivos.

Creemos que si bien en Hispanoamérica no hubo li-
bertad absoluta en cuanto a las expresiones arquitectóni-
cas y plásticas en general, supervisadas por la Iglesia y el 
poder político, hacia finales del siglo XVII y sobre todo en 
el siglo XVIII, se desarrollaran en mayor porcentaje otras 
expresiones formales, donde el artista fue modificando 



14 MESTIZAJES EN DIÁLOGO

lo aprendido y lo transformó a un “modo” o sentir más 
personal, como fruto de su creatividad y surgieron obras 
nuevas en un contexto diferente.

Como bien anotó Ramón Gutierrez en su ponencia 
“Repensando el Barroco Americano”, para este Congreso 
en Sevilla: 

“Despojada esta contrarreforma de sus emblemas bélicos y supera-
das las campañas de extirpación de idolatrías, en América alcanza-
rán mayor gravitación y preeminencia los mecanismos del cambio, 
es decir las estrategias que permiten obtener los frutos de la persua-
sión para el mensaje religioso”. “Lo que pasa de España a América 
no es pues la hipótesis contrarreformista del conflicto con el lutera-
nismo sino la profundización de la evangelización, utilizando para 
ello los nuevos instrumentos de persuasión”.

Además, no se puede negar que tanto en un reino 
como en una colonia, el arte fue usado por el poder, ya sea 
eclesiástico o laico, para controlar y persuadir a las masas 
y que la libertad del artista, en cierta medida, siempre es-
tuvo sujeta a los deseos del encargante; por tanto, creemos 
que el arte en el Virreinato del Perú, sobre todo en esta 
etapa, no debe verse como un arte provincial sino como 
una manifestación diferente producida en una sociedad 
diferente.

El término mestizo, según el diccionario de la Real 
Academia de la Lengua es considerado como el fruto de 
la mezcla de razas y también como resultado de mezcla 
de culturas. Desde el punto de vista biológico es perfecta-
mente aceptable, no hay discusión, pero desde el punto de 
vista cultural ha habido muchos problemas en el mundo 
y no nos referimos solamente a América Hispana, sino 
también a Europa. A lo largo de la historia la aculturación 
también se llevó a cabo en pueblos sometidos en el viejo 
mundo y quizás el caso de España es un buen ejemplo, an-
tes del descubrimiento de América. Solo por citar alguno, 
lo moro no está ausente en el llamado arte morisco.

El presente Encuentro Internacional del Barroco ha 
sido denominado Mestizajes en diálogo y para enfocarnos 
en la generalidad que nos convoca, se hace necesario re-
cordar brevemente la problemática que el término encie-
rra en América, desde las primeras décadas del siglo pasa-
do cuando el arquitecto argentino Ángel Guido lo utilizó 
para referirse a la arquitectura planiforme sur peruana, 
prendiendo la mecha de una gran controversia entre los 
estudiosos, no solo de aquella generación, sino también 
de las posteriores, hasta iniciado el siglo XXI.

Como bien anotó el P. Antonio San Cristóbal en su 
ponencia “Reinterpretación de la arquitectura planifor-
me”, en aquel congreso en Sevilla del 2001 mencionado, 
esta denominación del término mestizo respondía a las 
preocupaciones sociológicas y políticas de los intelectuales 

de aquellos años, que trataban de demostrar la particulari-
dad de las expresiones de la cultura americana en relación 
a Europa, entendiéndolo como una fusión de los esque-
mas arquitectónicos españoles con las expresiones decora-
tivas, culturalmente vinculadas a la cosmovisión indígena.

Algunos historiógrafos de una primera generación se 
dedicaron a criticar ardorosamente el término mestizo, 
pero no introdujeron un concepto distinto al planteado 
por Guido, solo se dedicaron a polemizar y desvalorizarlo 
como arte popular, provinciano y marginal.

Una segunda generación de historiadores e historió-
grafos puso especial énfasis en la invariabilidad de los 
esquemas arquitectónicos de la arquitectura española ini-
cial en América durante el último tercio del siglo XVII y 
todo el XVIII. La perduración en la arquitectura mestiza 
de elementos arquitectónicos renacentistas y manieristas 
en la arquitectura lo afirmaba Teresa Gisbert, sin consi-
derar como anotó el desaparecido estudioso Antonio San 
Cristóbal, que son diferentes en Apurímac, Arequipa el 
Collao y zonas altas bolivianas. 

Plantea San Cristóbal que quedaría por comprobar si 
el presunto arcaísmo afectaba por igual a los artesanos pla-
niformes de todos estos centros arquitectónicos, ya que 
difieren notablemente.

En las polémicas de aquella época se planteó el análisis 
de la arquitectura planiforme como una simple actividad 
decorativa. Por entonces enunciaba Teresa Gisbert: 

“no hay duda que lo único que interesó a los canteros y arquitectos 
de esta parte de América fue la decoración, casi con carácter de 
exclusividad. Aquí es donde radica la originalidad de este estilo”.

Los europeizantes al referirse a la arquitectura mestiza 
mencionaban que conviene adelantar de una vez que la 
definición de arquitectura mestiza no propone ninguna 
alternativa de cambio en los esquemas arquitectónicos 
transmitidos de Europa y solo se refiere a una modalidad 
decorativa.

El arquitecto Graziano Gasparini en 1972, en su li-
bro América, Barroco y Arquitectura, se centra en el espa-
cio como valor esencial de la arquitectura y no admite la 
existencia de una arquitectura barroca hispanoamericana. 
Desde este punto de vista tendríamos que negar que hubo 
una pluralidad de tendencias en la misma Europa, lo que 
todos sabemos constituye una de las características esen-
ciales del barroco ya que se aplica a la pintura, escultura y 
arquitectura. Las particularidades de la arquitectura barro-
ca italiana no se aplican en otros lugares de Europa.

Tanto Gasparini como su seguidor más destacado 
Ilmar Lucks, quien publicó en 1973 un libro basado en 
su tesis doctoral: Tipología de la escultura decorativa hispáni-
ca en la arquitectura andina del siglo XVIII, expresaron que 



15VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

las restricciones de la Iglesia no permitían al artista indio 
ningún impulso creativo genuino, sin considerar que si 
esto sucedió en los primeros ciento cincuenta años de la 
conquista, después todo cambió, sobre todo en las zonas 
más rurales.

Desde el punto de vista del mestizaje cultural los euro-
peizantes afirmaban que si se considera que el estilo es la 
expresión de una cultura, la definición de estilo mestizo 
sugiere la existencia de una cultura mestiza, distinta de la 
cultura occidental y de la cultura andinista, lo que no es 
aceptable según ellos, ya que la cultura de dominación 
occidental impidió durante el periodo colonial la afir-
mación de una cultura mestiza, a pesar de producirse el 
mestizaje biológico y el complejo proceso de aculturación, 
llamado también mestizaje cultural. 

Ante estos tajantes enunciados, San Cristóbal manifes-
tó con dureza que Gasparini no había realizado el menor 
estudio sobre la cultura peruana y que no tenía sobre ella 
un solo conocimiento histórico, cultural o arquitectónico.

El surgimiento tardío de la arquitectura planiforme 
andina, no fue precisamente producto de una imitación 
de los modelos europeos españoles, sino una verdadera 
creación autónoma de nuevas estructuras arquitectónicas; 
y ello implica por extensión, que durante el siglo XVIII 
había surgido una cultura indígena en las tierras altas sur 
peruanas no quechuas, que no fue ni la cultura española, 
ni la continuación preservada de la cultura incaica pre-
hispánica.

Se plantea que: no se trata de la reaparición tardía, 
pura y simple de alguna cultura indígena pre-hispánica, 
no es tampoco la fusión hispano-indígena o alguna for-
ma de mestizaje cultural que han venido interpretando 
los historiadores desde la tesis de “estilo mestizo” de Án-
gel Guido; mucho menos consiste en la incomprensión 
y deformación de los esquemas barroco europeos o en la 
interpretación popular de los modelos estáticos asincróni-
cos por estatismo cultural.

San Cristóbal amplió horizontes de investigación cuan-
do enunció: “Lo interpretamos como la vivencia creadora 
de la cultura andina virreinal en territorios no quechuas 
que reinterpretó y propuso nuevas alternativas originales 
de cambio, tanto en cuanto a los esquemas arquitectóni-
cos de las portadas planiformes, como en las expresiones 
decorativas”.

Afirma que en dichas interpretaciones hubo omisión 
de análisis arquitectónicos y estructurales estrictos sobre 
la arquitectura planiforme. Él plantea que la decoración 
arquitectónica planiforme arequipeño - collavina y de 
Apurimac - Chumbivilcas - Coporaque, es ante todo ar-
quitectura, en sentido estricto, ya que posee sus propios y 
específicos esquemas arquitectónicos; por tanto, no se re-
duce a una simple expresión decorativa.   

Desde esta óptica nos faltaría una visión minuciosa y 
analítica para realizar una correcta interpretación arqui-
tectónica.

Enfatizó que, los diseños de las portadas planiformes 
en cuanto esquemas arquitectónicos, fueron trazados y 
tallados por los artesanos indígenas, que no los recibie-
ron ni del periodo renacentista, ni de las arquitecturas 
europeas. Así lo hizo por ejemplo en el libro publicado 
en 1997 donde abre otro derrotero o camino a seguir a 
los estudiosos del arte mestizo americano, en lo referen-
te a la arquitectura. En el libro denominado: Arquitectura 
planiforme y textilográfica virreinal de Arequipa, el reconocido 
investigador convoca al celo de los estudiosos arequipe-
ños para que investiguen en los protocolos notariales, en 
busca de documentos que ayuden a dar mayor futuro a 
su tesis.

En un enfoque de análisis mucho más amplio se men-
ciona una pluralidad de culturas andinas virreinales. En 
lo referente a la arquitectura en Cusco, es menester des-
tacar la habilidad de los canteros cusqueños que sabían 
trabajar la piedra desde sus antepasados quechuas y que 
gracias a ello se logró esa arquitectura no planiforme en 
Cusco, pero de gran precisión.

La modalidad de la arquitectura planiforme corres-
ponde a nacionalidades indígenas no quechuas, las que 
habían sido dominadas por los Incas.

Podemos aceptar nuevas propuestas, pero no podemos 
negar que en el proceso de aculturación americano siem-
pre hay que considerar como base un sistema constructi-
vo y planteamientos arquitectónicos occidentales que los 
precedieron, los que fueron transformados con el tiem-
po dando por resultado nuevas formas. Nuestro barroco 
tendrá siempre componentes europeos pero jamás podrá 
explicarse desde la óptica europeizante, ya que responde a 
otros contextos sociales y culturales. 

San Cristóbal propone en sus estudios de que se trata 
de la reactualización innovadora de las categorías estilísti-
cas ancestrales, realizada en una situación cultural total-
mente diferente de la pre-hispánica, la que incorporó la 
expresión de relieve planiforme, tal como propuso en su 
libro sobre la arquitectura planiforme y textilográfica de 
Arequipa mencionado. 

Todavía hay mucho camino por andar, aprovechando 
los diversos saberes científicos multidisciplinarios, para 
responder a la interrogante ¿qué proceso de dinámica cul-
tural condujo al surgimiento de la cultura andina virreinal 
con su arquitectura planiforme?

Pero no es este el único aspecto a considerar en el ba-
rroco americano después de la casi centuria y media ini-
cial, existen otras expresiones artísticas sobre las cuales ya 
estos encuentros han sumado aportes y diálogos fructífe-
ros. En especial el estudio de: Las fuentes de nuestra di-



16 MESTIZAJES EN DIÁLOGO

versidad cultural, el tema del Manierismo y su transición 
al barroco, Entre cielos e infiernos, el tema de La Fiesta, el 
de La Imagen del poder y por último el de Rutas y migra-
ciones del Barroco realizado en Arica - Chile.

En otros aspectos por ejemplo podemos considerar, 
para entender nuestro barroco, la presencia de lo lúdico 
por su manifiesta convocatoria plástica. Ya desde las úl-
timas décadas del siglo XVII, como bien anotó Ramón 
Gutierrez, la participación de las etnias, los gremios y las 
cofradías en las expresiones culturales ponía de manifies-
to una posibilidad de protagonismo en la vida urbana co-
lonial. La intervención elocuente en las fiestas religiosas o 
civiles mediante la presencia de retablos efímeros o arcos 
de triunfo se complementaba con el desfile masivo de los 
miembros de gremio o cofradía y la exhibición de sus es-
tandartes o la construcción de castillos de fuegos artificia-
les. La importancia de esta presencia lúdica marcaba el 
ascenso de estos sectores marginales de la sociedad que, 
de esta forma, obtenían un reconocimiento que era im-
pensable en el primer siglo y medio de la conquista. Solo 
por citar un ejemplo las pinturas de la Serie del Corpus 
en el Arzobispado del Cusco ponen lo dicho en evidencia.

Así como existieron diferentes expresiones cultura-
les barrocas en Europa igualmente sucedió en América, 
donde el barroco no se expresó de una manera única y 
excluyente. Ello estaba condicionado en parte por la pre-
dilección de materiales y recursos expresivos y Gutierrez 
nos da un buen ejemplo cuando compara los maravillosos 
azulejos que revisten las fachadas de la ciudad de Puebla 
con los de la capital mexicana y en el Perú tendríamos cla-
ras diferencias en las expresiones arquitectónicas de otras 
regiones con respecto a aquella llamada planiforme o tex-
tilográfica en el sur andino.

Todavía no se ha dicho la última palabra ni se han 
perfilado completamente posiciones antagónicas, aunque 
consideramos que todos estos Encuentros o Congresos 

internacionales sobre el tema del Barroco, van lanzando 
luces con nuevas investigaciones y sobre todo ampliando 
horizontes de estudio en el campo general de la cultura ba-
rroca americana de los siglos XVII y XVIII y para algunos 
su supervivencia hasta la actualidad en el marco de otros 
contextos.

Ya en Encuentros anteriores, en el 2004 por ejemplo, 
leemos que se han sumado al panorama del barroco mes-
tizo en el Perú, ponencias como la de José de Mesa y José 
Correa Orbegoso, que planteaban un “Barroco mestizo en 
la costa norte del Perú, en la Iglesia de Santiago de Hua-
mán de Trujillo, presentada en el II Encuentro Internacio-
nal denominado Barroco y fuentes de la diversidad.

Nos acompañan ilustres colegas de dieciséis países, de 
casi América toda: Estados Unidos, México, Colombia, 
Venezuela, Ecuador, Perú, Brasil, Argentina, Bolivia y 
Chile, y del viejo mundo España, Francia, Alemania, Sui-
za, Polonia y de Asia el Japón.

Las temáticas en diálogo han sido enmarcadas en me-
sas que llevan por denominaciones: Historia e Historio-
grafía, Arte e Historia, Arte y Mestizaje, Arquitectura y 
Mestizaje, Arte y Arqueoastronomía, Influencias y visua-
lizaciones en el arte, Antropología y Fiesta así como tam-
bién Letras, Música y Mestizajes. Como vemos los campos 
temáticos son multidisciplinarios e incluso no dejan de 
lado un tema denominado: “El barroco mestizo en la co-
mida arequipeña” de Alonso Ruiz Rosas.

Deseo concluir, expresando mi agradecimiento a los 
organizadores de este VIII Encuentro Internacional so-
bre Barroco, La Fundación Visión Cultural, La Universi-
dad Católica Santa María y la Universidad Católica San 
Pablo de Arequipa, por haber tenido la gentileza de in-
vitarme a esta inauguración y a todos los representantes 
de países hermanos que hoy se congregan en esta bella 
ciudad, orgullo del Perú. ¡Muchos éxitos en Mestizajes 
en Diálogo! 



17VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

A

PARTICIPACIÓN DE LOS SECTORES POPULARES 
EN LA CARACTERIZACIÓN 

DEL BARROCO AMERICANO

RAMÓN GUTIÉRREZ  / ARGENTINA

ACERCA DE LOS OFICIOS ARTESANALES 
EN LA SEGUNDA MITAD DEL SIGLO XVIII

A diferencia de Europa, donde el barroco fue impul-
sado por las Monarquías expresando la magnifi-
cencia de los poderes de la realeza, en América se-

rían los sectores populares, bajo el mecenazgo de la Iglesia, 
quienes impulsarían esta vertiente cultural. 

Para entender esta singularidad es preciso aceptar que 
lo barroco no radica esencialmente en la lectura de las 
formas como ha sido tradicional identificarlo en ciertas 
corrientes de la historia del arte, sino fundamentalmente 
en la relación de esas formas con los protagonistas y desti-
natarios de las mismas. 

Los valores implícitos en la capacidad de sensibilizar, 
conmover, transmitir mensajes y persuadir implican una 
cuidadosa forma de comunicación que se sustentaban no 
meramente en las formas materiales sino en un ambiente 
y clima específico. 

Así el espacio escenográfico con sus colores, texturas, 
humos y olores generaban con el trasfondo musical, los 
resplandores de los espejos o de la mica unas realidades 
complejas destinadas a envolver a los participantes del rito 
y convencer de la plenitud del mensaje. La forma material 
de la arquitectura, los retablos, las pinturas murales o de 
caballete y la imaginería eran de esta manera elementos 
instrumentales para una función de necesaria participa-
ción y definitiva persuasión. Los sectores populares de la 
América indígena y criolla fueron los destinatarios privi-
legiados y los protagonistas centrales de este proceso cul-
tural y artístico.

Sin embargo, el despotismo ilustrado de los Borbones 
en España organizó una sistemática destrucción de las ta-
reas gremiales y apuntó a la descalificación profesional de 
los artesanos, desde mediados del siglo XVIII, a raíz de la 
creación de las Academias. Esta circunstancia se instala 
en el concierto de un pensamiento social generalizado y 
puede verificarse en las múltiples Reales Cédulas que la 
misma Corona se encuentra en la necesidad de sancionar 
para España y América aclarando que los oficios deriva-
dos del ejercicio de las manos no son degradantes y que 
quienes los ejercen pueden ocupar funciones públicas.  

Con el pretexto de la “ilustración de los artesanos” 
y apoyados en los textos que escribiera Rubin de Celis y 
editara Rodríguez de Campomanes, las exigencias de los 
académicos tendieron en definitiva no solamente a capa-
citar a los artesanos, sino también a destruir sus formas de 
producción. En el caso de la arquitectura esta disciplina 
abandonaba el mundo de las “Ciencias matemáticas” para 
ingresar al de las “Bellas Artes” que suponía privilegiar los 
conocimientos teóricos y el dibujo frente al dominio de 
los oficios prácticos de la construcción.

Un conflicto, que tardaría más de un siglo en resol-
verse, marcó en América un proceso hondo de destruc-
ción de los mecanismos de producción de las artes y la 
arquitectura que habían de alguna manera sintetizado las 
experiencias de las culturas prehispánicas y los saberes me-
dioevales de los españoles de la conquista.

En el largo proceso de dos siglos los americanos habían 
fortalecido estos mecanismos de transmisión del aprendi-
zaje de maestros a aprendices y potenciado la articulación 
de los mismos con los grados de parentesco y la pertenen-



18 PARTICIPACIÓN DE LOS SECTORES POPULARES EN LA CARACTERIZACIÓN DEL BARROCO AMERICANO

cia a entidades gremiales y asistenciales. Esto fue posible 
con el cambio sustancial de mentalidad que impulsó el 
desarrollo del Barroco en América y que dio sin dudas los 
mejores frutos de sus expresiones artísticas. La magnitud 
y calidad de las obras barrocas americanas, fruto de un 
proceso de integración social y cultural señalaron la culmi-
nación de una nueva modernidad americana.

 
EL  BARROCO AMERICANO ENTRA EN ESCENA 
A FINES DEL XVII

El Barroco constituye uno de los momentos culmi-
nantes de la cultura iberoamericana ya que expresa una 
primera etapa de síntesis luego de un prolongado proceso 
de transculturación derivado de la transferencia europea 
a América.

Una visión excesivamente eurocéntrica ha analizado la 
resultante artística iberoamericana como un subproducto 
provincial y secundario de las “cabezas de serie” que se 
gestaban más en Europa que en la península ibérica. Sin 
embargo, penetrando en lo que Foster ha dado en llamar 
“la cultura de conquista”, es evidente que estamos ante 
un proceso complejo que incluye la selección y síntesis de 
lo que se transfiere; el rechazo, la modificación o la adap-
tación de lo transferido y además, muy especialmente, la 
creación de nuevas respuestas para problemas inéditos.

En este marco, podemos entender la generación de 
programas arquitectónicos e iconográficos destinados a la 
evangelización de millares de indígenas, la generación de 
un “modelo” urbano, tanto teórico (Ordenanzas de Po-
blación de 1573) cuanto fáctico (el damero) y desde ya, 
unas formas de ocupación territorial que desarticularon 
los antiguos sistemas indígenas.

Tiene particular importancia, para el tema que vamos 
a analizar, el desarraigo de buena parte de la población 
rural indígena desde fines del siglo XVI, cuando la etapa 
de la conquista bélica dio paso a la reestructuración del 
espacio productivo y a nuevas formas de tenencia de la tie-
rra. El sistema reduccional, criterio que intentó “reducir a 
policía”, es decir a control, a vida urbana, a “polis”, a las 
comunidades indígenas tenía dos finalidades esenciales: 
concentrar a la población para evangelizarla y perfeccio-
nar el cobro de tributos. A la vez, generar la disponibili-
dad de nuevas tierras para distribuir entre los encomende-
ros y hacendados.

Esta estrategia, aplicada de México al Perú significaría 
entre fines del siglo XVI y primeras décadas del XVII, un 
verdadero cataclismo para las comunidades indígenas que 
sufrieron el peor de los castigos: el “desarraigo”. Recién a 
fines del siglo XVII se estabilizó la situación de los indios 
“forasteros”, es decir de los migrantes, con la finalidad de 

cobrarles tributos en cualquier lugar que residieran. Mien-
tras tanto, los servicios en encomiendas, las mitas mine-
ras, el yanaconazgo y múltiples formas de servicios perso-
nales (jurídicamente prohibidos) se unían a la nostalgia 
por la tierra propia y los sitios sagrados de la comunidad.

En ese contexto podemos entender cómo ciertas pro-
puestas del Barroco en cuanto a la valoración del territorio 
y el paisaje, la extraversión del culto al espacio externo y 
la jerarquización de los rituales colectivos fueron recibidos 
por los indígenas urbanizados con notable entusiasmo en 
tanto expresaban una visión del mundo que se aproxima-
ba a aquellos valores ancestrales que se habían desdibu-
jado tras dos siglos de conquista. La cultura del Barroco 
introdujo, en efecto, algunos elementos que se correspon-
dían con claridad al modo de pensamiento indígena. Uno 
de ellos fue sin dudas el de la sacralización de las activida-
des humanas. El mundo indígena siempre vislumbró que 
todo tenía un sentido religioso y que era preciso satisfacer 
determinados rituales para acceder a determinadas formas 
de respuesta. En esto, la integración del pensamiento Ba-
rroco con las creencias indígenas fue plena. 

Las montañas donde vivían los dioses andinos (apus) 
eran ahora sacralizadas y cruces u oratorios las coronaban 
a la usanza de las antiguas pirámides. El culto retomaba 
su sentido ritual y procesional y se realizaba nuevamente 
al aire libre. Más aún, las iglesias se esforzaban por llevar 
a su fachada los altares que tenían adentro, en un intento 
de proyectarse hacia el exterior. Luego de haber tardado 
casi medio siglo en superar el temor al espacio cerrado, 
los indígenas venían a recuperar el disfrute de los espacios 
sacros al aire libre, complementado por los ámbitos inter-
nos de los templos.

La integración de estas cosmovisiones no era lineal. El 
hombre occidental seguía preocupado con construir la his-
toria, mientras que el indígena buscaba el cotidiano equi-
librio que le asegurara la sobrevivencia. Si las dinámicas y 
los tiempos eran diferentes, lo siguen siendo en nuestros 
días. Lo que es evidente es que hubo códigos comunes de 
comunicación en algo que deberíamos profundizar con 
los mecanismos de culturas casi exclusivamente parlantes. 
Palabras, gestos, símbolos formaban un basamento cultu-
ral común para una sociedad estratificada habitualmente 
por razones de raza y linaje antes que por conocimientos 
o talentos. 

Esto explica la notable integración cultural en las artes, 
la presencia cada vez más notoria del mundo natural y 
de las conceptualizaciones indígenas, aun en los lugares 
donde el control civil o eclesiástico podría presuponerse 
más rígido. La integración presupuso aceptar los códigos 
del Barroco católico, pero también grandes márgenes de 
libertad para interpretarlos en la clave de sus propias con-
vicciones culturales. En esto, la perpetuación de la memo-



19VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

ria es notable como veremos en las ciudades superpuestas 
donde se “recuerdan” y referencian los antiguos sitios y 
espacios. 

Otro de los factores esenciales de esta integración cul-
tural, es justamente la ritualización y el sentido lúdico que 
imprime el Barroco a la vida cotidiana de la ciudad colo-
nial. En Lima, a mediados del siglo XVII casi un tercio de 
los días del año tenía una razón de ser festiva, atendiendo 
preferentemente a los santos patrones y a devociones de 
las diversas parroquias y cofradías que aseguraban el éxito 
y convocatoria a sus responsables.

PARTICIPACIÓN, COMUNICACIÓN 
Y PERSUASIÓN

Uno de los objetivos centrales del barroco era motivar 
a los receptores del mensaje de la fidelidad del mismo y de 
la necesidad de una actuación acorde con ello. El mensaje 
cristiano tiende a teñir todos los actos de la vida, como 
ya hemos dicho, pero requiere además una creciente do-
sis de sorpresa y misterio, de capacidad de conmover y 
convencer y finalmente, de lecturas y rituales codificados. 
En muchos casos se ha señalado el proceso sincrético de 
antiguas creencias indígenas con lecturas cristianas. Este 
fenómeno entra dentro de la “mestización” cultural y sin 
dudas que en ello tuvieron peculiar importancia los meca-
nismos pedagógicos de la evangelización. 

Pero también aquí es necesario reflexionar sobre las 
formas de relación cultural entre culturas donantes y re-
ceptoras. Sin dudas que la superposición de los templos 
cristianos sobre antiguas “huacas” o adoratorios indígenas 
significaba, como se ha leído, un hecho de fuerza de la 
cultura dominante sobre cultura dominada. Pero también 
podemos percibir en este gesto un reconocimiento al ca-
rácter de un lugar sacral, a la permanencia de un sitio de 
culto y ello es lo que va a aflorar con nitidez durante el 
período Barroco.

Los itinerarios procesionales, la conformación de ca-
lles sacrales que hilvanaban en las grandes fiestas de Se-
mana Santa y el Corpus los momentos paradigmáticos 
del diálogo entre las parroquias de los españoles y crio-
llos con las de los indígenas, conformaban los elementos 
vertebradores de la geografía urbana en esta nueva clave 
barroca de vivir la ciudad. Los altares callejeros, las cruces, 
las estaciones de vía crucis, los oratorios a las salidas de 
los caminos (como las antiguas apachetas indígenas) son 
hitos urbanos que jalonan circuitos y recorridos cuyas refe-
rencias son compartidas por el conjunto de los habitantes 
de la ciudad y cuya nomenclatura urbana las recoge hasta 
nuestro días, aunque hayan desaparecido físicamente los 
elementos que las justificaban.

El ejercicio de la persuasión se prolongaba obviamente 
en el interior del templo, donde el indígena había termi-
nado apoderándose del espacio a través de un proceso de 
dominio total de su caja muraria mediante la utilización 
de la pintura mural, la yesería o un denso equipamien-
to. Aquí es donde podemos ver la creciente presencia de 
la sensibilidad indígena en estas manifestaciones del arte 
americano, no solamente por la presencia de elementos 
formales de la fauna o la flora local, sino muy particular-
mente por la manera de modificar el espacio envolvente.

Desde las yeserías y el azulejo en México hasta la pin-
tura mural de la región andina es verificable una manera 
de aprehender y dominar el espacio interior mediante la 
decoración y el color. No se trata de un único programa, 
por el contrario, nos es posible verificar momentos diver-
sos. Por ejemplo, en la pintura mural andina la utilización 
de grandes superficies semejando cuadros colocados sobre 
murales simulando telas de damasco o guadamecíes (que 
se colocaban habitualmente en iglesias españolas pero 
eran muy caros en América) darían paso luego a pinturas 
de lienzo y frisos decorativistas en zócalos y cenefas. Poste-
riormente, estos lienzos tendrían menos importancia que 
las vistosas y costosas marquerías (algunas valían diez ve-
ces más que el cuadro) que adornaban, con grandes series 
didácticas, los interiores mientras la pintura mural cubría 
las bóvedas o artesonados de los templos.

Pero además de todas estas instalaciones fijas que in-
cluían retablos, púlpitos, ambones e imaginería diversa, 
podemos contabilizar todo un equipamiento móvil de 
“andas”, altares portátiles y otras construcciones efímeras 
que acompañaban las solemnidades de los santos patro-
nos, las fiestas mayores o los velorios con sus túmulos y 
piras funerarias.

La persuasión actuaba desde la razón y el sentimiento. 
La razón para entender las claves simbólicas, los progra-
mas iconográficos, la jerarquización de lo trascendente y 
divino frente a lo cotidiano y finito. La apelación a los 
sentimientos se proyectaba desde un arte capaz de con-
mover, de lograr revivir las circunstancias del mensaje cris-
tiano, de introducir al espectador como parte activa del 
mismo. Ese papel protagónico del presunto observador 
se logra, no solamente por la instalación del sujeto en el 
centro del mensaje, sino también por la efectividad de la 
propia escenografía en que se desarrolla la acción. Así los 
retablos son considerados como “máquinas” de persuadir, 
con un mensaje explícito de las jerarquías celestiales, de 
agrupamiento de los santos e imágenes de conformidad a 
la ortodoxia, aunque esto de la ortodoxia en América fue 
también bastante relativo como lo demuestran las repre-
sentaciones humanizadas de la Trinidad.

El conmover a los sentidos, el envolver en un ámbito 
espacial irreal, pero al mismo tiempo claramente compren-



20 PARTICIPACIÓN DE LOS SECTORES POPULARES EN LA CARACTERIZACIÓN DEL BARROCO AMERICANO

sible, donde convergen las representaciones de un ritual 
teatralizado, la música, los olores de perfumes e inciensos 
junto a los propios de la colectividad humana, el cántico 
coral y participativo, el llanto y la risa, todo ello persuade 
de participar de una circunstancia trascendente que apar-
ta de las duras condiciones de la vida colonial. Pero no 
todo fue un tema de sentimientos sino también una sutil 
elaboración de conocimientos y una notable capacidad 
creativa, donde podemos encontrar, como en Santo To-
más de Chumbivilcas (Cusco, Perú) la representación de 
un Cristo que es solamente una oquedad en el muro, por 
donde penetra un rayo de luz que simboliza abstractamen-
te la presencia de la divinidad.

LOS ARTESANOS PROTAGONISTAS ESENCIALES 
DEL MUNDO BARROCO

El punto central de la inserción del Barroco en la vida 
cotidiana americana se debe a la participación, fundamen-
talmente de las comunidades indígenas, mestizas, criollas 
y aun de esclavos en esta nueva realidad social, calificada 
sobre todo en el medio urbano. Si los siglos XVI y XVII 
se habían caracterizado no solamente por sus procesos de 
dominación sino también de exclusión de la población 
indígena, configurando aquellas respuestas urbanas de las 
“dos repúblicas” donde los españoles vivían en el centro y 
los indígenas en las periferias, la nueva realidad del uso de 
la ciudad barroca marcó el fin de la segregación espacial. 
Las vías procesionales articulaban una serie de espacios 
urbanos sacralizados y los mercados formales e informales 
iban invadiendo el espacio público, mientras los indíge-
nas retomaban sus hábitos de vida al aire libre.

El abandono por parte de los españoles de los trabajos 
“de las manos”, dejó la tarea artesanal a cargo de los in-
dios, mestizos y las “castas” que pronto introdujeron sus 
habilidades para los oficios al mismo tiempo que incluye-
ron sus propios repertorios formales e icónicos. Esta cir-
cunstancia de retomar las antiguas tradiciones familiares 
indígenas del aprendizaje de oficios –que se emparentaba 
obviamente con la organización medieval europea– signi-
ficaría una forma de participación importantísima. Será 
frecuente que Obispos, Oidores y autoridades civiles co-
loniales tengan que acudir a estos artesanos, que muchas 
veces no saben ni dibujar ni siquiera leer, para resolver 
los problemas técnicos de sus templos y edificios, porque, 
lo que sí sabían era el construir. Esto les daría un sólido 
prestigio y un ascenso social que hizo que ya, desde fines 
del siglo XVII, hubiera tiendas de artesanos indígenas y 
criollos en los portales de las plazas mayores de las ciu-
dades americanas, algo absolutamente impensado varias 
décadas atrás.

De la misma manera, este efecto de la jerarquización 
del oficio por las “castas” arrastra al conjunto familiar y 
social, pues el mecanismo de aprendizaje se realizaba fun-
damentalmente en el seno de la familia y sus “allegados”. 
Esta visión de la familia extensa articula entonces dos ele-
mentos sustanciales del tejido social colonial: el núcleo 
indígena de parentesco y la acción laboral canalizada a 
través del gremio.

Los gremios, donde hubo sin dudas diferencias entre 
los propios grupos de artesanos españoles e indígenas que 
a veces tenían organizaciones distintas, tal como lo exi-
gían los españoles de México en el primer tercio del siglo 
XVIII, marcaron otra forma de presencia activa de los es-
tratos populares en la  vida urbana colonial. A través del 
gremio se canalizaban las modalidades de participación 
ciudadana en las fiestas grandes, haciendo sus altares que, 
frecuentemente, estaban en competencia con los de los 
otros gremios o inclusive con los que el propio gremio ha-
bía realizado el año anterior. Los gremios participaban or-
gánicamente en las procesiones con sus trajes, pendones, 
banderas y estandartes mostrando orgullosamente el sen-
tido de pertenencia. Si  esto sucedía en aquellas ocasiones 
en que la fiesta era del conjunto de la ciudad, podemos 
intuir lo que significaba la presencia cuando el gremio era 
el protagonista central del acontecimiento lúdico.

Aquí es preciso incorporar el tercer componente de 
este cambio social de la vida urbana colonial, que se re-
fleja en las cofradías, que aglutinan a personas para la 
devoción de una determinada figura del santoral. Estas 
cofradías acompañan el proceso de realización de los tem-
plos y suelen ser responsables de la construcción y mante-
nimiento de sus capillas o altares específicos. Cada gremio 
tiene su Santo Patrono, así el de los carpinteros será san 
José, el de los pintores será san Lucas, el de los canteros 
san Mateo y el de los plateros san Eloy. Los gremios se ha-
rán cargo pues de la construcción de capilla o retablo en 
algún templo parroquial y festejarán en el mismo la fiesta 
anual del patrono.

Fue así que la construcción de retablos efímeros, el en-
galanamiento de la plaza y atrio, los regocijos, música y co-
midas solían correr por cuenta de la cofradía y del gremio 
mostrando claramente la convocatoria desde ese espacio 
–que ya no es necesariamente de la periferia– a toda la co-
munidad. La cofradía que vertebra la relación de los gru-
pos populares con la actividad de la Iglesia, tiene a la vez 
otro componente social importantísimo ya que manifiesta 
la forma de asistencia más directa. La cofradía se ocupa de 
ayudar a las viudas y los hijos de un cófrade desaparecido, 
como el gremio acompaña a los familiares de artesanos fa-
llecidos para concluir los trabajos pendientes, para vender 
sus herramientas entre los socios, etc. Esta circunstancia 
se complementa con la presencia de las Órdenes Terceras 



21VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

formada por laicos que realizan sus propios templos jun-
to a los conventos más importantes y colaboran con el 
mantenimiento del culto. Fueron muy importantes en el 
Brasil, pero las hay en México, Perú y otros países.

El grupo de parentesco indígena (Ayllu en la región 
andina o Callpulli en México) vinculado a la tarea laboral 
del gremio y éste articulado a la tarea religiosa y asistencial 
de la cofradía, conforman una sólida urdimbre que duran-
te el siglo XVIII marcará el crecimiento de estos grupos 
sociales dentro de la vida colonial.

Puede alguien plantear que todo esto pudo hacerse sin 
el proceso de la cultura barroca, pero ello hubiese sido 
muy difícil ya que las formas de manifestación de estos 
grupos sociales, protagonistas centrales del mundo barro-
co, no hubieran tenido la posibilidad de participación y 
exteriorización que alcanzan en este momento. Por otra 
parte la Iglesia, gran mecenas y comitente de las artes, po-
día no haber requerido la plena participación de estos ta-
lleres indígenas y criollos que se multiplicaron en todo el 
continente. Hemos localizado familias de canteros traba-
jando por períodos mayores de 150 años en algunas regio-
nes, hay contratos de pintores para hacer 400 cuadros en 
tres meses, lo que evidencia el tamaño que debían tener 
los talleres de aprendices y oficiales para atender pedidos 
de esta envergadura. Los testimonios de la vida urbana del 
siglo XVIII nos presentan a la fiesta como un centro diná-
mico de la actividad social y un elemento catalizador de 
un proceso de integración de las artes y de la participación 
del conjunto de la sociedad.   

Persuasión del mensaje cristiano y formas activas de 
participación constituyen el núcleo conceptual del Ba-
rroco americano, un momento histórico que posibilitó la 
integración de diversos sectores sociales en un programa 
artístico y cultural común.

EL BARROCO FUE LA EXPRESIÓN DE LOS 
TIEMPOS DE LA MODERNIDAD EN AMÉRICA 

El replantear la historiografía sobre el Barroco ameri-
cano, lejos de llevarnos a la visión encadenada y finalista 
de un supuesto “provincialismo” en las artes, nos ubica 
frente a una realidad incontrastable: el Barroco fue un 
momento de plena “modernidad” americana muy supe-
rior a lo que nos depararía la aventura neoclasicista de la 
Academia hacia fines del XVIII y comienzos del XIX.

Nuestra modernidad se expresaría en los profundos 
cambios sociales y culturales que el Barroco posibilitó en 
la sociedad americana, en las obras de arquitectura que 
superan cuantitativa y no pocas veces cualitativamente lo 
que se produce en España, en la creación de una estructu-
ra de producción artesanal con escuelas regionales de no-

table presencia. Pero sobre todo se expresa en las posibili-
dades de participación y ascenso social que el movimiento 
generó. Todo ello será dejado de lado por la imposición 
de los nuevos cánones del “buen gusto” que la Academia 
ejerció imperativamente sin llegar siquiera a aproximarse 
a los niveles de calidad de las manifestaciones barrocas.

La supuesta modernidad el “despotismo ilustrado” 
fue percibida en América como un elemento de ruptu-
ra del proceso de integración social y cultural que tuvo, 
en definitiva, más de despotismo que de ilustración. Sin 
dudas que era distinto el programa de desarrollo para la 
metrópoli que para la colonia, pero los funcionarios ultra-
marinos se empeñaron en aplicarnos a los americanos re-
medios para enfermedades que no teníamos y acentuaron 
las que efectivamente padecíamos.

Los controles de las Academias y la corona sobre la 
producción arquitectónica del continente derivaron en 
un fracaso estrepitoso. Ningún proyecto enviado desde 
América fue aprobado en la Academia madrileña, ningún 
proyecto enviado por la Academia madrileña fue concre-
tado en América. Más de treinta años de frustraciones ja-
lonan entre desencuentro. Así, las mejores obras de la ar-
quitectura neogranadina del artesano y maestro de obras 
Fray Domingo Petrés, como la Catedral y el Observatorio 
astronómico de Bogotá, fueron hechos clandestinamente 
sin autorización de la academia metropolitana

La expulsión de los jesuitas marcó, quizás más en Es-
paña y sus dominios que en Portugal, el fin de una instan-
cia que había mostrado la posibilidad de desarrollo del 
mundo indígena a través de las artes y del afianzamiento 
de algunos de sus rasgos culturales. Este ensayo social, eco-
nómico y cultural de las misiones del Paraguay, que ya se 
extendía a Moxos y Chiquitos, era una demostración pal-
pable del nuevo camino que el Barroco potenciaba.

Posteriormente a fines del siglo XVIII, la supresión 
de los Gremios y las cofradías marcó el proceso de desin-
tegración. Así se ratificaban las medidas metropolitanas 
de prohibición del ejercicio profesional a los maestros de 
obras no examinados por la Academia, se exigía el títu-
lo de académico para ejercer las funciones municipales y 
diseñar las obras públicas y finalmente se prohibían los 
retablos de madera y se obligaba a hacerlos de mármol o 
estuco para desalentar las manifestaciones barrocas. Pin-
tura y escultura declaradas profesiones liberales se entron-
caban con la visión artística, pero dejaban desamparados 
de defensa gremial a los artistas, a la vez que desarticulaba 
los antiguos sistemas de aprendizaje del oficio. 

Con el proyecto metropolitano de Carlos III, la posibi-
lidad de la modernidad barroca americana quedó trunca. 
El reemplazo pocas veces superó a lo que se había perdido. 
El “despotismo ilustrado” terminó en la llamada indepen-
dencia y aun hoy los americanos seguimos siendo en bue-



22 PARTICIPACIÓN DE LOS SECTORES POPULARES EN LA CARACTERIZACIÓN DEL BARROCO AMERICANO

na parte barrocos, como lo testimonian nuestras exitosas 
literaturas donde lo real se convierte en mágico. 

Continuamos también con ese sentido entre festivo y 
trágico de la vida, donde ya persuadidos seguimos nostál-
gica e insistentemente, en tiempos de creciente exclusión 
social, exigiendo la participación que alguna vez, aunque 
sea muy parcialmente, logramos tener en aquellos tiempos 
de nuestra modernidad barroca. 

Es ahora tiempo de recuperar el sentido del trabajo de 
las manos, fomentando las destrezas y la creatividad. Esto es 
no solamente el dar un oficio y contribuir al desarrollo eco-
nómico y social sino, sobre todo, fomentar la dignidad de 
la persona y sus valores insustituibles en el fortalecimiento 
de la comunidad. En definitiva es reconocer que el trabajo 
constituye no solamente una forma de testimonio indivi-
dual sino que trasciende al bien común y nos personaliza.

BIBLIOGRAFÍA

AAVV. (2001), Barroco Iberoamericano. Territorio, Arte, Espacio y Sociedad. 
Universidad Pablo de Olavide, Ediciones Giralda, Sevilla. 2 
Tomos.

AAVV. (2002), Barroco Andino. Memoria del I Encuentro Internacio-
nal, Viceministerio de Cultura de Bolivia, La Paz.

AAVV. (2004), Barroco y fuentes de la diversidad cultural. Memoria del II 
Encuentro Internacional, La Paz.

Bailey, G. A. (2010), The Andean hybrid baroque: convergent cultures in the 
churchs of colonial Peru, University of Notre Dame Press. Notre 
Dame. 

Bonet Correa, A. (Ed.). (2001), Atlas Mundial de la Arquitectura Barroca, 
UNESCO, Electa, Madrid. 

Díaz, M. (1982), La arquitectura de los jesuitas en Nueva España, Instituto 
de Investigaciones Estéticas., UNAM. México DF.

Gasparini, G. (1972), América, Barroco y Arquitectura, Armitano Arte. 
Caracas.

Gutiérrez, R. (1983), Arquitectura y urbanismo en Iberoamérica, Cátedra, 
Madrid.

Gutiérrez, R. (1994), “Modernidad europea o modernidad apropiada, 
la crisis del barroco al neoclasicismo”, En Arte, Historia e iden-
tidad en América. Visiones comparativas. (Coordinador Gustavo 
Curiel), XVII Coloquio Internacional de Historia del arte. Ins-
tituto de Investigaciones Estéticas. UNAM. México D.F.

Gutiérrez, R. (Coordinador). (1997), Barroco Iberoamericano, de los Andes 
a las pampas, Lunwerg. Barcelona.

KELEMEN, P. (1951), Baroque and rococó in Latin America, Mac Millan, 
New York. 2 Tomos.

Marco Dorta, E. (1973), Arte en América y Filipinas. Ars Hispaniae-Plus 
Ultra. Madrid.

Mínguez Cornelles, V. (2012), la fiesta barroca en los Virreinatos america-
nos (1560-1808), Universitat Jaume I, Castellón.

Morales Folguera, J. M. (1991), Cultura simbólica y arte efímero en la Nue-
va España. Consejería de Cultura de la Junta de Andalucía, 
Sevilla.

San Cristóbal, A. (1999), Teoría sobre la historia de la arquitectura virreinal 
peruana. Facultad de Arquitectura de la Universidad Nacional 
de Ingeniería, Lima.

Sebastián López, S. (1990), El barroco Iberoamericano: mensaje iconográfi-
co, Encuentro, Madrid.

Viñuales, G. M. (Editor), (1992), Iberoamérica siglos XVI al XVIII: tradi-
ciones, utopías y novedad cristiana, Encuentro. Madrid.

Viñuales, G.M. (2004), El espacio urbano en el Cusco Colonial: uso y organi-
zación de las estructuras simbólicas, Epígrafe Editores S.A., Lima.

Wethey, H. (1949), Colonial architecture and sculpture in Peru, Harvard 
University Press. Cambridge.



23VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

EL BESÜRO, LA LENGUA FRANCA 
EN LAS MISIONES DE CHIQUITOS

ALCIDES PAREJAS MORENO / BOLIVIA

INTRODUCCIÓN

El siglo XV y los albores del XVI constituyen el pór-
tico de la Edad Moderna, y en estos años se produ-
jeron dos hechos de gran trascendencia que condi-

cionaron desde entonces la historia de la humanidad: la 
invención de la imprenta, vehículo incomparable para la 
propagación de las ideas, y el descubrimiento de América, 
que, entre otras cosas, abrió al Evangelio las puertas de un 
nuevo continente.

La evangelización del continente americano es un pro-
ceso que tiene como agentes a hombres –clero secular y 
regular– que estaban estrenando la modernidad, pero que 
en muchos aspectos todavía estaban anclados en el me-
dioevo. Estos agentes enfrentaron una enorme cantidad 
de problemas y tuvieron que hacer camino al andar, como 
ocurrió en otras latitudes. “En la India, el jesuita P. Nobili 
ansioso de lograr conversiones entre los brahmanes juzgó 
oportuno adoptar una actitud tolerante frente a usos y 
costumbres que no le parecían ligados de modo insepara-
ble a la religión pagana. En China los misioneros jesuitas 
siguieron una parecida metodología apostólica y trataron 
de adaptar el Cristianismo a las peculiaridades culturales 
de aquel pueblo, con el fin de facilitar la penetración del 
evangelio. Las principales concesiones giraron en torno 
al nombre para designar a Dios y la tolerancia para que 

los católicos siguieran rindiendo honores tradicionales a 
Confucio y a los antepasados. Estas licencias parecieron 
excesivas a otros misioneros y la larga controversia que se 
entabló, terminó con la prohibición pontificia de admitir 
los famosos ritos, pese a las desventajas que ello habría de 
reportar al apostolado misional”1.

La evangelización se planteaba como un trabajo titáni-
co que sólo era realizable en función de la gloria de Dios. 
El celo apostólico llevó en un primer momento a la idea 
de una siembra indiscriminada; pareciera que lo único 
importante era bautizar y ganar adeptos, aunque estos no 
se enteraran de lo que se trataba. “Fueron diversos los pa-
receres que se plantearon entre los religiosos en cuanto 
al modo de realizar la evangelización. Indudablemente 
eran muchas las dificultades para desarrollar tal labor: por 
ejemplo, existía el problema del idioma, y el más grave el 
de las características de la cosmovisión indígena, desde la 
cual era muy complejo el entendimiento de la doctrina 
cristiana”2.

El proceso de cambio que se dio desde el primer mo-
mento que los europeos llegaron a tierras americanas fue 
profundamente dramático y traumático: los cambios eran 
radicales, pues se estaba buscando crear un hombre nuevo 
en una nueva sociedad. En este proceso, sin lugar a dudas 
jugó un papel protagónico la Iglesia y el uso de las lenguas 
nativas ha sido fundamental. Al respecto, Esteva Fabregat 

1  Orlandis, José. Historia breve del Cristianismo. Rialp. Madrid, 1999, p. 143.
2 De la Puente, José. La administración colonial. En: Historia común de Iberoamérica. EDAF Ensayo. Madrid, 2000, p. 119.



24 EL BESÜRO, LA LENGUA FRANCA EN LAS MISIONES DE CHIQUITOS

dice que “el náhuatl de México y el quechua de los An-
des se convirtieron en idiomas francos, hasta el extremo 
de que su expansión geográfica llegó a ser mayor que en 
tiempos prehispánicos. Esta situación pronto se rectificó, 
cuando se llegó a la conclusión de que mientras debían 
aprender idiomas indígenas para relacionarse con los 
adultos de la primera generación o contemporáneos de 
los misioneros y eclesiásticos que se ocupaban de evangeli-
zar a los nativos, al mismo tiempo las generaciones infan-
tiles fueron educadas en castellano. Y así fue cómo a partir 
de las primeras generaciones, sobre todo de los urbanos, 
la cultura española entró en las cogniciones semánticas in-
dígenas, y lo hacía acompañada de una educación escolar 
que sembraba conocimientos de oficios, tecnología, moral 
y costumbres”3.

Mientras esto ocurría en México central y en el terri-
torio del antiguo Imperio Incaico, el panorama cambiaba 
en la periferia, donde se presentaba una verdadera torre 
de Babel en la que fue necesario imponer un idioma para 
facilitar la comunicación. De este problema se excluye el 
Paraguay donde muy temprano los franciscanos Luís de 
Bolaños y Alonso de San Buenaventura predicaban en 
guaraní. Es más, el P. Bolaños fue el primero en escribir 
en guaraní “doctrina, confesionario y sermones”; “...en su 
empresa lingüística fue ayudado, sobre todo en el período 
1582-85, por dos misioneros criollos, Fr. Juan de San Ber-
nardo y Fr. Gabriel de la Anunciación. Nacidos en tierra 
paraguaya y aunque no fueron ni indios ni mestizos, te-
nían la lengua guaraní como lengua materna, fenómeno 
muy propio del Paraguay”4.

Cuando los jesuitas llegaron a los llanos de Moxos y 
a Chiquitos se encontraron con un panorama lingüístico 
muy variado. Algunos de estos primeros misioneros –tal el 
caso del P. José de Arce– habían recibido entrenamiento 
misionero en Juli, donde, como es natural, se instruía a 
los frailes en el conocimiento del quechua y el aymara. Así, 
pues, cuando llegaron a las tierras bajas del Oriente bo-
liviano se encontraron en las mismas condiciones de los 
primeros en llegar al Nuevo Mundo, con la diferencia de 
que ahora el tiempo apremiaba. Como siempre, se hizo ca-
mino al andar y se aplicó una formula que dio magníficos 
resultados: establecer una lengua franca; la moxa o moxeña 
en Moxos y la chiquita o besüro en Chiquitos. Al respecto 
Hoffmann comenta: “La solución ingeniosa que encontra-
ron fue la creación de un idioma general, una especie de 

coiné. Los integrantes de otras tribus minoritarias reuni-
das en una reducción con chiquitanos, debían aprender el 
chiquito, idioma oficial, utilizado por el cura en la iglesia, 
el maestro en la escuela y las autoridades indias del pueblo 
en sus disposiciones. En el barrio podían seguir hablan-
do su propio idioma, pero en el trabajo, cuando estaban 
reunidos con los chiquitanos o frente a las autoridades, 
debían hablar el chiquito. Los chicos aprendían rápido el 
nuevo idioma, como Knogler refiere, y, en muchos casos, 
el idioma nativo se olvidó ya en la segunda generación”5.

Tanto en Moxos como en Chiquitos en tiempos sor-
prendentemente cortos se escribieron vocabularios y la 
doctrina cristiana en esas lenguas francas. Esto resulta ver-
daderamente sorprendente y me ha provocado algunos 
cuestionamientos que hoy planteo como tales y que vale 
la pena investigar en profundidad. Estas reflexiones están 
basadas fundamentalmente en el caso de Chiquitos, pero 
que bien pueden ser extendidas al de Moxos.

EL PADRE JOSÉ DE ARCE Y EL BESÜRO

Los protagonistas hispanos del proceso evangelizador 
de Chiquitos nacieron y se formaron en la segunda mitad 
del siglo XVII. Aunque es una época en la que se había 
empezado a hacer patente la decadencia político-adminis-
trativa de España, seguían las manifestaciones del Barro-
co, incluso hasta entrado el siglo XVIII. Estos protagonis-
tas, hombres de su época, vivían en medio del mundo y lo 
vivían intensamente; el barroquismo de estos hombres se 
plasmó en una intensa vida espiritual que iba de la mano 
de una búsqueda sostenida de una cada vez mayor y me-
jor formación para conseguir los objetivos y un deseo de 
servicio a la labor apostólica que va más allá de la simple 
vocación.

Los hombres que como el Padre Arce trabajaron en 
Chiquitos eran hombres del Barroco, que, por una pro-
funda y apasionada vocación, despejaban de sus vidas la 
parte oscura del claroscuro barroco. Hombres del Barroco 
que enarbolaron la bandera de la defensa de la fe que se 
traducía en un trabajo intenso y creativo que se materia-
lizaba en la realización de la utopía chiquitana, uno de los 
más interesantes experimentos que se dieron en Améri-
ca. Hombres del Barroco que habían recibido una sólida 
formación humana y espiritual, y que usaban todos los 

3 Esteba Fabregat, Claudio. Mestizaje y aculturación. En: Historia general de América Latina. Vol. II. Editorial UNESCO/Editorial Trotta. París, 2000, 
p. 338.

4 Ortiz, Diego. Los catecismos y la evangelización. En: La evangelización en el Paraguay. Cuatro siglos de historia. Ediciones Loyola. Asunción del Paraguay, 
1979, p. 67. 

5 Hoffmann, Werner. Las misiones jesuíticas entre los chiquitanos. Fundación para la Educación, la Ciencia y la Cultura. Buenos Aires, 1979, p. 58.



25VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

instrumentos ortodoxos que ofrecía el mundo, porque vi-
vían en medio del mundo. Hombres del Barroco con una 
tremenda inquietud interior que los llevaba a buscar lo 
“nuevo”, lo “nunca visto”; así, por ejemplo, a través del 
arte en general y de la música en particular tratan de “to-
car” a Dios.

José Francisco de Arce y Rojas nació en Santa Cruz de 
la Palma (Canarias) el 8 de noviembre de 1651. Hizo sus 
estudios básicos en su ciudad natal. Llegado el momento, 
pasó a Sevilla a estudiar leyes en el Colegio de San Herme-
negildo. Pero antes de terminar estos estudios académicos, 
decidió entrar en la Compañía de Jesús. Con el objeto 
de seguir los estudios eclesiásticos se trasladó a Vallado-
lid e ingresó al Colegio de San Ambrosio, donde destacó 
“por su oratoria fácil y altos valores humanos”6. El joven 
Arce engrosó las filas de los hijos de Loyola, pero antes 
de terminar los estudios filosóficos decidió convertirse en 
misionero e hizo la solicitud correspondiente para trasla-
darse al Paraguay, licencia que le fue concedida en 1672. 
“En la Compañía de Jesús los candidatos al ministerio mi-
sionero en las Indias, tanto occidentales como orientales, 
debían escribir una carta de solicitud al Prepósito Gene-
ral, el único que poseía la facultad para elegir o enviar 
misioneros a ultramar. En el caso de España los religiosos 
podían escribir directamente a los Provinciales, quienes 
gozaban de la facultad de selección y nombramiento ofi-
cial de las expediciones, sin perjuicio de las atribuciones 
propias del Prepósito General”7. Un año más tarde em-
barcaba una numerosa expedición formada por 30 misio-
neros (siete sacerdotes y 23 estudiantes) y tres hermanos 
coadjutores, que estaban encabezados por los P.P. Diego 
Altamirano y Simón Méndez. José de Arce estaba entre 
los estudiantes; tenía 22 años y como dice la reseña del 
embarque, era “blanco, de pelo castaño, un lunar en el 
carrillo derecho”8.

La expedición embarcó en Sevilla el 15 de diciembre 
de 1673 y llegó a Buenos Aires el 15 de marzo de 1674 y 
el joven Arce se dirigió a Córdoba. Habiendo terminado 
en Valladolid los estudios de filosofía, la teología que le 
faltaba la cursó en Córdoba; asimismo, estudió lenguas 
y culturas indígenas, que serán de vital importancia para 
su formación. Permaneció en esta ciudad de 1674 a 1689. 

Son 15 años oscuros “donde es difícil encontrar noticias 
suyas reflejadas en la documentación jesuítica de la época. 
La tal cosa radica en que no realizó cosa alguna de tipo ex-
traordinario digna de figurar en los anales de su provincia, 
o que sirviera de reclamo, como después lo será... De esta 
etapa oscura nos dice Francisco Javier Charlevoix que ha-
biendo reconocido en él su Provincial ‘un talento especial 
para el púlpito, lo destinó a la predicación, a pesar de sus 
ruegos y solicitudes de ser empleado en las más penosas 
misiones’. También sabemos que en Córdoba ejerció la 
docencia. Las Cartas Anuas de 1689-1690 al pergeñarnos 
la figura del futuro fundador de la misión chiquitana lo 
hace con estas breves palabras: ‘El tercero fue José de Arce, 
sujeto de mucha actividad, virtud y letras, maestro que fue 
de Filosofía de un curso de Provincia que se leyó en este 
Colegio a cuyo cargo está la universidad de todas estas 
provincias’”9. Se trata, por tanto de 15 años oscuros en 
cuanto a falta de información, pero resultan fundamen-
tales para terminar de moldear la personalidad de este jo-
ven misionero (“talento especial para el púlpito”, deseoso 
“de ser empleado en las más penosas misiones”, “sujeto 
de mucha actividad, virtud y letras”) y ponerlo en con-
tacto con la realidad americana, pero sobre todo –como 
bien dice Tormo Sanz– “allí también debió aprender los 
rudimentos de una nueva teología que no conocieron ni 
San Agustín ni Santo Tomás: las lenguas indígenas y sus 
culturas, sin cuyos conocimientos no era posible trasmitir 
a los indios las verdades reveladas”10. En algún momento 
de estos largos años el padre Arce visitaría Juli para recibir 
entrenamiento en lenguas nativas.

Fundación de Chiquitos

Terminada su formación religiosa y misionera, el P. 
Arce solicitó ir a tierra de misión. Fue destinado a tierra 
de patagones, pero solicitó un cambio de destino: prefirió 
un territorio de la Audiencia de Charcas en la que habi-
tan los indómitos chiriguanos que estaban constantemente 
hostigando las fundaciones hispanas. Junto a los P.P. To-
más de Domvidas, Antonio Ibáñez, Juan Bautista Zea y 
Francisco Bazán intervino en la fundación del Colegio de 

6 Perez García, Jaime. Fastos biográficos de La Palma II. Servicio de Publicaciones de la Caja General de Ahorro de Canarias. Santa Cruz de la Palma, 
1990, pp. 22-23.

7 En: Tormo Sanz, Leandro. El canario José Arce y los orígenes de las misiones de Chiquitos. IV Coloquio de Historia Canario-Americana (1980). Edicio-
nes del Excelentísimo Cabildo Insular de Gran Canaria. Tomo II, 1982, p. 369.

8 Ibid. p. 376.
9 Ibid. pp. 375-376.
10 Letras Anuas en que se trata de lo obrado en tiempo en que fue Provincial de esta Provincia el P. Gregorio Orosco. 1689-1692. Archivo Romano S.I. Paracuaria, 

num. 9, fols. 269-270. En: Tormo Sanz, Leandro: Op.cit. pp. 381-390.



26 EL BESÜRO, LA LENGUA FRANCA EN LAS MISIONES DE CHIQUITOS

Tarija, que se encargaría de los indios chiriguanos. Entre 
1689 y 1690 inició su trabajo entre estos indios, lo que 
supuso ponerlo en contacto con la Gobernación de Santa 
Cruz de la Sierra, a cuyo distrito pertenecía el territorio 
en el que habitaba esta etnia11. Mientras tanto, el gober-
nador de Santa Cruz de la Sierra, Agustín de Arce y de 
la Concha, con el objeto de solucionar el problema de la 
provincia Chiquitos que se había convertido en tierra para 
proveer de braceros a los traficantes de mano de obra, re-
currió a la Compañía de Jesús. Pronto el P. Arce tomó 
conocimiento de este ofrecimiento. “Cuando el Padre 
provincial Gregorio Orozco visitó el Colegio de Tarija el 
P. Arce le habló del ofrecimiento del gobernador. A pesar 
de la falta de misioneros que se registraba en las misio-
nes guaraníes, Orozco aceptó el proyecto de los Arce, pero 
puso una condición: como el territorio de los chiquitos era 
demasiado apartado del resto de la Provincia Paracuaria 
de la Compañía, debía buscarse una vía de comunicación 
con las misiones guaraníes. El Provincial prometió enviar 
gente al Paraguay por vía fluvial y Arce recibió la orden 
de explorar el curso alto del río Paraguay y de buscar un 
camino transitable, al menos en época seca, hacia el río”12.

El P. Arce llegó a Santa Cruz de la Sierra en los últimos 
meses de 1691. Su llegada causó alarma entre la población 
cruceña, pues la entrada de los jesuitas en Chiquitos su-
ponía el fin de un lucrativo negocio. “Es increíble –dice 
Dobrizhoffer– cómo se empeñaron en perturbar las re-
ducciones comenzadas por el P. José de Arce y sus colegas 
para los chiquitos y otras naciones, o al menos en impedir 
su proceso en el temor de que escasearían los indios que 
ellos pudieran cautivar y vender”13. En el último tercio de 
1691, tal como lo había planificado el Provincial Orozco, 
se preparaban dos expediciones –una desde Asunción del 
Paraguay y otra de Santa Cruz de la Sierra– con el propósi-
to de establecer una comunicación fluvial entre Chiquitos 
y Paraguay. Fracasaron en su objetivo, sin embargo signifi-
có el establecimiento de los jesuitas en Chiquitos.

A pesar de las lluvias tempraneras y la oposición de los 
cruceños, el 2 de septiembre de 1691 salía de Santa Cruz 
de la Sierra acompañado del hermano Antonio de Rivas 
y dos guías indígenas, presumiblemente chiriguanos. Se 
adentraron hacia el noreste hasta ponerse en contacto con 
el primer pueblo chiquito, los piñoca. La llegada de Arce fue 

por demás oportuna: los indios padecían los azotes de una 
peste y encontraron cierto alivio en la presencia del misio-
nero y le pidieron que se quedara entre ellos. El P. Arce 
quiso ver en este pedido como la voluntad manifiesta de 
Dios para hacer una fundación: era el 31 de diciembre de 
1691. De esta forma, con la fundación de San Francisco 
Xavier, el P. José de Arce daba inicio a las misiones de Chi-
quitos, de las que sería su primer Superior de 1691 a 1693.

Pocos meses permaneció el fundador en San Francis-
co Xavier. En abril de 1692 le dieron un nuevo destino: 
Nuestra Señora de la Presentación de Guapay, una misión 
de chiriguanos. El P. Arce dejó San Xavier en manos del P. 
Diego Centeno, a quien encargó el traslado de la reduc-
ción a un lugar más adecuado. Por otra parte, el P. Juan 
Bautista de Zea fue nombrado como nuevo Superior de 
Chiquitos14.

Producción bibliográfica

Fundamentalmente hombre de acción, ha dejado algu-
nas obras que reflejaban su gran celo apostólico, y ese “vi-
vir en medio del mundo” del Barroco. Se tiene noticia de 
un Vocabulario de la lengua chiquita y una Doctrina cristiana 
en lengua chiquita. Ambas obras circularon por las misiones 
en forma manuscrita y debieron ser de las primeras escri-
tas en esa lengua. Pareciera que es lícito sostener la hipó-
tesis de que estas dos obras –tanto el vocabulario como el 
catecismo– precedieran en el tiempo a las redactadas por 
los P.P. Felipe Suárez y Francisco de Herbás15. 

 De acuerdo a Constancio Eguía, citado por Tormo 
Sanz (14) la Relación historial de los indios chiquitos fue escri-
ta por el P. Juan Patricio Fernández sobre la base de unos 
apuntes dejados por el P. Arce. Finalmente, escribió una 
Breve relación del viaje que hicieron por el río Paraguay arriba 
cinco padres y un hermano el año de 1703 por orden de nuestro 
Padre General16.

EL BESÜRO

Tradicionalmente se ha afirmado que la lengua chi-
quita o besüro, así por ejemplo Métraux, es “una lengua 

11 Hoffmann, Werner. Las misiones jesuíticas entre los chiquitos. Fundación para la Educación, la Ciencia y la Cultura. Buenos Aires, 1979, pp. 155-156.
12 Dobrizhoffer, Pedro. Historia de los abipones. Resistencia, 1967-70. Tomo III, p. 373.
13 Tomichá Charupá, Roberto. La Primera evangelización en las reducciones de Chiquitos, Bolivia (1691-1767). Protagonistas y metodología misional. Pontificia 

Universidad Gregoriana. Roma, 2000, p. 359-360.
14 Tormo Sanz, Leandro, Op.cit. p. 376.
15 Ibid, pp. 375-376.
16 Tomichá Chapurá, Roberto. Op.cit. 



27VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

aislada” y que fue adoptada por los indígenas que fueron 
congregados en las reducciones jesuíticas17. En una recien-
te publicación, Molina y Albó dicen que “la lengua chiqui-
tana es la que los colonizadores jesuitas impusieron para 
enseñar la doctrina cristiana, al conjunto de más de 40 
etnias que encontraron en esta región, con raíces lingüís-
ticas diferentes como la arawak, chapacura, otukes, gua-
raní… La lengua chiquitana no ha podido ser clasificada 
por los especialistas debido a muchas peculiaridades que 
la hacen considerar entre las pocas lenguas ‘aisladas’ de 
América”18.

Veamos a continuación lo que la bibliografía nos dice 
sobre el tema.

1  Cuando el P. José de Arce entró en la provincia de Chiquitos 
lo hizo acompañado de un hermano español y dos indios 
chiriguanos. Antes de llegar a Santa Cruz de la Sierra el P. 
Arce había estado en Juli y posteriormente había solicitado 
entrar en tierra de chiriguanos, cuando sorpresivamente fue 
mandado para hacerse cargo de Chiquitos. Por todos estos 
antecedentes y por la documentación existente se llega a la 
conclusión que ni el P. Arce ni sus acompañantes conocían 
las lenguas que se hablaban en Chiquitos.

2  De acuerdo a Hevás19, la familia lingüística chiquitana se di-
vide en cuatro subgrupos, según sus respectivos dialectos:

•	 Dialecto	tao. Era hablado por las siguientes tribus: arupareca, 
bazoroca, booca, boro, pequica, piococa, puntagica, quibiquica, ta-
ñopica, tabiica, tao, tubacica, xuberesa y zamanuca.   

•	 Dialecto	piñoco. Era hablado por las siguientes tribus: guapa-
ca, motaquica, piococa (se trata de un grupo que habita en San 
Xavier, que no hay que confundir con los de San Ignacio y 
Santa Ana, que hablan el tao), pogisoca, quimeca, quitagica, 
taumoca y zemuquica.

•	 Dialecto	manasi. Era hablado por las siguientes tribus. Cuci-
ca, manasí (manacica), quimomeca, sibaca, tapacuraca, yiritua y 
yurucareca.

•	 Dialecto	peñoqui. Era hablado por una sola tribu que se asen-
tó en la misión de San José.

3  Se tiene noticia de que en los inicios de las misiones de Chi-
quitos circularon, en forma manuscrita, un Vocabulario de la 
lengua chiquita y una Doctrina cristiana en lengua chiquita, que, 
como se ha dicho anteriormente, debieron ser las primeras 
en esa lengua. Tomichá sugiere que el P. Arce tuvo contacto 
con la lengua chiquita antes de llegar por primera vez a San-
ta Cruz de la Sierra, a través de indios chiriguanos20. Se trata 
de una hipótesis un tanto difícil de sostener, pues pareciera 
lícito preguntarse cuál es el nexo para que estos indígenas, 
cuya etnia mantenía una relación conflictiva con la goberna-
ción esté en contacto con los chiquitanos y sepan su lengua.

4  Ante la dificultad que planteaba la comunicación, el padre 
Arce recurrió a la creación de una “lengua franca” en base 
al gorgotoqui, pero que en este caso toma también elementos 
de las otras lenguas. Swadesh afirma que “en la mayoría de 
los casos el vocabulario se toma principalmente de un solo 
idioma, aunque siempre con cierta mezcla de otros”21.

5  El P. José de Arce permaneció poco más de un año en Chi-
quitos y fue tiempo suficiente para escribir un vocabulario 
y una doctrina cristiana, al mismo tiempo que organizaba el 
pueblo que había fundado el 31 de diciembre de 1691 y se 
ganaba la confianza de los indios que acudieron ante la no-
ticia que este misionero había aliviado a un grupo de cierta 
enfermedad.

6  En poco tiempo se impone la lengua “chiquitana, chiquita o 
besüro” en las recientemente formadas misiones de Chiquitos.

7  Se trata de una lengua compleja. Al respecto el P. Patricio 
Fernández decía lo siguiente: “Lo que toca a su idioma y len-
guaje es tan difícil, que para saberla y entenderla no bastan 
muchos años… cada ranchería usa un lenguaje diferentísimo 
y difícil y mucho más que todos el de los Chiquitos… La 
gramática es dificilísima, y el artificio, y la distinción de los 
verbos es increíble. No hay paciencia para haber de decir 
con diferentes verbos y conjugaciones: yo amo, yo amo a 
Pedro, yo lo amo, yo me amo, yo la amo, yo le amo, por 
esto amo, con tal incongruencia en las conjugaciones, que 
poco aprovecha saber conjugar un verbo para poder hacer lo 
mismo con otro”22. Otro documento, a raíz de una visita del 
P. Camaño, decía: “Tanto son los laberintos, por así decir 
de su lengua, tanta la amplitud, tanta la dificultad. Antes de 

17 Métraux, Alfred. Tribes of Easter Bolivia and the Madeira Headwaters. En: STEWARD, Julian H.: Handbook of South American Indians. Smithsonian 
Institution. Vol. 3. Washington D.C., 1948, p. 381.

18 Molina Barrios, Ramiro y Albó, Xavier. Atlas de idiomas y pertenencia a pueblos indígenas y originarios de Bolivia. Plural. La Paz, 2012, p. 81.
19 En: Steward, Julian H. Handbook of South American Indians. Smithsonian Institution. Vol. 3. Washington D.C., 1948, p. 383.
20 Galeote Tormo, Jesús. Manitaza auqui besüro. Gramática moderna de la lengua chiquitana y vocabulario básico. S.e. Santa Cruz, 1993, pp 13-14.
21 Ibid. p. 14.
22 Swadesh, Mauricio. El lenguaje y la vida humana. Fondo de Cultura Económica. México, 1984, p. 303.



28 EL BESÜRO, LA LENGUA FRANCA EN LAS MISIONES DE CHIQUITOS

coger en mis manos extractos bien copiosos que me ha dado 
–se refiere al P. Camaño–, creía que no había en el mundo 
lengua más amplia y más difícil que la tamanaca. Me retracto 
de buen grado después de compararla con la lengua chiquita 
respecto de la cual aquella no conserva para mí la figura de 
antes”23. “La noticia de esta dificultad –dice Tomichá– ha-
bía trascendido las fronteras chiquitanas, llegando incluso a 
oídos de grandes lingüistas, como era el caso del flamenco 
Ignacio Chomé, quien, aún en camino hacia las misiones 
americanas, no dudó de calificar a la lengua chiquita como 
‘bárbara en extremo’. Sin embargo, una vez en las reduccio-
nes, el mismo Chomé, dotado de talento especial para las 
lenguas, señalaba –al cabo de algunos años de permanencia 
en Chiquitos– a propósito de la lengua chiquita que ‘toma-
da en su punto de vista y con arte metódico’ era ‘una de las 
más fáciles que hay’”24.

En la actualidad uno de los mejores conocedores del 
besüro es Jesús Galeote Tormo OFM, que durante muchos 
años ha permanecido como párroco en la antigua misión de 
San Javier, desde donde atendía San Antonio de Lomerío. 
En 1993 publicó una gramática y un vocabulario básico en 
el que señala las siguientes características de esta lengua25:

1 Se trata de una lengua “difícil, compleja en su artificio y 
amplia en sus variaciones”.

2 Tiene una pronunciación “clara y suave, aunque algo nasal y 
gutural”.

3 Los besüro parlantes “no reduplican nunca las consonantes 
ni las unen entre sí, lo que hace que el hablar discurra fácil-
mente”.

4 Una de sus principales singularidades es “la existencia de 
dos formas de hablar que las denominamos ‘hablar masculi-
no’ y ‘hablar femenino’”.

5  “El nombre sustantivo chiquitano no tiene casos, pero uni-
do a los posesivos se hace más variado por la diferencia de 
las partículas pronominales que se les anteponen”.

6 “En la primera persona del plural existe “el número llamado 
‘inclusivo’ o ‘excluyente’, ni más ni menos que como en la 
lengua de los incas”.

7 “Ciertas relaciones gramaticales se indican con preposicio-
nes y adverbios antepuestos”.

8  “El adjetivo predicativo se conjuga”.

9 “Existe el artículo determinado”.

10 “Hay distinción de sexo en las terceras personas del verbo”.

11 “Multitud de afijos precisan como modo y aspectos la forma 
verbal”.

12  En contraste con esta gramática tan complicada, la nume-
ración es muy pobre, pues “no se distingue sino la unidad, 
algunos, pocos y muchos”.

A MANERA DE CONCLUSIÓN

En la actualidad los chiquitos conforman uno de los 
grupos étnicos más numerosos del Oriente boliviano26. 
Las consideraciones que sobre el besüro hemos hecho en 
esta ponencia nos han llevado a hacer los siguientes plan-
teamientos que deberán dilucidar los especialistas:

1  ¿Es la lengua chiquita o besüro que por primera vez el P. Arce 
tradujo al lenguaje escrito, una lengua real o es una cons-
trucción que hace a partir de una imperiosa necesidad mi-
sionera? 

2  ¿En qué medida esta lengua franca responde a una o a varias 
de las lenguas que se hablaban en la antigua provincia chi-
quitana?

3  Las lenguas que se hablaban en la zona donde se estableció 
la misión eran las siguientes: punisacas, boococas, tubasicas, 
paicones, puizocas, quimenecas, nampecas, paunacas, cusicas y 
tapacuras. Si sólo respondiera a una de estas lenguas, dificul-
taría su aprendizaje al resto de las etnias; en cambio si fuera 
producto del aporte de varias o de todas, la comunicación se 
hace más fácil y efectiva entre los indígenas de la región pero 
la dificultaría enormemente para los afuerinos, cosa que es-
taba de acuerdo con la política aislacionista de la Compañía 
de Jesús para estas misiones.

4  Este mismo fenómeno puede haberse dado con anteriori-
dad en las misiones de Moxos; su éxito lleva a implementar-
la en Chiquitos.

5  La construcción del chiquito o besüro se realiza en los prime-
ros años del período jesuítico. A partir del momento en que 
se convirtió en la lengua franca de Chiquitos sufrió los cam-
bios de todo elemento cultural. Así, pues, la lengua actual 
que hablan los chiquitanos, especialmente los de San Ignacio 
de Lomerío, es la construcción creada a partir del P. José 
de Arce. Galeote afirma que los habitantes de la región de 
Lomerío –al sur del pueblo de Concepción– se reconocen 
descendientes de siete grupos indígenas. Por otra parte, dice 
que “la lengua chiquitana que hablan los diferentes grupos 
es la misma, y solamente se observan algunas pequeñas va-
riantes, dependiendo del grupo de procedencia”27.

23 Galeote Tormo, Jesús. Op. cit., p. 14.
24 Tomichá Charupá, Roberto. Op. cit., p. 155.
25 Tormo Sanz, Leandro. Op. cit., p. 376.
26 Molina y Albó calculan 195.624 personas. Molina Barrios, Ramiro y Albó, Xavier. Op. cit., p. 81.
27 Galeote Tormo, Jesús. Op. cit., p. 17. 



29VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

 “LO INDÍGENA” EN EL ARTE COLONIAL: 
¿EXPRESIÓN INCONSCIENTE O IMAGEN MANIPULADA?

HIROSHIGE OKADA / JAPÓN

El  2 de mayo de 1610 llegó a Cuzco la noticia de 
que Ignacio de Loyola fue declarado beato, y a 
continuación se celebraron unas fiestas conme-

morativas en las que participaron numerosos indios. Se-
gún una noticia de la época, “…por ser tan extraordina-
ria… no se han hecho en esta ciudad desde su fundación 
fiestas que igualen a estas”1.   

Vistiéndose de trajes antiguos a lo inca, los participan-
tes indígenas salieron en procesión, realizando un gran 
espectáculo. Como una festividad pública en Cuzco, se 
destaca la del Corpus Cristi de la época del obispo Mo-
llinedo en la segunda mitad del siglo XVII, cuya escena 
está representada en la serie pictórica mayoritariamente 
conservada en el Museo del Arzobispado de Cuzco. Ahí 
observamos las figuras de los caciques en indumentaria 
inca. Antecediendo a esta famosa festividad, la celebra-
ción del beato Ignacio les dio la oportunidad de ostentar 
en público varias representaciones referentes a su identi-
dad cultural.

¿Con qué intención, entonces, fueron producidas y 
emitidas estas representaciones de “lo inca” o de “lo in-
dígena”? Y, ¿Por quienes y de qué modo fueron recibidas 
esas representaciones?

“Lo indígena” en el arte colonial se ha considerado en 
el estudio de historia del arte, por lo general, como algo 
que se basa en una imaginación o sensibilidad “colectiva” 

que supera lo individual. Los estudios recientes, sin em-
bargo, están aportando nuevos conocimientos sobre una 
intervención más personal de la élite indígena en la cul-
tura trasplantada desde Europa, lo cual es una clave para 
entender el proceso complicado de formación de fenóme-
nos calificados como “fusión” o “mestizaje” de la cultura. 
La festividad de 1610 presenta varios hechos que merecen 
la atención al reconsiderar este tema de “lo indígena” en 
el arte. 

Para empezar, examinemos brevemente en qué contex-
to apareció el término de “lo indígena” en los discursos 
de la historia de arte latinoamericano. Después de señalar 
una contradicción en ese proceso, consideraremos cómo 
se han formado las representaciones de “lo indígena” en 
los Andes coloniales, refiriéndonos a ejemplos tales como 
la indumentaria en las festividades y la iconografía del es-
cudo de armas.

EL CONCEPTO DE “LO INDÍGENA”

Vamos a ver primero el origen del término “lo indíge-
na”. Este término se hizo común en el contexto del argu-
mento del “mestizaje” en el arte latinoamericano2. La per-
sona clave fue Ángel Guido, arquitecto argentino, quien 
publicó un libro titulado Redescubrimiento de América en 

1 Relación 1610, fol. 1.
2 En cuanto a la historiografía del arte colonial latinoamericano, hay algunos importantes intentos de reflexión. Bailey 2010: 15-43 (“The Great 

Debate. Andean Hybrid Baroque and Latin American Art History”); Alcalá, 2010.



30  “LO INDÍGENA” EN EL ARTE COLONIAL...

el arte en 1944. La esencia de su teoría está resumida en 
el primer capítulo titulado “América frente a Europa en 
el arte”. Mostrando una vista general sobre la historia de 
arte latinoamericano, Guido desarrolla un argumento so-
bre “la reconquista” del arte por “la grandeza en el Indio 
de América”. La “suerte de agonía del arte indio”, según 
el arquitecto, “a pesar de la inclemente esclavitud conoci-
da, supervivió subterráneamente,” y reapareció en el siglo 
XVIII como “arte insurrectamente americano”3.

En otro artículo, Guido esquematiza esta teoría, apli-
cando el término de “arte mestizo”. Para el teórico argen-
tino, el arte latinoamericano fue un “imbricamiento feliz 
entre lo indio y lo español,” y explica el proceso de su 
formación en la forma de ecuación: “arte español + arte 
indígena americano = arte criollo o mestizo”4. “Lo indio” 
o “lo indígena” fue para Guido una categoría para marcar 
un sujeto de expresión artística que se distingue claramen-
te de algo español. 

Lo que le inspiró a Guido en la teorización de tal idea 
fue la disciplina moderna de la historia del arte que por 
entonces se desarrollaba en los países germano parlantes. 
Como buen estudiante de esta disciplina, Guido “redes-
cubrió” la originalidad del arte colonial en el “hondo es-
píritu de rebelión” de los indígenas, y define el sujeto de 
este “espíritu” por el término de la “voluntad de forma” 
(o Kunstwollen), citando el nombre de Worringer5. Gracias 
a esta lógica que supone la imaginación esencialmente 
colectiva y a la vez inconsciente de los indígenas, Guido 
esquematizó el valor del “arte mestizo” diferenciado del 
arte español.

Una lógica parecida está repetida en uno de los pri-
meros ensayos de Mesa y Gisbert, “Lo indígena en el 
arte hispanoamericano” (1971). Mesa y Gisbert, quienes 
ejercieron una influencia decisiva en el desarrollo del 
argumento del “arte mestizo”, afirman aquí que el arte 
colonial del siglo XVIII lo produjo el indio, pero “como 
conjunto social y no como individuo” y ahí aparece expre-
sada la “sensibilidad indígena”, que es una “sensibilidad 
americana determinada por el aporte indígena6. La teoría 
del “arte mestizo” suponía, en el fondo, la expresión in-
consciente de “lo indígena” por un sujeto que supera al 
intento personal.

¿La sociedad indígena, no obstante, formaba realmen-
te un sujeto de expresión artística como suponían Guido 

y otros? Sobra decir que dentro de la comunidad indígena 
también existía la diferencia tanto en clase social como 
en posición política y cultural. Obviamente, en las postu-
ras hacia la cultura europea trasplantada también habría 
grandes diferencias. En realidad, el concepto de “lo in-
dígena”, que constituyó el fundamento para reclamar el 
valor original del arte colonial, se basaba irónicamente en 
la teoría europea moderna de la historia del arte, más que 
las realidades históricas.

De hecho, el intento de vincular algunos motivos deco-
rativos de las iglesias coloniales tales como los monos, lo-
ros, y sirenas, con la imaginación indígena o prehispánica, 
que se convirtió en el tópico más polémico en la discusión 
del arte mestizo, no ha llegado nunca a un consenso entre 
los expertos. Yo, por mi parte, en un artículo antes publi-
cado he señalado el hecho de que estos motivos, al parecer 
indígenas, corresponden más bien a representaciones del 
exotismo del Nuevo Mundo producidas en Europa7.

Entonces, ¿cómo podemos precisar la forma de inter-
vención por parte de los indígenas en las actividades ar-
tísticas, teniendo en cuenta una cierta artificialidad del 
concepto de “lo indígena” producido por los discursos de 
la historia del arte en el siglo XX?8 Si existen imágenes de 
“lo indígena” debidas a los mismos indígenas en algún 
contexto histórico, van a ser una materia muy interesante 
desde nuestro punto de vista. Y justamente, celebracio-
nes como las fiestas del Beato Ignacio ofrecieron un lugar 
ideal para la ejecución de las representaciones de identi-
dad, mientras los ejemplos tempranos de los escudos de 
armas de los nobles indígenas marcaron el origen icono-
gráfico de tales representaciones. Ahora daremos un vista-
zo a estas categorías de arte consideradas en general como 
algo periféricas.

EL ORIGEN DE LA REPRESENTACIÓN 
ICONOGRÁFICA DEL INCA

El escudo de armas fue una práctica iconográfica que 
los indígenas adoptaron justo después de la conquista. La 
nobleza indígena que se unió a los conquistadores recla-
mó al rey de España el reconocimiento de sus privilegios, 
y como prueba de la buena admisión de tal reclamo se le 
concedió un escudo.

3 Guido 1944, pp. 30-33.
4 Guido 1938, pp. 476-489.
5 Guido 1938, p. 492.
6 Mesa y Gisbert 1971, especialmente pp. 36-37.
7 Okada, 2006.
8 El reciente trabajo de Rappaport, además, plantea la discusión sobre la ambigüedad del “mestizo” como categoría racial en sí. Véase Rapapport 2014.



31VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

En este movimiento, México, se adelantó a Perú. Tan 
sólo a tres años de la caída de Tenochtitlan, Martín Cor-
tés Moctezuma Nezahualtecolotzin, décimo hijo de Moc-
tezuma II, pasó por España visitándola tres veces9. Martín 
Nezahualtecolotzin recibió la educación de un cristiano, 
contrajo nupcias con una española y en su tercera visita 
realizada en 1536 con motivo de “besar las manos del 
rey” consiguió la prueba de sus privilegios como noble10 
(Fig. 1).

Este escudo, que lleva las letras iniciales del nombre 
del rey y del príncipe de España y las inscripciones que 
confiesan la fe, obedece a la fórmula habitual del escudo 
europeo. (Fig. 2) Pero en el escudo concedido algo más 
tarde, en 1546, precisamente a otro príncipe azteca, Diego 
Tehuetzquititzin, está representado el motivo aparente-
mente azteca del cactus sobre el agua11.

Fig. 1  Escudo de Martín Cortés Moctezuma Nezahualtecolotzin. 
(Cédula expedida en 1536), Archivo Ducal de Alba, Madrid.

Fig. 2  Escudo de Diego Tehuetzquititzin. 
(Cédula expedida en 1546), Archivo Ducal de Alba, Madrid.

9 La Crónica mexicáyotl por Tezozómoc es un testimonio importante sobre la vida de Martín Nezahualtecolotzin y de otros príncipes aztecas (Tezozó-
moc 1975: 151). Ver también: López de Meneses 60; Martínez Garnica 2009, pp. 96-104.

10 Archivo Ducal de Alba, Carpeta 238, leg. 2, doc. 50, fol. 1r. La transcripción de este documento se encuentra en Paz y Melia 1892, pp. 267-268. 
Ver también, Castañeda de la Paz y Luque-Talaván 2010, pp. 290-292. La exposición recién celebrada en LACMA ha prestado debida atención a 
los escudos de armas de la nobleza indígena (Los Angeles 2011, especialmente el artículo de Domínguez Torres). En cuanto a la función del escudo 
de los indígenas en el amplio contexto colonial, ver Haskett 1996.

11 Archivo Ducal de Alba, Carpeta 238, leg. 2, doc. 18; Paz y Melia 1892, p. 257.
12 Cristóbal Vaca de Castro, en la carta al emperador fechado el 24 de noviembre de 1542, se refiere al bautismo de Paullu Inca, diciendo que “a 

Paulo, yndio prençipal, hijo de Guainacaua, tomaré presto christiano…” (Levillier 1921-26: tomo 1. 72). Sobre la vida de Paullu, ver Dunbar 1937.

Los indígenas andinos también consiguieron sus escu-
dos. El personaje más destacado fue Paullu Topa Inca, a 
quien le concedió Carlos V su escudo en 1545, justo des-
pués de su bautismo12.

Como es bien sabido, Paullu Topa fue una persona 
clave de la época. Siendo un hijo de Huaina Cápac, se alió 
con Pizarro en el importante momento de la conquista 
del inca. Según la cédula real, cuya copia se conserva en el 
Archivo de Indias, el escudo de Paullu, exactamente el de 
“don Cristóbal” Paullu Topa Inca, estaba “hecho dos par-
tes, que en la una de ellas esté un Aguila negra rampante 
en campo de oro, y a los lados dos yelmos verdes, y en la 
otra parte de abaxo un tigre de un color, y encima de el 
una borla colorada que solia tener por corona atabalida su 
hermano, y a los lados del dicho tigre dos culebras corona-
das de oro y campo azul, y por orla unas letras que digan 



32  “LO INDÍGENA” EN EL ARTE COLONIAL...

Ave Maria, …e por divisa una Aguila negra rampante con 
sus tras colas e dependencias de foleages de azul, y oro”13. 
La iconografía aquí documentada tiene los elementos en 
común con un dibujo de escudo (Fig. 3) conservado en 
el Archivo de Indias como el de Gonzalo Uchu Hualpa y 
Felipe Tupa Yupanqui, también hijos de Huaina Capac14.

Otro ejemplo temprano del escudo en los Andes es 
el del cacique de Jauja, también un aliado importante de 
Pizarro15 (Fig. 4). Aquí están representados los motivos 
como un uncu y cabezas cortadas de indígenas.

Se considera que por lo general estos escudos fueron 
diseñados por los mismos solicitantes indígenas. Un error 
que se encuentra en la cédula real dada al cacique de Jauja 
es un revelador. Como señala Mónica Domínguez Torres, 
el autor español de la cédula describe aquel uncu como un 
“adarga cuadrada jaquelada de plata y negro”16. Este ejem-
plo muestra que la corte española admitía el diseño del 
escudo solicitado por los indígenas, sin entender a veces 
exactamente lo qué representaba.

Los nobles indígenas tanto en México como en los An-
des, a pesar de las diferencias en su trasfondo histórico 
hasta el momento de la conquista, empezaron a la vez a 
procurar obtener los escudos, y a inventar o reinventar 
los motivos referentes a sus identidades. Esta coincidencia 
entre ambos sería un resultado lógico de las experiencias 
comunes que sufrieron a lo largo de la negociación inter-
cultural con los españoles bajo el dominio colonial. En-
tonces, ¿qué sentido tuvieron, o qué papel desempeñaron, 
estas representaciones de identidades “étnicas” o “indíge-
nas” de los vencidos en el lugar de negociación con los 
poderosos que aparecieron desde fuera de sus mundos?

La celebración de la beatificación de Ignacio de Loyola 
en el Cuzco de 1610, que se destaca por su mayor interven-
ción de los indígenas, arroja luz sobre este problema. En 
estas fiestas, los participantes de la procesión se pusieron 
la indumentaria antigua con algunos accesorios decorati-
vos tradicionales como la maskapaicha, que se usaba como 
elemento iconográfico en los escudos de armas de Paullu 
Topa y del cacique de Jauja. El espacio de las fiestas donde 
se enfrentaron cara a cara los que hicieron y emitieron 
aquellas representaciones de identidad y los espectadores 
que gozaban de estas mismas pone de relieve la función 
simbólica que cargaban esas representaciones. Vamos a 
ver cómo se presentaron las representaciones de identidad 
en el Cuzco de 1610.

13 Archivo General de Indias, México 2346, fol. 245.
14 Escobari de Querejazu 2001, pp. 113-136.
15 Archivo Ducal de Alba, Carpeta 238, leg. 1 no. 45; Paz y Melia, pp. 272-273; Cúneo-Vidal 1977, pp. 77-79.
16 Domínguez Torres 2011, pp. 102-103.

Fig. 3  El escudo supuestamente concedido a Gonzalo Uchu Hualpa 
y Felipe Tupa Yupanqui, S. XVII?, Archivo General de Indias, Sevilla.

Fig. 4  Escudo de Felipe Guacarapaucara, Cacique de Jauja. 
(Cédula expedida en 1564), Archivo Ducal de Alba, Madrid.



33VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

REPRESENTACIONES DEL INCA 
EN EL ESPACIO DE FIESTAS

En cuanto a la festividad, un folleto que se imprimió 
en el mismo año de su celebración ofrece una descripción 
bastante detallada17. Aunque el folleto no lleva el nombre 
del autor18, parece casi obvio que lo redactara un español 
que tenía algún cargo en la gobernación de las colonias, si 
tenemos en cuenta la situación histórica de la época. En 
todo caso, como veremos después, se observan claramente 
las miradas de los españoles que se divertían viendo los 
espectáculos presentados por los indígenas.

El folleto narra primero las fiestas de los españoles, en 
las que se celebraron espectáculos habituales tales como 
las cañas y los toros, y se montaron castillos efímeros. A 
continuación, los “naturales animados” por los españo-
les, según cuenta el texto, participaron en las fiestas19. El 
número de los participantes indígenas ascendió a treinta 
mil. Los descendientes del inca desempeñaron el papel 
principal, y en la festividad se introdujeron varios elemen-
tos referentes a ellos. 

Los espectáculos empezaron con las procesiones de los 
indígenas de ocho parroquias de indios dentro y fuera de 
la ciudad de Cuzco. Coincidiendo con la procesión de la 
parroquia del Hospital, la cofradía de Jesús, que estaba en 
la Compañía, sacó una imagen de “niño Jesús en habito 
de Inga”, una iconografía muy particular en los Andes que 
conocemos a través de algunas noticias tanto documenta-
les como pictóricas (Fig. 5)20. 

La procesión de la parroquia de San Sebastián apareció 
encabezada por los cuatro guerreros indios con las “(h)as-
tas de plumería”, ostentando los escudos de armas de los 
caciques incas. Según el texto, los escudos representaban 
“la borla del Inga, y dos culebras con un castillo”, motivos 
comunes con el de Paullu Topa Inca arriba referido. 

Después de las procesiones de las parroquias, siguió 
otra fiesta en la que se celebró la procesión de “onze Ingas 
deste Reyno”. Los incas vinieron “en sus literas, las mas 
cubiertas de plumas de diversas colores”, y “vestidos al tra-
ge inca de cumbis”.21 En la plaza, saludaron al corregidor y 
otros caballeros españoles que les esperaban allí. Siguien-
do a los reyes incas, llegó a la plaza la infantería de más de 

mil indios dirigida por el “capitán de todos”, don Alonso 
Topa Atauchi. 

Las representaciones del inca aparecieron, por tanto, 
muy abiertamente en el Cuzco de 1610. Pero, ¿Cuál era 
el motivo?

Una simple interpretación sería atribuirlo a una ma-
nifestación de la “propia” cultura por los conquistados. 
David Cahill, quien estudió esta festividad, por ejemplo, 
afirma que la imagen del Niño Jesús vestido de inca arriba 
referida sería una reminiscencia de alguna deidad antigua, 
quizá la de Inti22. Es posible, ciertamente, que existiera al-
guna idea sincretista que intentara a mantener la religión 

Fig. 5  El Niño que lleva la corona imperial de inca, probablemente S. XVIII, 
Colección privada.

17 Relación 1610. Una parte del texto de este folleto está reproducido en Romero 1923. David Cahill desarrolla una discusión detallada sobre esta 
festividad. Cahill y Bradley 2000, pp. 115-123.

18 Un nombre que aparece en el título del folleto, “Don Fernando de Vera y Padilla”, parece corresponder al del promotor de la festividad.
19 Relación 1610, fol.4.
20 Relación 1610, fol.4. Sobre la iconografía de esta imagen, ver Mujica 2004.
21 Relación 1610, fol.5.
22 Cahill y Bradley 2000, p. 119.



34  “LO INDÍGENA” EN EL ARTE COLONIAL...

autóctona unida al cristianismo, porque obviamente los 
indígenas vivían por entonces en una época de cambio ra-
dical en cuanto a sus creencias religiosas. Pero a lo que hay 
que prestar atención al mismo tiempo es al ambiente en 
el que se representaron tales espectáculos; efectivamente 
el valor singular de la Relación consiste en su detallada des-
cripción de los espectadores que asistían a estos espectácu-
los, la cual no siempre es muy habitual entre documentos 
de esta índole.

La Relación que documenta los espectáculos menciona 
repetidamente a “la plaza que estava llena de Españoles”. 
En cuanto a la procesión de “once incas”, dice que fue 
la “fiesta que dio mas gusto a los Españoles”23. Aparente-
mente, serían cosas que reconocerían los mismos indíge-
nas; el texto de la Relación hace notar que los incas sobre 
literas, al pasar la plaza, “hazian su cortesia al Corregidor y 
demas caualleros inclinado … la cabeza” 24. Por otra parte, 
“respondían el Corregidor y demas cavalleros quitando las 
gorras”25.

Todos estos espectáculos suponen aparentemente las 
miradas de los españoles. La celebración de los indígenas 
“animados” por los españoles según dice la Relación, por 
tanto, formaba parte de la negociación con los especta-
dores culturalmente ajenos. Este esquema parecerá más 
significativo, si tenemos en cuenta quiénes fueron los diri-
gentes de la celebración.

Fue don Alonso Topa Atauchi quien encabezó la in-
fantería de mil indios que siguió la procesión de los once 
incas. Es el único nombre individual que se indica entre 
los participantes indígenas en el folleto de la festividad. 
Esto, sin embargo, no es de extrañar porque Alonso Topa 
fue un hijo de Paullu Topa Inca, la persona más destacada 
en el Cuzco después de la conquista, según hemos referi-
do26. Como es lógico, la élite indígena que se involucraba 
en la negociación con los españoles desempeñó a la vez 
un papel dirigente en la celebración de tan importante 
festividad27.

Los primeros años del siglo XVII en los que se celebró 
esta festividad fue, por otra parte, un período significativo 
para esos nobles incas. Persona clave es Melchor Carlos 
Inca, el nieto heredero de Paullu Topa y un sobrino de 
Topa Atauchi. Melchor Inca viajó a España en 1602. El 
objetivo fue suplicar al rey una gran recompensa por to-
das las hazañas de su familia a partir de Paullu Topa. El 
rey lo admitió, y en 1604 le concedió una anualidad de 
gran suma, además del honorífico título de caballero de 
Santiago. Pero el nieto de Paullu Topa, en su lugar, aban-
donó todo lo que tenía en el Perú, y vivió para siempre en 
España28.

Además, según el testimonio del Inca Garcilaso, que 
también vivía en España, en 1603 llegó allí una carta de 
los nobles incas de Cuzco en la que pedían al rey algu-
nos privilegios como la exención de tributos. Fue Melchor 
quien concedió  ayuda a esta petición. Resulta de interés 
que a la carta de los nobles de Cuzco le acompañasen los 
retratos de reyes incas y su genealogía desde Manco Capác 
a Paullu Topa29. Los descendientes incas entendían que 
las imágenes referentes a la historia del inca les servirían 
de probanza al solicitar los privilegios como nobles. Las 
experiencias tales como las negociaciones para la otorga-
ción de los escudos deberían de ser buena ocasión para 
aprenderlo. La élite indígena cuzqueña, sobre todo los 
miembros del linaje de Paullu Topa, en tanto que “reyes” 
de los “naturales”, estaban dispuestos para aprovechar las 
representaciones de “lo inca” o de “lo indígena” como 
un medio de negociación con los dominadores que per-
tenecen a otra cultura distinta. Las fiestas de 1610 deben 
situarse en estas circunstancias.

Frente a los espectadores culturalmente ajenos, los des-
cendientes incas presentaron sucesivamente las imágenes 
del inca, pero en forma admisible y agradable para los es-
pañoles. Se trataba de un proceso para formar la imagen, 
digamos, de “sí mismo como otro”, o “sí mismo como 
algo exótico”.

23 Relación 1610, fol.4.
24 Relación 1610, fol.5.
25 Relación 1610, fol.5.
26 En cuanto a Alonso Topa Atauchi, ver Dunbar 1949, pp. 45-77.
27 La íntima relación entre la Compañía y los incas de Cuzco, que se simboliza mediante el matrimonio entre Martín García Óñez de Loyola, sobrino-

nieto del santo, y Beatriz Coya, hija de Sayri Túpac, sería otra razón de la intervención de la élite indígena en esta festividad de 1610. Efectivamen-
te, el cronista jesuita Antonio de Vega escribe acerca del impacto de este matrimonio a Carlos Inca, hijo de Paullu: “Quedaron los indios desde 
entonces muy devotos y aficionados a los nuestros y, especialmente, los Incas, y entre éstos, con más particularidad, muy agradecidos D. Carlos 
Inca, padre de Don Melchor Inca, vecino encomendero de esta ciudad, que vive hoy día, los demás incas desterrados por el reyno.” (Vega 1948 
[Ms. c.1600], p. 22).

28 Garcilaso de la Vega 1963 [1617], II. pp. 384-385 (Lib. 9, Cap. 40).
29 Garcilaso de la Vega 1963 [1617], II. p. 384. Ver también, Marco Dorta 1975: especialmente 75; Buntinx y Wuffarden 1991, pp. 152-155. Buntinx 

y Wuffarden muy justamente señala el rol importante que desempeñó el Inca Garcilaso en la formación de la iconografía incaica.



35VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Pero, ¿por qué la indumentaria y su imagen tuvieron 
un significado tan destacado en las representaciones de 
identidad? Sobra decir, por supuesto, que la indumentaria 
lleva una clara función simbólica en cualquier sociedad ci-
vilizada. Pero un hecho importante que llama la atención 
es que esta “iconización” de la indumentaria inca ocurrió 
al mismo tiempo que el cambio en la costumbre de vestir 
en la vida real por parte de los nobles incas. En un testi-
monio que dejó Melchor Carlos Inca en el proceso de su 
petición, comenta así:

“… luego que el dicho paullo topa ynga ser cristiano se bistio en abi-
to español y hizieron lo mismo algunos yndios sus deudos caciques 
principales…”30

Así, después del bautismo, Paullu Topa Inca abando-
nó su hábito tradicional, y justamente en este momento 
Carlos V le concedió el escudo que representó el motivo 
de “una borla colorada que solia tener por corona”, es 
decir, la maskapaycha. La iconización de la indumentaria 
inca fue otra cara de moneda de la neutralización de la 
función política que esta indumentaria antigua había ejer-
cido antes de la conquista. Por lo cual, los gobernantes 
españoles podrían admitir la ostentación pública tanto de 
la indumentaria antigua en sí misma como de sus íconos. 

Pero si es así, ¿esta redefinición de la indumentaria 
inca que ocurrió en el proceso de negociación con los 
españoles aportaría alguna alteración en sus apariencias? 
Antes de terminar, vamos a examinar algunos detalles de 
la iconografía.

LA MANIPULACIÓN 
DE LAS REPRESENTACIONES

En la Relación de la festividad, se encuentran algunas 
referencias a los detalles de la indumentaria de los parti-
cipantes de los espectáculos. Un cacique, por ejemplo, se 
vestía de “seda de colores… y en los hombros de los leones 
de plata, y en el calzado otros dos”31. Esta indumentaria 
nos recuerda las figuras de los caciques pintadas en los 
cuadros de la conocida serie pictórica con escenas del Cor-
pus cuzqueño de la segunda mitad del siglo XVII (Fig. 6). 
Como señala Carolyn Dean, a pesar de su aparente insis-
tencia en algunos elementos tradicionales como la maska-
paycha, los accesorios en los hombros y calzados muestran 

una clara asimilación al arte europeo32. El folleto de la fes-
tividad del Cuzco muestra que tal indumentaria ecléctica 
se había formado ya en 1610. Pero, ¿de dónde exactamente 
procedieron esos nuevos elementos? 

El origen se remonta a la antigüedad clásica. La ar-
madura y los calzados con accesorios de mascarón son 
frecuentes en estatuas como las de Marte (Fig. 7). Estas 
botas algo especiales son llamadas “dress parede boot”33. 
Las obras con tales detalles se conocían ampliamente en la 
época renacentista a través tanto de grabados como de los 
retratos de príncipes plasmados “a la clásica” (Fig. 8). No 
obstante, ¿cómo accedieron los nobles cuzqueños a esos 
modelos? Y, ¿por qué intentaron introducir tales elemen-
tos en su indumentaria?

Lo que hay que recordar en este contexto es el hecho 
de que los nobles incas que dirigieron las fiestas de Cuzco 

Fig. 6  Procesión de la Parroquia de San Sebastián, detalle, 
Segunda mitad del S. XVII, Museo del Arzobispo, Cuzco.

30 BNE, Mss/20193: f.148r; MacCormack 2004, pp. 103.
31 Relación1610, fol.6.
32 Dean 1999, pp. 126-127.
33 Sebesta 1994, pp. 123.



36  “LO INDÍGENA” EN EL ARTE COLONIAL...

Fig. 7  Marte, detalle, Musei Capitolini, Roma.

Fig. 8  Marte, Jacob Bos, serie “Speculum Romanae Magnificentiae”, 1562.

Fig. 9  “Le Duc de Guise, Roy Ameriquain”, 
Charles Perrault, Festiva ad capita annulumque decursio, a rege 
Ludovico XIV principibus, summisque aulæ proceribus edita 
anno M. DC. LXII, 1670.



37VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

estaban ligados directamente a los que pasaron a España, 
como Melchor Carlos Inca y el Inca Garcilaso. El Inca Gar-
cilaso es especialmente importante, porque este erudito te-
nía amplio conocimiento sobre la antigüedad europea. En 
su famoso libro, Garcilaso llama a Cuzco “otro Roma”, y 
compara a los romanos con los indígenas andinos, llaman-
do a los primeros “antiguos gentiles” y a los últimos “nue-
vos gentiles”34. Su conocimiento llegaba hasta la iconogra-
fía de la mitología antigua. Refiriéndose a los curacas antes 
de la conquista que se vestían con piel de puma como ves-
tido de ceremonia, el historiador mestizo describe: “(ellos) 
venían ni más ni menos que pintan a Hércules”35. Así en 
Garcilaso, no sólo fue frecuente la referencia a la antigüe-
dad clásica, sino también obvia la intención de compararla 
con la historia incaica. La intención de esta comparación 
parece obvia.

Sobra decir que los incas vivían en la gentilidad. La 
comparación con los romanos, que también eran gentiles, 
debería parecer a los descendientes incas una retórica jus-
tificadora de este hecho. La introducción de los motivos 
romanos en la indumentaria inca la podemos entender 
como visualización de esta retórica36. Aunque no podemos 
afirmar si el propio Garcilaso intervino en esta manipula-
ción de la indumentaria, parece cierto que una persona 
como él, que entendía profundamente la cultura europea 
y a la vez podía manejarla deliberadamente, desempeñara 
un papel esencial en ese proceso.

Esta imagen de los “indígenas romanizados”, por otra 
parte, tiene relación con un contexto algo inesperado. Se 
trata de la imagen de “América” representada en las festi-
vidades, en este caso, europeas (Fig. 9). El “Rey de Amé-
rica” aquí representado en la armadura romana, a la vez, 
se pone un tocado de plumas muy exagerado, digamos, 
muy “americano”. En el pie se observa aquel “dress para-
de boot”, en este caso con la decoración del dragón. 

Esta curiosa coincidencia de la imagen del “rey de 
América” a la antigua presentada en Europa y la del Inca 
“romanizado” inventada en el Cuzco colonial podría ser 
un revelador de un paralelismo que se encontraría en el 

proceso de la formación de las imágenes del otro y de “sí 
mismo” en las llamadas contact zones. Ahí se observan tan-
to el deseo de los “descubridores” o dominadores que fá-
cilmente proyectaron sus ideales sobre la imagen del otro, 
como la imaginación de los “descubiertos” o vencidos que 
asimilaron, o aprovecharon deliberadamente, el deseo de 
los que les dominaron desde fuera. Los nobles indígenas, 
como los miembros del linaje de Paullu Topa Inca, desem-
peñaron un papel decisivo en este proceso.

CONCLUSIÓN

Al empezar la discusión de hoy, hemos señalado que 
en los discursos de la historia del arte en el siglo XX, el 
concepto de “lo indígena” funcionó como un término 
para reclamar la originalidad del arte colonial. Para los 
teólogos del “arte mestizo” como Ángel Guido, la expre-
sión inconsciente de “lo indígena” fue una señal de su 
esencial ajenidad a “lo español”. Este es un extremo de la 
discusión del “arte mestizo”.

Sin embargo, la forma de ser de “lo indígena” ha 
sido más complicada de lo que pensábamos, porque, 
como hemos visto, ya en la época inmediatamente pos-
terior a la conquista, algunos indígenas de la élite, se 
involucraron intencionalmente en la construcción de 
las representaciones referentes a sus nuevas identidades 
adaptadas al nuevo régimen, reconociendo su propia aje-
nidad como descendientes de los reyes de “los naturales” 
recién descubiertos por los españoles. Los nobles indí-
genas del siglo XVI manipulaban deliberadamente estas 
nuevas representaciones de su identidad como “el otro”. 
Las miradas con un tono de exotismo de los españoles 
también se reflejaron en la construcción de estas nuevas 
representaciones. 

Nuestro diálogo en cuanto al “mestizaje” de la cultura 
quizá deba tener en cuenta, pues, la complejidad de la 
manipulación de las representaciones de la identidad que 
se idearon en el proceso de negociaciones interculturales.

34 Garcilaso de la Vega 1963, II. 3, pp. 123, 218.
35 Garcilaso 1963: II, p. 219.
36 Una discusión parecida la plantea Dean en cuanto a la celebración del Corpus Christi en Cuzco. Ver Dean 1999, p. 111.



38  “LO INDÍGENA” EN EL ARTE COLONIAL...

BIBLIOGRAFÍA

Alcalá, Luisa Elena (2010), “Where do we go from here?” Themes and 
Comments on the Historiography of Colonial art in Latin 
America. In Art in Spain and the Hispanic World: Essays in Honor 
of Jonathan Brown, edited by Sarah Schroth. London: Paul Hol-
berton Publishing.

Alvarado Tezozómoc, Fernando (1975), Crónica mexicáyotl. México: 
Universidad Nacional Autónoma de México.

Bailey, Gauvin Alexander (2010), Andean Hybrid Baroque: Convergent 
Cultures in the Churches of Colonial Peru. Notre Dame [Indiana]: 
University of Notre Dame Press.

BNE, Mss/20193. Ascendencia de Juan Carlos Inga. c.1626. Madrid: 
Biblioteca Nacional de España.

Bradley, Peter T.; David Cahill (2000), Habsburg Peru: Images, Imagina-
tion and Memory. Liverpool: Liverpool University Press.

Buntinx, G.; Luis Eduardo Wuffarden (1991), Incas y reyes españoles 
en la pintura colonial peruana: La estela de Garcilaso. Márgenes 
8: 151-210.

Castañeda de la Paz, María; Miguel Luque-Talaván (2010), Privileges of 
the “Others”: The Coats of Arms Granted to Indigenous Con-
quistadors. In The International Emblem: From Incunabula to the 
Internet. Selected Proceedings from the Eighth International Conferen-
ce of the Society for Emblem Studies, 28th July-1st August, Winchester 
College 2008, editado por Simon McKeown. Newcastle-upon-
Tyne: Cambridge Scholars Publishing. pp. 283-316.

Cúneo-Vidal, Rómulo (1977), Guerras de los últimos incas peruanos. Edi-
ted by Ignacio Prado Pastor. Vol. 3, Obras completas.

Dean, Carolyn (1999), Inka Bodies and the Body of Christ: Corpus Christi 
in Colonial Cuzco, Peru. Durham: Duke University Press.

Domínguez Torres, Mónica (2011), Emblazoning Identity: Indigenous 
Heraldry in Colonial Mexico and Peru. En Exh.Cat.: Contested 
Visions in the Spanish Colonial World, editado por Ilona Katzew. 
Los Angeles: Los Angels County Museum of Art. pp. 97-115.

Dunbar Temple, Ella. (1937), La descendencia de Huayna Cápac. Revis-
ta Histórica 11 (1): 11(3): pp. 284-323, 13: pp. 31-77.

Dunbar Temple, E. (1949), Un linaje incaico durante la dominación 
española: Los Sahuaraura. Revista Histórica 18, pp. 45-77.

Escobari de Querejazu, Laura (2001), Caciques, yanaconas y extravagan-
tes. La sociedad colonial en Charcas s. XVI-XVIII. Lima: Instituto 
Francés de Estudios Andinos.

Garcilaso de la Vega, Inca (1963), Comentarios reales de los Incas. Vol. 
2-3, Biblioteca de autores españoles. Madrid: Atlas. Original edi-
tion, 1617.

Guido, Angel (1938), El estilo mestizo o criollo en el arte de la colo-
nia. In Actas del II Congreso Internacional de História de América. 
Buenos Aires: Academina Nacional de Historia, pp. 474-494.

—————(1944), Redescubrimiento de América en el arte. Buenos Aires Li-
brería y editorial El Ateneo.

Haskett, Robert (1996), Paper shields: The Ideology of Coats of Arms in 
Colonial Mexican Primordial Titles. Ethnohistory 43, pp. 99-126.

—————(2005), Visions of Paradise. Primordial Titles and Mesoamerican 
History in Cuernavaca. Norman: University of Oklahoma Press.

Levillier, Roberto, ed. 1921-26. Gobernantes del Perú: Cartas y papeles, 
siglo XVI: Documentos del Archivo de Indias. 14 vols. Madrid.

Los Angeles (2011), Exh.Cat: Contested Visions in the Spanish Colonial 
World, editado por Ilona Katzew. Los Angels County Museum 
of Art.

MacCormack, Sabine (2004), Inca o español? Las identidades de Pau-
llu Topa Inca. Boletín de arqueología  PUCP 8, pp. 99-109.

Marco Dorta, Enrique (1975), Las pinturas que envió y trajo a España 
don Francisco de Toledo. Historia y Cultura 9, pp. 67-78.

Martínez Garnica, Armando (2009), La incorporación jurídica del ven-
cido. La nobleza aborigen de la Nueva España. In Modernidad 
iberoamericana: cultura, política y cambio social, editado por Fran-
cisco Colom González. Madrid: Iberoamericana.

Mesa, José de; Teresa Gisbert (1971), Lo indígena en el arte hispanoa-
mericano. Boletín del Centro de Investigaciones Históricas y Estéti-
cas, pp. 32-38.

Mujica Pinilla, Ramón (2004), El “Niño Jesús Inca” y los jesuitas en el 
Cusco Virreinal. En Exh.Cat.: Perú indígena y virreinal. Barcelo-
na: Museu Nacional d’Art de Cataluna, pp. 102-106.

Okada, Hiroshige (2006), Inverted Exoticism? Monkeys, Parrots, and 
Mermaids in Andean Colonial Art. En Exh.Cat.: The Virgin, 
Saints, and Angels: Latin American Paintings 1600-1825 from the 
Thoma Collection, editado por Suzanne Stratton-Pruitt. Stan-
ford: Iris & Gerald Cantor Center for Visual Arts, Stanford 
University. 67-79.

—————(2011), “Golden Compasses” on the Shores of Lake Titicaca: 
The Appropriation of European Visual Culture and the Patro-
nage of Art by an Indigenous Cacique in the Colonial Andes. 
Memories of the Graduate School of Letters, Osaka University 51: 
87-110.

Paz y Meliá, Antonio (1892), Nobiliario de conquistadores de Indias. Ma-
drid: Sociedad de Bibliófilos Españoles.

Rappaport, Joanne (2014), The Disappearing Mestizo: Configuring Diffe-
rence in the Colonial New Kingdom of Granada. Durham: Duke 
University Press.

Relación (1610), Relación de las fiestas que en la ciudad de Cuzco se hicie-
ron por la beatificación del bienaventurado padre Ignacio de Loyola, 
fundador de la Compañía de Jesús, a pedimiento de Don Fernando de 
Vera y Padilla. 1610. Lima.

Romero, Castro (1923), Festividades del tiempo heróico del Cuzco. 
Inca: Revista trimestral de estudios antropológicos 1, pp. 447-454.

Vega, Antonio de (1948), [Ms. c.1600]. Historia o enarración de las co-
sas sucedidas en este colegio del Cuzco destos Reinos del Perú 
desde su fundación hasta hoy Primero de Noviembre Día de 
Todos Santos año de 1600. In Historia del Colegio y Universidad 
del Cuzco, editado por Ruben Vargas Ugarte. Lima: Librería 
“Studium”.



39VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

LAS REPRESENTACIONES FIGURATIVAS 
EN LA ORNAMENTACIÓN DE LA ARQUITECTURA 

BARROCA DEL VIRREINATO PERUANO

ROBERTO SAMANEZ ARGUMEDO / PERÚ

LA RELACIÓN ENTRE ESCULTURA 
Y ARQUITECTURA

El  arte de crear imágenes esculpidas en Grecia y pos-
teriormente en el Imperio romano alcanzó su mayor 
esplendor en la antigüedad clásica, desde entonces 

embelleció los edificios, surgiendo otra expresión estrecha-
mente vinculada a la arquitectura, como es la talla en relieve.

El simbolismo y el tratamiento ornamental de los relie-
ves, los hacía portadores de mensajes y contenidos de va-
lor estético que determinaron que se conviertan en com-
plementos indispensables de los edificios religiosos o de 
carácter cívico. En el siglo XV con el Renacimiento surgió 
una innovación con la ejecución de relieves en perspecti-
va. Se atribuye a Donatello la técnica de rilievo schiacciato 
o relieve aplanado, con el que otorgó plasticidad a las re-
presentaciones.

Una obra emblemática empleando relieves fue la de 
Francesco Laurana (1430-1502) en la portada triunfal de 
Alfonso V, en el Castelnuovo de Nápoles. En el ático en-
cima de un arco representa en medio relieve el séquito del 
rey y en las enjutas del vano, ubica leones rampantes ala-
dos sosteniendo cornucopias. Perfeccionó así un modelo 
ornamental que no se limita a recuadros temáticos, sino 
se distribuyen los componentes ornamentales en otros es-
pacios de la superficie.

Siguiendo esa pauta Jacopo Sansovino concibió el em-
pleo de relieves escultóricos apoyados encima de la rosca 
de los arcos. Plasmó la idea en la Loggeta y en la Biblioteca 
de Venecia, con ángeles reclinados sobre el extradós de 

los arcos, en el espacio de las enjutas. La posición de las 
figuras representadas se inspiró a su vez en las figuras co-
locadas encima del féretro del duque Lorenzo de Médicis, 
magistral creación de Miguel Angel de 1534, en la que 
la figura femenina simboliza la aurora y la masculina el 
crepúsculo. Ambas están reclinadas sobre el frontón cur-
vo, apoyadas sobre uno de sus antebrazos, con una de las 
rodillas ligeramente levantada.

La naturalidad de esa composición y el prestigio que la 
acompañaba, hicieron que se tome como modelo para los 
relieves de las enjutas, trascendiendo la época en la que 
se creó. Con el advenimiento del Barroco entre los siglos 
XVII al XVIII se produjo una reacción frente a las reglas 
clásicas observadas durante el período del Renacimiento. 
La nueva tendencia se diferenció por el empleo de líneas 
curvas, el juego de salientes y entrantes, efectos de claro 
oscuro y preferencia por la ornamentación abundante.

Las monarquías y la iglesia católica con su influencia 
cada vez más creciente, consideraron que esa forma de 
expresión, era la adecuada para exaltar el poder político 
absoluto y el boato que su imagen requería. Gracias a su 
dinamismo, complejidad de formas y elocuencia expre-
siva, el Barroco respondió adecuadamente a su tiempo. 
Se potenció con las disposiciones del Concilio de Tren-
to (1545-1563) que alentó el empleo del arte como una 
forma de propagación de la fe. Sirvió de impulso para el 
surgimiento de artistas europeos que consolidaron la rela-
ción entre las formas escultóricas y la arquitectura.

Es importante destacar que el arte español no se vincu-
ló a la tendencia que fomentó la creación de esculturas de 



40 LAS REPRESENTACIONES FIGURATIVAS... 

bulto difundidas en edificios religiosos, civiles y espacios 
públicos del resto de Europa. La iglesia católica española 
promovió un cristianismo contrarreformista que se orien-
tó al culto de las imágenes veneradas en los templos. El 
Concilio de Trento reconociendo el apoyo de la corona 
española contra la prédica de Martín Lutero, dedicó entre 
sus ordenanzas consideraciones para el imperio español 
señalando lo siguiente:

“… las imágenes de Cristo, la Virgen Madre de Dios, y los otros san-
tos deben colocarse y retenerse especialmente en las iglesias y que se 
les debe rendir honor y veneración, no porque se crea que contienen 
en sí mismas virtud o divinidad se les debe venerar, o pedirles favo-
res, o poner en ellas la fe, como lo hacían antiguamente los gentiles, 
que ponían su esperanza en los ídolos; sino porque el honor que se 
les rinde se refiere a los prototipos que las imágenes representan…”

Esa ordenanza a favor de las imágenes promovió la edi-
ficación de templos exornados con profusa decoración en 
relieve, determinando la preferencia por las imágenes de 
culto, los retablos, las sillerías y las pinturas. Fue una reac-
ción contrarreformista, puesto que Lucero había rechaza-
do todas las expresiones artísticas de los templos, porque 
inquietaban los sentidos y desviaban la atención de los 
feligreses. En consecuencia la valoración de las imágenes 
como medio de difusión de la doctrina determinó la pre-
ferencia por las tallas en madera policromada o confec-
cionadas con otras técnicas, buscando alcanzar el mayor 
realismo. Para ello se valieron de carnaciones de manos y 
rostros, incorporando ojos y lágrimas de cristal, uñas de 
asta y dientes de marfil, consiguiendo mayor naturalidad.

El Barroco español fue entendido como un arte diri-
gido a los sentidos del espectador, para impresionarlo y 
convencerlo, se valió de diversos esquemas arquitectóni-
cos y decorativos caracterizados por el empleo de colum-
nas salomónicas, contrastes de claroscuro y decoración en 
alto relieve concentrada en sectores determinados. El re-
pertorio de elementos arquitectónicos y ornamentales que 
se trasladó a Hispanoamérica, adquirió en algunos casos, 
características propias al reinterpretarse en las colonias. 

La historiografía sobre la arquitectura virreinal perua-
na hace referencia a la geografía artística, identificando 
diferentes modalidades creativas en diversas unidades re-
gionales, sobre todo a partir de la segunda mitad del siglo 
XVII con la consolidación del barroco. Desde entonces se 
crearon Escuelas Regionales claramente definidas, autó-
nomas y con una producción arquitectónica diferente no 
solo en los materiales de construcción, sino en sus formas 

de composición, como las de Lima y Cusco. A finales del 
siglo surgió la escuela arequipeña y en el siglo XVIII la de 
Cajamarca. En la misma época floreció otra escuela en la 
región altiplánica en torno al lago Titicaca, extendiéndose 
hasta Potosí1.

El investigador san Cristóbal señala que el flujo de in-
fluencias y trasmisiones de la arquitectura española a la 
del virreinato, cesó al finalizar el primer tercio del siglo 
XVII. A partir de entonces se produce un desarrollo evolu-
tivo sin recurrir a modelos externos2. Con estas premisas 
presentamos desde una perspectiva analítica y comparati-
va, algunas de las expresiones del Barroco, el período más 
notable de la arquitectura virreinal peruana.

LAS PORTADAS DEL BARROCO INICIAL

Al analizar las expresiones iniciales haremos referencia 
a las llamadas portadas retablo, referidas por una parte a 
pórticos de acceso a los templos, que desde el Renacimien-
to se caracterizaban por el empleo del lenguaje clásico me-
diante los órdenes arquitectónicos. El otro componente 
alude a los retablos, estructuras arquitectónicas de carác-
ter litúrgico que se instalan en el interior de las iglesias, 
sirviendo de escenarios para exponer lienzos o imágenes 
de bulto y para una determinada veneración. Cuando 
mencionamos las portadas retablo nos referimos a la com-
posición de los imafrontes de las iglesias.

En un segundo momento de la colonización cuando 
se habían consolidado las estructuras urbanas de la sede 
del gobierno virreinal y de la antigua capital incaica, se 
decidió reemplazar los templos modestos levantados en 
los solares destinados a las catedrales y emprender las 
construcciones definitivas. En ambos casos fueron obras 
de largo aliento, que recién culminaron en el siglo XVII. 
En la Catedral de Lima la portada principal o del Perdón 
fue iniciada en 1626 en base a un diseño renacentista, que 
fue cambiado por una concepción de portada retablo de 
tres calles y dos cuerpos, empleando columnas corintias 
estriadas y hornacinas con frontones rectos y curvados en 
las entrecalles. Se introdujo el empleo de la cornisa ar-
queada y abierta en la parte central que caracterizará a las 
portadas de las escuelas virreinales. En este caso la cornisa 
arqueada tomó como modelo una solución similar que 
existía en la sillería del coro de la misma Catedral.

En la decoración de la portada se emplearon grutescos, 
como los que representan un rostro femenino con velos 
anudados a ambos lados, que viene de la antigüedad clá-

1 Marco Dorta, Enrique, La arquitectura barroca en el Perú, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Serie Artes y Artistas. Madrid 1957, p. 8.
2 San Cristóbal, Antonio. Arquitectura Virreinal Peruana, Universidad Nacional de Ingeniería. Lima 1999, p. 246.



41VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

sica, simbolizando a la diosa Vesta, conocidas en el arte 
peruano como marioletas. En el friso sobre el primer cuer-
po existen relieves con caras de ángeles y en la rosca del 
arco de acceso se ubicó un querubín. Como reminiscencia 
renacentista en las enjutas del arco se observan ángeles en 
vuelo, con túnicas ondulantes.

El período inicial del Barroco en la ciudad de los Reyes 
destaca por los esfuerzos de alarijes, albañiles y carpinte-
ros por mejorar los sistemas constructivos y adaptarlos a 
los efectos de los sismos. Se hizo evidente que las bóvedas 
vaidas o de crucería labradas con cal y ladrillos, no habían 
resistido la acción sísmica y deberían ser reemplazadas por 
otras de materiales ligeros, empleando madera, cañas y 
yeso. 

En la segunda mitad del siglo  XVII la obra más repre-
sentativa es el Convento de San Francisco, con su iglesia 
de tres naves, con macizas torres con fajas almohadilladas, 
que confinan entre ellas la portada de piedra terminada 
en 1674. Destaca el frontón de lados muy abiertos y la 
curva de la cornisa sobre la hornacina central, que tiene 
encima una claraboya elíptica situada en el ático. La por-

tada es de una sola calle con dos pares de columnas corin-
tias a ambos lados del vano de acceso, que llevan encima 
remates en forma de templetes, tornados del modelo de 
la Compañía de Jesús del Cusco. Los temas decorativos 
contemplan cabezas de mujer con velos anudados, paños 
cargados de frutas en el fuste de las columnas, estrías en 
zigzag en el tercio inferior de las columnas y motivos vege-
tales en las enjutas del arco de acceso, sobre el cual existe 
una tarja con las llaves y la tiara de san Pedro.

La evolución del Barroco limeño se puede entender 
a través de las portadas de las iglesias, verificando que al 
finalizar el siglo XVII se enriquecen con el empleo de co-
lumnas salomónicas. Es el caso del templo de La Merced 
concluido en 1704, donde la riqueza expresiva se consigue 
con el empleo de ocho pares de columnas salomónicas, 
distribuidas en los dos cuerpos y tres calles, las que están 
ornamentadas con racimos y hojas de vid. El entablamen-
to carece de arquitrabe y es continuo. Es notorio en el 
arco de acceso, como en el óculo del ático, el empleo de 
veneras, representaciones de una concha marina en la par-
te superior de los vanos.

Fig. 1  Portada retablo iniciada en 1626 en la Catedral de Lima. Presenta colum-
nas corintias estriadas en el primer cuerpo y pilastras en el segundo. Introduce 
en el virreinato peruano el empleo de la cornisa arqueada y abierta en la parte 
central.

Fig. 2  Portada de la iglesia de San Agustín en Lima, concluida en 1720. 
Está ricamente decorada con columnas salomónicas distribuidas en cuatro ejes. 
Presenta en el entablamento del primer cuerpo el característico frontón abierto 
y de lados curvos.



42 LAS REPRESENTACIONES FIGURATIVAS... 

En la fachada de la Iglesia de san Agustín concluida 
16 años después en 1720, se acentúa el barroquismo y la 
riqueza decorativa. Se asemeja a un gran retablo de piedra 
distribuido en tres cuerpos, con ático superior y tres calles 
con cuatro ejes de columnas salomónicas decoradas con 
racimos y hojas de vid. Las entrecalles albergan nichos re-
matados por veneras y flanqueados por columnillas tam-
bién salomónicas. El entablamento del primer cuerpo 
toma forma curva y se abre en la parte central, mientras 
que el entablamento del segundo cuerpo presenta una 
curva sobre la hornacina pero sin abrirse, produciendo 
ambos un notorio efecto de claroscuro.

Con posteridad a esta obra memorable el Barroco evo-
luciona hacia formas más sencillas y se deja de emplear 
el orden salomónico en las portadas, manteniéndose en 
los retablos. Se vuelven a emplear columnas clásicas y las 
portadas se hacen más austeras. Después del terremoto de 
1746 las portadas reciben influencia Rococó. Representa-
tiva de esa etapa es la iglesia de San Antonio Abad, última 
construcción jesuita antes de su expulsión y convertida 
desde 1924 en el Panteón de los Próceres. 

Su portada está compuesta con hornacinas y pilastras 
con modillones en una concepción despojada de orna-
mentación que anuncia la severidad del Neoclasicismo. 
Este ejemplo del Barroco tardío acata disposiciones de la 
época y solo se utiliza la piedra en el primer cuerpo de 
la portada, empleando materiales ligeros para el segundo. 
En el primer cuerpo se utilizan sencillas pilastras pareadas 
que en el segundo cuerpo se hacen de estuco, rematadas 
por modillones. Las mismas ordenanzas en previsión de 
daños ocasionados por sismos obligaron a construir las 
torres con campanarios ciegos.

En el siglo XVIII el Barroco limeño hizo sentir su in-
fluencia en pueblos y áreas rurales del litoral del Océano 
Pacífico. Hacia el sur se levantaron iglesias que formaban 
parte de haciendas. La presencia del puerto de Tambo de 
Mora por donde se embarcaba el azogue o mercurio pro-
veniente de Huancavelica, para ser trasladado vía Arica a 
las minas de Potosí, contribuyó al auge económico de la 
zona de Chincha y Pisco. La más destacada de esas edifi-
caciones religiosas era sin duda la iglesia de la Compañía 
de Jesús de Pisco concluida en 1721. Lamentablemente 
fue demolida por haber sido dañada por un terremoto en 
el año 2007. Tenía planta jesuítica en cruz latina y dimen-
siones relativamente modestas, construida con ladrillos, 
adobes y quincha destacaba por su diseño, tratamiento es-
pacial y ornamentación.

Su portada situada entre los cubos lisos de las torres 
tenía tres calles en el primer cuerpo y una sola en el se-
gundo, con columnas de fuste liso y capiteles corintios a 
ambos lados del arco de ingreso, que presentaba decora-
ción floral en las enjutas. En las entrecalles existían nichos 

Fig. 3  Iglesia de La Compañía de Jesús en  la localidad de Pisco, concluida 
en 1721. En su portada presentaba decoración floral en las enjutas 
y una cartela con atlantes entorno a la claraboya del segundo cuerpo. 
Fue demolida sin intentar su recuperación después del sismo del año 2007.

Fig. 4  Templo de La Compañía de Jesús en Cusco, obra de singular calidad, 
construida después del terremoto de 1650, en apenas 17 años, inaugurada 
al conmemorarse 100 años de la presencia de los jesuitas en el virreinato 
peruano. Su portada retablo de grandes proporciones, se replica en el altar 
mayor situado en el interior.



43VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

sobre peanas rematados con veneras. Encima del entabla-
mento corrido del segundo cuerpo existía una claraboya 
elíptica enmarcada por una cartela con figuras de atlantes 
que tomaban la forma de hermes sobre pedestal, soste-
niendo el entablamento superior.

La ornamentación contemplaba cartones, volutas y fo-
llaje de estuco, existiendo representaciones de marioletas 
con paños anudados en el eje de los nichos y decoración 
de rocallas en torno al óculo. La investigadora Negro3 con-
sidera que el diseño es propio de una tendencia regional 
sin vinculaciones estilísticas con las portadas limeñas. Si-
milares en su composición son las portadas de las iglesias 
de la hacienda San José (1774) y El Carmen Alto (1761) en 
Chincha.

La Iglesia rural de San José (1744) en las inmediaciones 
de Nazca presenta una composición de fachada semejante 
a la de Pisco, aunque con un barroquismo más acentuado, 
con mayor vuelo en las cornisas y modillones. La portada 
tiene grandes columnas salomónicas ceñidas con hojas de 
acanto y el característico frontón curvo muy abierto, en el 
entablamento.

LA ESCUELA DEL GRAN BARROCO CUSQUEÑO

La construcción de la Catedral del Cusco iniciada en 
1560, fue terminada después de transcurrido un siglo. Es 
una de las más imponentes de América y se ha mantenido 
incólume, sin modificaciones en su arquitectura ni en su 
tesoro artístico. La portada del Perdón concluida en 1657 
constituye el primer ejemplo del Barroco en la ciudad. Su 
composición de dos cuerpos y un ático superior, contem-
pla una calle central y dos laterales más angostas, definidas 
por esbeltas columnas que se repiten en los dos cuerpos. 
Las columnas pareadas que flanquean la gran puerta cen-
tral se adelantan, produciendo una inusitada sensación de 
movimiento. Un recurso de composición similar se consi-
guió con el arco del acceso, que invade el entablamento 
cortando la cornisa formando un frontón partido.

La decoración labrada en piedra es bastante austera, 
pero está ejecutada con gran calidad. Los cartones y roleos 
tallados en el primer tercio de las columnas y las represen-
taciones de paños con frutas en las columnas del cuerpo 
superior así como las molduras de las hornacinas tienen 
estrecha relación con los motivos de los retablos y las sille-
rías de coro.

El Cusco sufrió los efectos de un terremoto en 1650, 
que obligó a rehacer muchas edificaciones de la etapa ini-

cial de colonización. A partir de entonces se impuso el 
barroco caracterizado por la influencia de los ensambla-
dores de retablos. El mejor ejemplo del esplendor de ese 
estilo es el de la iglesia de La Compañía de Jesús, edificada 
en 17 años a partir de 1651, en reemplazo de un templo 
doctrinero anterior. 

La portada de grandes proporciones está compuesta 
de tres cuerpos, en el primero destaca el frontón curvo 
partido en el entablamento. En el segundo una ventana 
abocinada asciende hacia el tercero rompiendo a su vez 
el arquitrabe. Ese cuerpo superior está encerrado debajo 
de un arco trilobulado con molduras sucesivas. En toda 
la portada existen elementos decorativos con representa-
ciones antropomorfas y vegetales del repertorio grutesco, 
como mascarones con cabello y barba foliáceos, tarjas mix-
tilíneas con monogramas jesuitas, querubines y filas de 
hojas de acanto en el tercio de las columnas compuestas,   
mostrando un manejo erudito.

3 Negro Tua, Sandra, “Las portadas religiosas virreinales de Chincha y Pisco ¿una arquitectura diferente?”. Libro en homenaje al R.P. Antonio San 
Cristóbal. Universidad Nacional de San Agustín, Lima 2,000, pp. 327-373.

Fig. 5  Figuras esculpidas en medio relieve encima del frontón curvo abierto, de 
la portada del Colegio Jesuita en Cusco. Son notables las efigies con rostros 
indígenas que llevan tocados que rodean sus cabezas.



44 LAS REPRESENTACIONES FIGURATIVAS... 

A un costado del templo descrito se encuentra el Co-
legio de la Compañía, edificado en la segunda mitad del 
siglo XVII. Con proporciones cuadradas, la fachada está 
compuesta con tres calles, dos cuerpos y ático con remate 
trilobulado como el de la iglesia. La calle central presenta 
el frontón curvo y abierto a la altura del entablamento. 
Las columnas corintias que flanquean las calles tienen ho-
jas de acanto ciñendo el tercio inferior de los fustes. Un 
escudo entre columnillas decora el espacio del frontón, 
destacando a sus lados dos efigies hieráticas con rostros 
indígenas de pómulos marcados por estrías y carentes de 
barba, con un tocado que los rodea y cuerpo estilizado con 
mazorcas de maíz como brazos  junto a hojas y pétalos.

A nuestro entender se trata de representaciones de per-
sonajes de la cosmovisión andina, entronizados en ese lu-
gar con anuencia de los propios jesuitas, que buscaban ser 
reconocidos por los caciques descendientes de los incas 
como sus protectores.

Como indica Wethey: “La escuela de Cuzco, no es pro-
vinciana. Ella es hispana y solo es colonial porque era de las 
colonias españolas”4. En efecto el Barroco cusqueño del si-
glo XVII se ejecutó observando los cánones del lenguaje 
clásico de la arquitectura y la decoración sobria y contro-
lada, solo recurre al repertorio europeo. La sola excepción 
la constituyen las imágenes labradas en la portada jesuita 
que la interpretación eurocéntrica de los historiadores ha 
visto como simples mascarones foliáceos.

En el último tercio del siglo XVII el Barroco cusqueño 
alcanzó su mayor esplendor gracias a la valiosa contribu-
ción del Obispo Mollinedo y Angulo (1673-1699) que pro-
movió la construcción de gran número de iglesias en su 
extensa diócesis. En el ámbito de la ciudad destacan tres 
de sus obras, la primera de ellas fue la iglesia de San Pe-
dro encargada al entallador,  retablista  y arquitecto Juan 
Tomás Tuyru Tupac, que edificó el templo con planta en 
forma de cruz latina cubierto con bóvedas y cúpula. La 
portada se inspiró en la solución de la Catedral, con dos 
cuerpos y remate superior que prolonga la calle central. 
Emplea columnas corintias dispuestas en ejes diferentes y 
frontón partido en el entablamento.

La iglesia de Nuestra Señora de Belén sigue el mismo 
esquema de torres campanario de cubo liso, enmarcando 
una portada de dos cuerpos y tres calles. Un gran recua-
dro en relieve se ubica sobre el vano de acceso, solución 
que corresponde al arrabá mudéjar utilizado también en 
otras portadas cusqueñas. El recuadro encierra un relieve 
escultórico del nacimiento de Jesús con los Reyes Magos.

La tercera iglesia parroquial de la serie es la de San Se-
bastián, en la que destaca el frontispicio, con portada de 
dos cuerpos y tres calles, con un ático enmarcado por un 
arco carpanel. Es notorio el desplazamiento de las colum-
nas pareadas de la calle central con respecto a las laterales. 
Las columnas del primer cuerpo están cubiertas de roleos 
y cartones, con el motivo de las cabezas femeninas tocadas 
con paños.

De ese mismo período son las iglesias y conventos de 
órdenes religiosas que contaron con el apoyo del Obispo. 
Mencionamos la portada de acceso al Colegio Seminario y 
Pontificia Universidad de San Antonio Abad, plenamente 
asimilada al Barroco cusqueño, con un solo cuerpo y calle 
única con el acceso flanqueado por columnas corintias 
sobre pedestal. Una peana alargada interrumpe el arqui-
trabe para dar paso a un nicho que tiene a ambos lados el 
escudo de la casa de Austria y el del Obispo Mollinedo.

En el extenso obispado cusqueño que llegaba hasta el 
actual departamento de Apurímac y la cuenca del lago Ti-
ticaca, la acción promotora del obispo permitió que se edi-
ficaran importantes iglesias. Muchas de ellas inspiradas en 
el emblemático modelo de La Compañía de Jesús como 
las de Ayaviri, San Miguel de Mamara, San Martín de Ha-
quira y otras en las que prevalece el esquema de torres 
gemelas que enmarcan la portada retablo5. Cabe destacar 
la Iglesia de Lampa en el altiplano del lago Titicaca, empe-
zada en 1676, concebida con planta en cruz latina, cubier-
ta con bóveda de cañón y cúpula. La portada principal se 
cobija debajo de un gran arco y mantiene el esquema del 
estilo cusqueño con dos cuerpos y ático distribuidos en 
tres calles flanqueadas por robustas columnas corintias. 
Tiene frontón partido en el entablamento enmarcando 
una cartela de gran calidad expresiva, con sirenas tenantes 
tocadas de cestas de frutas, situadas debajo de ángeles que 
sostienen una corona.

EL BARROCO ANDINO DE LA REGIÓN  
ALTIPLÁNICA Y CUSQUEÑA

Fue gracias a la tolerancia que caracterizó al gobierno 
español del período borbónico, que se abrió la posibilidad 
de la participación indígena, promoviendo los procesos 
de transculturación. Las concepciones del mundo andino, 
pudieron expresarse a través de creaciones de los artistas 
nativos. En el siglo XVIII cobró fuerza esa tendencia en 
los territorios que circundan el lago Titicaca y la ruta hacia 

4 Wethey, Harold E. “Colonial arhitecture and sculpture in Perú”, Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts, 1949, p. 63

5  Samanez Argumedo, Roberto. “Las portadas retablo en el barroco cusqueño”, en El Barroco Peruano, Colección Arte y Tesoros del Perú, Banco 
de Crédito, Lima 2002, pp. 145 a 199.



45VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

las minas de Potosí. Se extendió además por las provincias 
altas de Cusco y la región de Apurímac.

Se impuso el gusto por formas decorativas que con-
tenían significados y estas se incorporan con libertad en 
los imafrontes, consiguiendo expresividad y carácter in-
confundible. Al estudiar obras de este período se verifica 
que las autoridades eclesiásticas alentaron el empleo de 
motivos simbólicos renacentistas y fueron complacientes 
cuando se agregaron motivos de la ideología pre hispáni-
ca. Consideraron que así adquirían un valor didáctico y 
contribuían al mensaje evangelizador.

El estilo decorativo del Barroco andino prescinde del 
relieve tridimensional y se materializa con la técnica de la 
talla a bisel en un solo plano rebajado, dando un resul-
tado planiforme y arcaizante. El contenido temático de 
los motivos incorpora elementos de flora y fauna con el 
empleo de flores, frutos y follajería y de otra parte loros, 
monos, pumas, vizcachas y serpientes. La preferencia por 
motivos de la región amazónica se explica por una evoca-
ción mítica de la región del Antisuyo considerada tierra de 
redención. Se emplean también motivos grutescos como 
la sirena, mascarones foliáceos y figuras fantásticas.

El Barroco cusqueño tuvo continuidad y pervivencia 
en la meseta del Collao, sin restar originalidad a la arqui-
tectura mestiza, por lo que mencionamos algunos ejem-

plos que tienen componentes derivados de esa escuela. La 
Catedral de Puno terminada en 1757, repite soluciones 
de los templos de La Compañía del Cusco y Arequipa, 
utilizando las torres de cubo liso que flanquean la fachada 
retablo, y reproduce el arco trilobulado del remate supe-
rior. No obstante el templo tiene sus propias soluciones y 
gran valor como obra del siglo XVIII. El vano de acceso 
tiene dos pares de columnas salomónicas y como detalle 
excepcional encima de las hornacinas están labradas sire-
nas que tañen, la vihuela. Otros motivos son el atlante en 
la clave del arco, la banda de cuadrifolias en la rosca del 
mismo arco y cabezas de perfil de cuyas bocas salen tallos 
ondulados.

La Iglesia de san Pedro de Zepita concluida en 1765, 
fue edificada con nave única cubierta con bóveda y cú-
pula. En la fachada lateral, protegida por un gran arco de 
piedra, se ubica la portada retablo de dos cuerpos y tres ca-
lles, con singulares columnas en las entre calles, decoradas 
con máscaras de felinos, hojas y cintas entrelazadas. Los 
cartones laterales se ornamentan con sirenas que tienen 
tocados de plumas de indiscutible reminiscencia indígena.

Bastante lejos de la cuenca del Titicaca, en los lími-
tes con los departamentos de Arequipa y Apurímac, está 
situada la localidad de Santo Tomás de la provincia de 
Chumbivilcas en Cusco. Entre 1787 y 1795 se edificó 

Fig. 6  Templo de Santo Tomás en Chumbivilcas, Cusco, concluido en 1795. 
Su portada es importante por la talla en piedra con motivos vegetales y de la 
cosmovisión indígena, constituyendo un destacado ejemplo del Barroco Mestizo.



46 LAS REPRESENTACIONES FIGURATIVAS... 

su iglesia con planta en cruz latina, cubierta con bóveda 
y cúpula en el crucero. Su tratamiento frontal tiene un 
paramento muy elevado uniendo los cubos de las torres, 
emergiendo únicamente los campanarios. En medio de 
esa gran superficie de piedra, se ubica la portada retablo 
de dos cuerpos y calle única.

Es notoria en el conjunto la follajería tallada en piedra, 
que incorpora numerosos motivos indígenas. En el arco 
que remata la portada, una peana sostiene a la Santísima 
Trinidad, representando al padre con cabeza en forma del 
sol, mientras que el hijo y el espíritu santo llevan chullos las 
prendas para la cabeza usadas en los Andes. En torno a la 
hornacina del segundo cuerpo existen cuatro nichos con 
representaciones casi planas de los Doctores de la iglesia. 
En el entablamento del primer cuerpo una peana inte-
rrumpe el friso para sostener un atlante. 

Todos los motivos labrados están repartidos, cubrien-
do pilastras, frisos y en general los espacios libres, con 
composiciones que guardan armonía en tamaño y sime-
tría a ambos lados. Se trata de un destacado ejemplo del 
Barroco mestizo6.

LAS PORTADAS DE LA ESCUELA AREQUIPEÑA 

La geografía en torno al valle de Arequipa con la pre-
sencia de volcanes, que proporcionaron extensas canteras 
de sillar y determinaron la frecuencia de movimientos sís-
micos, forjaron las características de su arquitectura mesti-
za. La portada barroca más antigua que inspiró a otras pos-
teriores es la existente en la fachada lateral del templo de 
Santo Domingo construida en 1680. Es de un solo cuerpo 
con un amplio frontón curvo encima. Pilastras que se ele-
van hasta el tímpano del frontón, enmarcan todo el con-
junto. El vano de acceso presenta las jambas y la rosca del 
arco decorados con cuadrifolias. Destacan a ambos lados 
de las pilastras cartones decorados con follaje ondulante, 
racimos de uvas, ángeles desnudos y máscaras de perfil. 

En el tímpano una peana se sobrepone al entablamen-
to para destacar una cartela con la imagen en relieve de 
San Pablo, rodeado de tallos de vid con racimos y hojas, 
sostenidas en los extremos por ángeles niños.

El templo de La Compañía es el más representativo 
del Barroco arequipeño, caracterizado por la técnica de 
labrado de los relieves ejecutando incisiones alrededor de 
las figuras, para que destaquen sobre el fondo que está 
más abajo. En su fachada de 1698 la iglesia jesuita tiene 
dos cuerpos rematados por un frontón trilobulado. El 
primer cuerpo es de tres calles enmarcadas por dos pares 
de columnas, mientras que el segundo solo tiene la calle 
central. La decoración cubre con relieves los paramentos, 
intercalando con armonía tallos y hojas, racimos y cua-
drifolias, veneras y mascarones de raigambre renacentista. 
A ambos lados de la ventana abocinada y con venera del 
segundo cuerpo figuran águilas bicéfalas del escudo de la 
casa de Austria.

Han trascendido a la historia local las figuras de origen 
pre hispánico labradas en las orlas laterales, representando 
cabezas de felinos de cuyas fauces brotan tallos con hojas y 
flores. No es menos notable la portada lateral del templo 
concebida con un solo cuerpo y un singular frontón. En 
el tímpano enmarcado por un cornisamiento terminado 
en roleos, se ha labrado una representación del apóstol 
Santiago a caballo y con el sable desenvainado caminando 
sobre cabezas de moros. La imagen en relieve está rodeada 
de una venera y ornamentación floral, tratada con inge-
nuidad y simplicidad en sus rasgos demostrando que fue 
ejecutada por un escultor indígena.

Aparte de otras notables portadas de iglesias como la 
de san Agustín y las de los templos de Yanahuara y Caima 
en los alrededores de la ciudad, son importantes las casas 
del siglo XVIII construidas con gruesos muros de sillar 
en una sola planta. Las portadas rematadas con amplios 

Fig. 7  Portada de la Casa del Moral en Arequipa, construida a mediados del 
siglo XVIII, en el tímpano ostenta el escudo de su propietario coronel Manuel 
Santos de San Pedro, junto a cabezas humanas decapitadas y armas que 
simbolizan la condición de militar del dueño de casa.

6 Gutiérrez, Ramón, “Arquitectura virreinal en Cuzco y su región”, Universidad Nacional de San Antonio Abad, Cusco 1987, pp. 95-118.



47VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

frontones de lados curvos en las casas de Tristán del Pozo, 
la de Ugarteche y la del Moral son de particular interés. 
Nos referiremos a la última de las nombradas.

La casa fue edificada para un coronel de milicias espa-
ñol,  corregidor de Arequipa; en el exterior destaca la por-
tada con pilastras y traspilastras que enmarcan el vano de 
ingreso. En la parte superior emerge el frontón semicircu-
lar rodeado de cornisa abierta con blasón y piezas parlan-
tes en relieve. El escudo tiene cuatro cuarteles que aluden 
a familias vinculadas al propietario y símbolos como el 
gallo y las llaves de San Pedro también están relacionados 
al dueño de la casa.

Lo más notable es que el escudo presenta figuras de dos 
ángeles con un pie encima de cabezas humanas decapita-
das y los mismos ángeles sujetan cadenas de las que penden 
cabezas de felinos, de cuyas fauces surgen tallos con flores. 
Debajo del escudo, en la base del frontón se observan espa-
das, arcabuces y lanzas, junto a otra cabeza decapitada. In-
terpretamos que las armas simbolizan la carrera militar del 
propietario y que el escultor indígena en una concepción  
de su propia visión andina, consideró las cabezas trofeo 
como signo de valor y coraje de los guerreros.

PORTADAS DE LA REGIÓN AUTÓNOMA 
DE CAJAMARCA

En el siglo XVI se estableció la reducción indígena 
de san Antonio de Cajamarca, con solares pequeños de 
acuerdo con las ordenanzas vigentes. En el siglo XVII se 
produjo la transformación del pueblo en villa de españoles 
por un proceso de inmigración gracias al otorgamiento de 
tierras y solares urbanos convertida en lugar de intercam-
bio comercial por su ubicación entre la costa del Pacífico 
y la selva amazónica, tuvo un período de auge económico 
que convocó pintores y arquitectos, desde fines del siglo 
XVII a las postrimerías del XVIII, período de desarrollo 
del Barroco cajamarquino7.

Entre 1682 y 1746 se edificó la Iglesia de santa Catali-
na para adecuar la villa al modo de vida hispano, la misma 
que se convirtió en catedral de la ciudad.

La fachada con tres portadas, presenta arcos tallados 
con hojas, canastas de flores y querubines. Columnas 
salomónicas que tienen el tercio inferior cilíndrico, orna-
mentadas  con racimos de vid, flores y pajarillos. Destaca 
por su calidad y relación con la tradición renacentista el 

Fig.  8  Catedral de Puno cuya portada concluyó en 1757. Su decoración muestra motivos tallados con temas de la flora y fauna autóctonas.  
A ambos lados junto a las orlas laterales figuran leones y encima de las hornacinas del primer cuerpo se han labrado sirenas tocando el charango.

7  Gaitán Pajares, Evelio. “El apogeo de Cajamarca”. Fondo editorial Lumina Copper, Cajamarca 2010, pp. 19- 52.



48 LAS REPRESENTACIONES FIGURATIVAS... 

empleo de ángeles en relieve portando incensarios y las 
llaves del paraíso, situadas en las enjutas del arco de in-
greso.

En los intercolumnios las hornacinas tienen decora-
ción derivada de los retablos. Todos los espacios libres del 
segundo cuerpo y del ático están labrados con ornamenta-
ción vegetal. En las portadas laterales aparecen bustos de 
atlantes con faldellines de hojas, semejantes a los del Ba-
rroco mestizo del Alto Perú. El mejor ejemplo del Barroco 
cajamarquino es sin duda la iglesia de Belén, concluida en 
1746. La portada  retablo tiene dos cuerpos y un ático. En 
la calle central una venera interrumpe el entablamento 
sobre el primer cuerpo y encima una claraboya cuadrilo-
bulada rodeada de ornamentación foliacea destaca sobre 
la parte central las columnas salomónicas que flanquean 
las calles tienen pedestales que sirven de ménsulas. 

También en las enjutas del ingreso se han labrado relie-
ves de ángeles que sostienen cartelas con las tres coronas 
del escudo de la orden de los belemitas que construyeron 
el hospital y la iglesia. El templo del Convento de San 
Francisco, concluido a mediados del siglo XVIII, tiene 
una portada retablo que en las enjutas del arco presenta 

relieves de ángeles trompeteros que sostienen una tiara 
papal.

Las portadas cajamarquinas en general emplean elemen-
tos arquitectónicos que se habían empleado en las portadas 
de Lima y Cusco un siglo antes, pero ya estaban en desuso 
en el siglo XVIII como los recuadros de molduras en las 
entrecalles laterales o el empleo de columnas salomónicas 
que en la escuela limeña, se emplearon solo hasta inicio del 
siglo XVIII, desapareciendo posteriormente.

Un último ejemplo indispensable es el de la fachada del 
hospital de mujeres con una portada que lleva encima una 
torre de espadaña. Destacan un par de esculturas femeni-
nas que se caracterizan por tener cuatro senos cada una, 
tomadas de un grabado del tratado de Serlio (1552). En 
el entablamento dos ángeles sostienen una cartela con la 
inscripción narrativa de la construcción del hospital. Todo 
el conjunto se cubre de follajería y una fila de rombos flan-
quea el borde y cubre el campanario. La portada tiene un 
vano de acceso adintelado entre columnas salomónicas.

Concluimos esta apretada síntesis destacando la im-
portancia de estudiar y conocer mejor las diferentes mani-
festaciones de la arquitectura barroca peruana.

Fig. 9  Ángeles trompeteros vistiendo hábitos franciscanos, tallados en las 
enjutas del arco de acceso de la iglesia de San Antonio en Cajamarca. 
Los tres templos principales del siglo XVIII tienen ornamentación con ángeles 
de diferentes atributos.

Fig. 10  La iglesia de Belén, anexa al Hospital de los Betlemitas, concluida 
en 1746, es el mejor ejemplo del Barroco cajamarquino.



49VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

C

ARQUITECTURA BARROCA POPULAR 
EN LA REGIÓN PUEBLA-TLAXCALA 

EXPRESIÓN DEL MESTIZAJE

JOSÉ ANTONIO TERÁN BONILLA / MÉXICO

INTRODUCCIÓN

Con frecuencia, en los estudios relativos a la ar-
quitectura barroca novohispana se han omitido 
aquellas obras no monumentales por considerár-

seles insignificantes o de poco valor artístico. Estas expre-
siones no deben ignorarse o despreciarse, pues represen-
tan la producción arquitectónica de un gran sector de la 
población y en ellas se expone, de algún modo, la idio-
sincrasia de sus autores y usuarios.  

El presente trabajo pretende mostrar la forma en que 
el arte barroco incide en la arquitectura religiosa produ-
cida por el pueblo en la región Puebla-Tlaxcala durante 
el siglo XVIII. El tomar como objeto de estudio a dicha 
arquitectura se debe a que este género arquitectónico fue 
el difusor del estilo barroco. Elegimos esa zona geográfica 
ya que en ella existen ejemplos significativos del fenóme-
no a estudiar.

La mayor parte de la historiografía que aborda el tema 
de la arquitectura religiosa popular sólo hace referencia 
a un determinado aspecto de la misma (casi siempre a lo 
ornamental), pocos trabajos la analizan de manera más 
amplia, y prácticamente no han abordado el referente a 
nuestro objeto de estudio.

El principal problema que se tiene al estudiar la arqui-
tectura popular es la falta de referencias a ella en fuentes 
primarias. Por eso se recurrió a tomar al propio edificio 
como documento histórico, puesto que el mismo propor-

ciona datos para su conocimiento; con la investigación in 
situ se obtuvo información importante acerca de las igle-
sias; se tuvieron que hacer o contar con levantamientos 
arquitectónicos para analizar ciertos aspectos de dicha ar-
quitectura.

Para lograr el objetivo planeado se consideraron algu-
nos aspectos relativos a la arquitectura popular, a la pro-
ducción artística barroca en la región de Puebla-Tlaxcala 
durante el siglo XVIII, el ámbito geográfico, social, cultu-
ral, económico y religioso en que se produjo, para poste-
riormente, analizar el fenómeno y entender la manera en 
que el Barroco se manifestó en la arquitectura religiosa 
popular como expresión del mestizaje.

REVISIÓN DE CONCEPTOS

En Nueva España, en el siglo XVIII, se presentó un 
tipo de arquitectura erigida por el pueblo sin apegarse a 
los lineamientos establecidos por la “arquitectura culta u 
oficial”, a la cual se le ha llamado “arquitectura popular”. 
La culta se refiere a la edificada por las clases elitistas con 
fundamento en teorías filosóficas, da cánones estéticos 
formando estilos. Utilizaremos el término “arquitectura 
oficial” en lugar de “arquitectura culta” ya que, “no se 
puede considerar como ‘inculta’ a la producida por el 
pueblo pues ambas poseen su propia cultura, aunque sean 
diferentes entre sí”1.

1 Gutiérrez, Ramón. et al. Arquitectura del Altiplano Peruano. Resistencia, Argentina: Universidad Nacional del Nor-este, Departamento de Historia 
de la Arquitectura, 1978, p. 128.



50 ARQUITECTURA BARROCA POPULAR EN LA REGIÓN PUEBLA-TLAXCALA EXPRESIÓN DEL MESTIZAJE

Algunos investigadores han tratado de definir la “ar-
quitectura popular”; al revisar los conceptos propuestos 
encontramos imprecisiones, polémicas, contradicciones, 
puntos de vista distintos que hasta la fecha no han queda-
do esclarecidos del todo. En varios de éstos se menciona 
sólo un aspecto de ella o se aprecia la falta de sustento 
reflexivo o de fundamento filosófico al verter opiniones 
subjetivas, lo que los hace poco serios, otros llegan a con-
siderarla como sinónimo de la arquitectura vernácula, ten-
dencia que sobre todo se enfoca a la vivienda.

Por eso adaptamos, para la arquitectura popular, el 
concepto que para el arte popular proporciona Arnold 
Hauser2, puesto que de alguna manera contempla nuestro 
objeto de estudio; la definimos de la siguiente manera: se 
entiende por arquitectura popular a la actividad construc-
tiva y plástica producida por estratos sociales carentes de 
ilustración (entendiéndose por esto último la falta de co-
nocimientos acordes con lo “oficial”) y no pertenecientes 
a los grupos sociales dominantes (en nuestro caso españo-
les y criollos); actividad en la que participan los miembros 
de la comunidad sin pretender darse a conocer como au-
tores.

Ha sido común “considerar popular a lo mal hecho, 
a lo deforme (como una expresión inferior). Sin embargo 
tal opinión parte del hecho de juzgar al arte popular según 
los valores del arte culto”3. Pero no se debe olvidar que 
“una forma similar no tiene necesariamente una significa-
ción similar en una cultura diferente”4. Entre las caracte-
rísticas de la arquitectura popular están: el anonimato, “la 
tendencia a la abstracción, geometrización, esquematiza-
ción de las formas”5, el manejo de la escala, el espacio y la 
proporción, así como la composición de modo distinto a 
lo establecido por los cánones de la “arquitectura oficial”. 
Para el estudio de esta arquitectura se debe contemplar 
el contexto en el que se desarrolló, teniendo presente se 
trata de una manifestación de los estratos no elitistas que, 
basándose en los modelos artísticos y arquitectónicos de 
la “arquitectura oficial”, los reinterpreta sin intentar co-
piarlos servilmente, dando como resultado una expresión 
diferente a la llamada “arquitectura culta”. 

En cuanto al mestizaje, en este trabajo se refiere tanto 
a su sentido antropológico –al producto de la mezcla de 
sangre indígena y española–, como al resultado de la asi-
milación de elementos culturales españoles por parte de 
la población indígena y mestiza, hecho al que también se 
conoce como aculturación.

EL BARROCO

Como forma de vida y estilo apareció en la Nueva Es-
paña a mediados del siglo XVII, estando vigente hasta fi-
nales del XVIII. Cada pueblo y clase social se expresa de 
acuerdo con sus necesidades e idiosincrasia particulares. 
Los indios, mestizos y castas con el correr del tiempo fue-
ron los constructores de las formas barrocas novohispanas 
procedentes de la Metrópoli y les otorgarían un estilo pe-
culiar6. En la región de Puebla-Tlaxcala el barroco adqui-
rió características propias que reflejaron la forma de vida 
de sus autores y usuarios condicionadas por su historia, 
cultura, economía, política, religión y ámbito geográfico.

EL CONTEXTO

La región Puebla-Tlaxcala posee características geográ-
ficas y culturales semejantes, comprende los estados de 
Puebla, Tlaxcala, una parte de Veracruz y otra de Morelos. 
En la época virreinal formó parte del obispado de Puebla. 
Era una zona estratégica en rutas de comunicación y co-
mercio con una diversidad en riqueza de recursos natura-
les, buenas tierras agrícolas y ganaderas.

Dicha región contaba con ciudades, villas y pueblos; 
muchos de ellos eran importantes centros productores de 
artículos de primera necesidad y en ellos se establecieron 
artistas y artesanos dándoles relevancia cultural. “En el 
transcurso de los siglos XVII y XVIII la región tuvo una 
época de notable riqueza y esplendor”7, bonanza que se 
vio reflejada en la proliferación de arquitectura religiosa 
barroca popular. 

2  Hauser, Arnold. Teorías del Arte, Madrid: Guadarrama, 1975, p. 279.
3  Flores Guerrero, Raúl. “El barroco popular de Texcoco” en Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, n°. 24, México: Instituto de Investigaciones 

Estéticas, UNAM, 1956, p. 37.
4  Mumford, Lewis. En Flores, Carlos. Vol. 1. España: Aguilar, 1973, p. 118.
5  Luks, Ilmar. “Tipología de la Escultura decorativa Hispanoamericana en la Arquitectura Mexicana del siglo XVIII”. En: Boletín del Centro de Inves-

tigaciones Históricas y Estéticas, Caracas: Universidad Central de Venezuela, 1980, p. 43.
6  Tovar de Teresa, Guillermo. México Barroco. México, Beatrice Trueblood, 1980, p. 15; Ramón Gutiérrez, Arquitectura y urbanismo en Iberoamérica. 

Madrid: Cátedra, 1983, p. 106.
7  Castro Morales, Efraín. “Arquitectura de los siglos XVII y XVIII en la región de Puebla, Tlaxcala y Veracruz” en Historia del arte mexicano, tomo 5, 

México: SEP, INBA, Salvat, 1982, pp. 51-69, p. 52.



51VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

En la región Puebla-Tlaxcala la sociedad estuvo muy 
estatificada tanto en lo social como en lo económico. Los 
indios y mestizos vivían en los barrios marginales de las 
ciudades y villas así como en los pueblos.

Los distintos grupos étnicos convivieron y se mezcla-
ron, produciendo, poco a poco, la aculturación de los mis-
mos, su fusión, mestizaje y la transformación tanto en sus 
formas de vida como en su pensamiento y costumbres.

 

LA ARQUITECTURA RELIGIOSA POPULAR

Durante el XVIII en los barrios marginales de las ciu-
dades y villas como en las zonas rurales de la región de 
Puebla-Tlaxcala, hubo una proliferación de construccio-
nes religiosas y civiles ornamentadas al gusto barroco con 
características populares, lugares cuya población era de 
escasos recursos económicos y no contaron con personal 
instruido en los oficios relacionados con la construcción 
y ornamentación arquitectónica, aspectos que repercutie-
ron en su arquitectura. Sus templos consistieron en capi-
llas, santuarios, parroquias e iglesias principales de pobla-
dos y barrios; varios de ellos contaron con cofradías que 
proporcionaron “un enorme beneficio para las activida-
des constructivas y religioso-artísticas de la iglesia al estar 
a cargo de la ornamentación de los templos, para lo cual 
contrataban a decoradores locales”8.

ANÁLISIS ARQUITECTÓNICO

Para conocer las características de la arquitectura re-
ligiosa popular barroca de la región se realizó un análisis 
arquitectónico de la misma, contemplando aspectos relati-
vos a su diseño, escala, dimensión, proporción, ornamen-
tación y espacio. 

Casi siempre las iglesias fueron diseñadas con planta 
de cruz latina: capilla de Los Reyes, Tlax (Fig. 1), o de una 
sola nave (San Juan Aquiahuac), retomando las formas de 
la arquitectura “oficial”, pero a diferencia de ésta, algu-
nos templos poseyeron pequeños cruceros: Capilla de Ecce 
Homo (Fig.  2), brazos de distintas dimensiones (San Pedro 
Colomoxco), o casos excepcionales: la capilla de Dolores, 
en Puebla (Fig. 3), con dos pequeños cruceros coronados 
por cúpulas y San Pedro Colomoxco (Fig. 4), con planta 
de cruz latina invertida, colocando a sus pies el presbite-
rio, donde o los constructores ignoraban el significado de 
la planta en cruz o la vincularon con el martirio de San 
Pedro. 

8  Luks, Ilmar. op. cit. p. 37.

Fig. 1  Fachada y planta arquitectónica de la Capilla de Los Reyes, 
en la Hacienda “Los Reyes”, Tlaxcala.

Fig. 2  Fachada y planta arquitectónica de la Capilla de Ecce Homo, 
Ciudad de Puebla.

Fig. 3  Fachada y Planta arquitectónica de la Capilla de Dolores, 
Ciudad de Puebla.



52 ARQUITECTURA BARROCA POPULAR EN LA REGIÓN PUEBLA-TLAXCALA EXPRESIÓN DEL MESTIZAJE

Entre los elementos barrocos que la arquitectura popu-
lar retomó de la arquitectura “oficial” están el octágono, 
que se aprecia en plantas (sacristía de Santa Inés Xanenet-
la) (Fig. 5), en los cuerpos de las torres (en el segundo de 
Ecce Homo), en tambores (Santa Isabel Xiloxostla), y cúpu-
las (Los Reyes, Tlaxcala), así como en ventanas (San Diego 
Notario, Tlaxcala), el uso de líneas mixtilíneas se observa 
en plantas (la de la torre de Balvanera), remates de facha-
das (San Bernardino Tlaxcalancingo), en ventanas (la co-
ral de La Trinidad Tepanco) y arcos (Santa Bárbara); la 
línea quebrada se usó en pretiles de azoteas (San Gregorio 
Zacapechpan), ventanas (cúpula de Balvanera en forma de 
estrella), cornisas de fachadas y torres (torres de Santa Inés 
Xanenetla). Se utilizaron arcos lobulados (Dolores), líneas 

ondulantes en las bardas atriales (San Dionisio Yauhque-
mecan) y cúpulas gallonadas (Los Gozos).

La arquitectura oficial consideraba que debía haber 
una relación entre la obra arquitectónica y ciertos cáno-
nes estéticos, trazos geométricos reguladores sujetos a la 
sección áurea, así como con otros aspectos plásticos. En 
la arquitectura religiosa popular barroca el manejo de la 
medida –contemplando de manera conjunta la escala, di-
mensión y proporción– dio como resultado volúmenes ar-
quitectónicos muy diversos, perceptibles en la apreciación 
de conjunto de cada iglesia, visible en el juego de volú-
menes producido entre su tipo de planta y sus elementos 
arquitectónicos: muros, cúpulas, torres, espadañas, etc. 
Así, encontramos cúpulas, espadañas y torres muy altas 
o bajas respecto a la nave o fachada de su iglesia, coros 
demasiado pequeños, espacios muy amplios para el des-
plante de cúpulas en relación con los tramos de la nave, 
brazos de crucero apenas perceptibles o minimizados, co-
lumnas, pilares, pilastras, nichos y ventanas sumamente 
reducidos, alargados, bajos, altos, anchos o delgados, así 
como esculturas desproporcionadas en relación con sus 
nichos y portadas.

Las dimensiones de las iglesias variaron tanto en su 
largo, ancho y altura sin haber un prototipo de ello, exis-
tiendo una diversidad en sus tamaños; las hubo muy 
grandes y otras sumamente pequeñas. Por lo común, sus 
elementos arquitectónicos y su ornamentación no estaban 
proporcionados (según los cánones de la arquitectura “ofi-
cial”), ya fuera con respecto a la antropometría humana, 
a la relación que guardaban unos elementos con otros, a 
la disposición que tenía una sección de un elemento con 
respecto a sus partes. Pero en el manejo de sus propios 
valores produjo “una armonía de la desproporción, que para 
el pueblo y el artista popular es una armonía de proporciones 
distintas”9.

La región de Puebla-Tlaxcala contó con recursos natu-
rales que permitieron adquirir una variedad de materiales 
de construcción y ornamentación, tales como algunos ti-
pos de cantería, yeso para los estucos, cal para argamasas, 
barro para ladrillos y azulejos. La arquitectura de esa zona 
manifestó características bien definidas, así como diferen-
cias locales en sus zonas como resultado del empleo de 
algunos elementos constructivos, arquitectónicos y deco-
rativos, así como por el uso de materiales locales [...] Nin-
guno de estos elementos y materiales son excepcionales 
en la arquitectura de la Nueva España, pero su reiterado 
empleo y la ausencia de otros, típicos de otras regiones, es 
lo que contribuye a definir el carácter regional10.

Fig. 4  Fachada y planta arquitectónica de la Capilla de San Pedro Colomoxco. 
San Andrés Cholula, Puebla.

Fig. 5  Portada y planta arquitectónica con sacristía “ochavada”, 
de la Capilla de Santa Inés Xanenetla, Ciudad de Puebla.

9  Flores Guerrero, Raúl. op. cit., p. 39.
10  Castro Morales, Efraín. op. cit., p. 52.



53VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

La arquitectura religiosa popular se construyó utilizan-
do sistemas de edificación poco complejos y materiales 
constructivos regionales no gravosos, de fácil adquisición. 
Para su ornamentación usó materiales y técnicas múltiples 
y variadas; los hubo muy sencillos, como el rejoneado, 
hasta los muy elaborados (argamasas y yeserías), que por 
la manera de emplearlos le dieron un sello regional muy 
característico.

En esta arquitectura, en la ornamentación es donde 
mejor se aprecia el gusto barroco. Roleos, pináculos, cor-
nisas con quiebres, frontones rotos, óculos de formas va-
riadas, columnas y pilastras en diversas formas, tales como 
salomónicas (capilla de Loreto) (Fig. 6), estípites (portada 
de Santa Inés Xanenetla), en zigzag (Los Reyes de Juárez), 
sus formas a veces únicamente insinuadas o delineadas 
(pilastras estípite de la torre de Tzicatlán); ornamentadas 
con guías vegetales (La Trinidad Tepanco), sostenidas por 
figuras humanas (Los Reyes de Juárez), o forradas con azu-
lejo y ladrillo (pilastras de la fachada de Santa María To-
nantzintla) fueron elementos arquitectónicos elaborados 
con diversos materiales constructivos y decorativos, utili-

zando multitud de combinaciones y colores, que en con-
junto lograron dar a cada edificio una expresión diferen-
te, mestiza, de gusto barroco en la arquitectura popular. 
Los motivos decorativos barrocos que más se emplearon 
en sus elementos fueron los geométricos, los vegetales, la 
fauna y la figura humana; muchas veces formando parte 
importante del mensaje iconográfico, en otras, por la in-
terpretación que de las mismas hizo su autor, llegaron a 
fusionarse unos con otros y con los elementos arquitectó-
nicos, haciéndolos difíciles de identificar, pasando sólo a 
formar parte de la estructura decorativa.

El manejo del color, dado por la policromía de los ma-
teriales, logró efectos variados, y fue uno de los factores 
más importantes en la manera de presentar la expresión 
barroca en la arquitectura religiosa popular.

El uso de materiales ornamentales regionales, solos o 
combinados ya fuera en secciones o en la totalidad del es-
pacio arquitectónico, como argamasas en fachadas retablo 
(Tepalcingo) (Fig. 7), paramentos de ladrillo y argamasa 
(Santa Bárbara), ladrillo y azulejo (San Bernardino Tlax-
calancingo) o de ladrillo, argamasa y azulejo (arco atrial 

Fig. 6  Izquierda: Columnas salomónicas en la Capilla de Loreto, 
Ciudad de Puebla. Derecha: Detalle de columna salomónica en el templo 
de la Trinidad, Tepango, Estado de Puebla.



54 ARQUITECTURA BARROCA POPULAR EN LA REGIÓN PUEBLA-TLAXCALA EXPRESIÓN DEL MESTIZAJE

de la Trinidad Tepanco), así como cúpulas tapizadas con 
azulejo (San Dionisio Yauhquemecan), yeserías doradas y 
policromadas (San Bernardino Contla) o de lambrines de 
azulejo (Dolores), produjeron en cada ejemplo de arqui-
tectura religiosa popular, múltiples texturas, provocaron 
juegos de sombras, luces y claroscuros, logrando diversi-
dad de efectos cromáticos, volumétricos, de movimiento y 
contrastes propios del barroco.

La luz natural tuvo gran importancia en los efectos am-
bientales barrocos producidos sobre las yeserías y retablos 
de los interiores de la arquitectura religiosa popular, a me-
nudo resaltados por la “luz de las velas [que] se reflejan 
contra el decorado del estuco”11.

El espacio arquitectónico tiene un papel muy impor-
tante en la arquitectura religiosa popular; está condicio-

nado por el volumen, las dimensiones, la proporción, la 
textura, el color, el manejo de luces y sombras, así como 
por los elementos arquitectónicos y decorativos de un edi-
ficio. “Sólo la experiencia directa puede proporcionar la 
comprensión del espacio de una obra arquitectónica. Sólo 
vivenciándola y observándola desde todos sus ángulos en 
diversas horas del día, se puede percibir su carácter espe-
cífico”12.

En las iglesias populares, el espacio exterior a veces fue 
sacralizado a través de fachadas-retablo (Los Reyes de Juá-
rez), delimitando sus atrios con bardas (San Juan Cuautli-
pan) o arcos de formas barrocas (La Trinidad Tepanco). El 
espacio interno se vio condicionado por las formas de los 
elementos arquitectónicos y por la decoración del propio 
edificio. 

Fig. 7  Izquierda: Fachada del Templo de San Bernardino, Tlaxcalatzingo, 
Puebla. Derecha: Fachada del Templo de la Trinidad Tepanco, Estado de Puebla.

11  Palm, Erwin Walter. “Reflexiones sobre el lenguaje de la arquitectura hispanoamericana de los siglos XVII y XVIII” En Nuestra América, El barroco 
Latinoamericano, México, Centro Coordinador y Difusos de Estudios Latinoamericanos, UNAM, Año 1, Núm. 3, Septiembre-Diciembre 1980, 
pp. 57-70, p. 65.

12  Gasparini, Graziano. “La influencia indígena en la arquitectura barroca colonial de Hispanoamérica” En Boletín del Centro de Investigaciones Histó-
ricas y Estéticas, Núm. 4, Caracas: Facultad de Arquitectura y Urbanismo, Universidad Central de Venezuela, 1966, p. 76.



55VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Ejemplo del espacio arquitectónico es el santuario de 
Santa María Tonantzintla, (Fig. 8) considerado como ex-
presión del “barroco sui géneris, con marcado acento indí-
gena y popular”13 por la utilización de materiales y técnicas 
constructivos como ornamentales imitando diseños de la 
arquitectura “oficial”, aunque obedeciendo a un progra-
ma iconográfico y teológico culto. Sus “… yeserías trepan 
por muros, arcos, bóvedas y cúpula del sencillo esquema 
cruciforme y logran alterar el espacio, transformar las es-
tructuras y volver confusas las formas de las pechinas o de 
la base octogonal de la cúpula”14, a la vez que forman una 
unidad inseparable entre lo religioso y lo estético, “piedad 
y plástica fueron puestas en juego para rendir culto a Ma-
ría”15.

Por todo lo anteriormente expuesto, considerando la 
idiosincrasia y la heterogeneidad étnica de los pobladores 
de la región, hace que las iglesias de “estas comunidades 
rara vez se den ejemplos idénticos en su composición y 
ejecución”16.

LOS CONSTRUCTORES Y DECORADORES

Al analizar la arquitectura religiosa popular se puede 
constatar la falta de personal formado en los gremios de 
constructores para su diseño, dirección, ejecución de la 
obra arquitectónica y ornamental debido a que en los lu-
gares donde se presenta, la mayor parte de sus habitantes 
por sus limitados recursos económicos, no podía contra-
tar a maestros de arquitectura para la erección de sus tem-
plos, recurriendo a maestros de obras o a personal de la 
localidad que poseía práctica y experiencia en el oficio de 
la construcción. Así, este tipo de arquitectura estuvo al 
margen de las ordenanzas gremiales, mostrable en el ma-
nejo de la proporción y escala distinto a los cánones esta-
blecidos por la “arquitectura oficial”. 

Un programa técnico rigurosamente arquitectónico, 
fundado sobre un plan general comprendiendo desde la 
planta, hasta el coronamiento de la iglesia todos los ele-
mentos constructivos del templo, no existe en esta Arqui-

13   Maza, Francisco de la. La ciudad de Cholula y sus iglesias. México: Instituto de Investigaciones Estéticas, UNAM, 1959.
14   Gasparini, Graziano. América, Barroco y Arquitectura, Caracas: Ernesto Armitano, 1972, p. 434.
15  Sebastián, Santiago. El Barroco Iberoamericano. Mensaje Iconográfico. Madrid: Ediciones Encuentro, 1990, p. 58.
16  Luks, Ilmar. op. cit. p. 31.

Fig. 8  Fachada e interior del Santuario de Santa María Tonantzintla, Estado de Puebla.



56 ARQUITECTURA BARROCA POPULAR EN LA REGIÓN PUEBLA-TLAXCALA EXPRESIÓN DEL MESTIZAJE

tectura Popular. […] La mayor parte de las iglesias de este 
tipo, están hechas por el esfuerzo pecuniario y artístico de 
los habitantes del pueblo, o de un barrio de una ciudad, 
bajo la dirección espiritual del sacerdote... se escogía por 
voto público a un maestro de obras, el cual se encargaba 
de la dirección técnica de la fábrica; se cotizaba a los ricos 
del lugar o con materiales o con dinero y se hacía trabajar 
a todo mundo17.

En los documentos de archivos no se han encontrado 
los nombres de los autores de esta arquitectura, aunque se 
intuye pertenecían a la comunidad o procedían del mis-
mo ámbito en el que iban a trabajar. 

Algunos maestros de arquitectura como José de Me-
dina, Diego de la Sierra, José Miguel de Santa María y 
Antonio de Santa María Incháurregui18, laboraron tanto 
en la ciudad de Puebla como en otros lugares de la región 
llevando así el Barroco a esos sitios.  

Con frecuencia indígenas y mestizos trabajaron de ma-
nera temporal como ayudantes o maestros de obras, en 
la construcción “oficial” de edificios en las ciudades lle-
gando a tener nociones de las actividades edificatorias. De 
esta forma llevaron los modelos barrocos de la arquitectu-
ra “oficial” a sus lugares de origen. Sabemos que algunos 
albañiles y canteros indígenas que vivían en la Puebla de 
los Ángeles trabajaron en otros lugares, como Juan Salva-
dor, del barrio de Santiago, laboró en la construcción de 
una iglesia en Chietla, los canteros Juan Guzmán, Nicolás 
de Santa Ana, Juan Miguel y Salvador Macías fueron a 
Córdoba a labrar la portada de la iglesia parroquial, los 
oficiales albañiles y canteros indios del barrio de San Juan 
del Río trabajaron en la catedral de Oaxaca19 y la capilla 
de Xanenetla en Puebla fue construida por los naturales 
del barrio en 177720. Así, frente al arquitecto o alarife […] 
trabaja el albañil o el maestro de obras inculto que imita 
sus edificios. Conocen empíricamente, o por experiencia 
de la práctica, los métodos de construcción, y es en la par-
te decorativa donde su ingenio y su memoria tratan de 
reproducir lo que han visto en otros monumentos. Como 

falta lo esencial, que es el arte del dibujo clásico, de las pro-
porciones arquitectónicas, de la mesura y de las leyes de 
la composición, la obra resulta deliciosamente popular21.

Al observar y analizar los ejemplos de la arquitectura 
objeto de nuestro estudio nos damos cuenta de que no 
siempre prevalecen las mismas condiciones en todos ellos. 
A veces, “en algunas iglesias, surge […] un problema, el de 
que, perteneciendo la decoración al ámbito de lo popular, 
la estructura del edificio y la composición de la fachada 
muestran la intervención de una mente arquitectónica 
preparada y conocedora”22, y viceversa, lo que sucede tan-
to en su aspecto constructivo como en el ornamental. Los 
programas iconográficos y simbólicos en algunas de ellas a 
veces fueron sencillos y otros elaborados, en muchos casos 
estuvieron bien estructurados y estudiados, como el de la 
portada del Templo de Tepalcingo o el interior del Santua-
rio Santa María Tonantzintla. 

El autor de la ornamentación no buscaba solamente 
conferirle al templo una apariencia agradable para su co-
munidad, sino a la vez plasmó imágenes de acuerdo con 
una función didáctica doctrinal lo que se aprecia en cier-
tos programas iconográficos de lo que hace pensar que el 
proyecto ornamental estuvo bajo la dirección espiritual de 
algún sacerdote23.

En otros casos, los autores trataron de plasmar las for-
mas que les eran gratas y habían visto en templos de la 
arquitectura “oficial”, por lo que los símbolos cristianos 
sufrieron transformaciones o fueron usados indistinta-
mente “pasando muchas veces a formar parte de la cate-
goría decorativa”24 (como en Tzicatlán). Pero el artesano 
siempre confirió a su obra su propio sello, presente en el 
manejo de los materiales, del color, del espacio, de la pro-
porción, de la abstracción de formas o de la interpretación 
diferente de los motivos ornamentales.

En el caso de la arquitectura popular existen por lo 
general influencias de edificios cercanos realizados por 
arquitectos preparados; sólo que el arquitecto popular y 
los escultores que trabajan a sus órdenes toman de ellos 

17  Toussaint, Manuel. “La Arquitectura Popular” en La Arquitectura Religiosa en la Nueva España durante el siglo XVI, México, Secretaría de Hacienda, 
1927, pp. 109 y 127.

18  Castro, Efraín, Constructores de la Puebla de los Ángeles, Puebla: Museo Mexicano, 2004, pp. 85, 11 y 156; González Franco, Glorinela. et al. Artistas y 
artesanos a través de fuentes documentales: Ciudades, pueblos y villas. vol. II, México, INAH, 1995, pp. 135 y 188; Ramírez Montes, Guillermina. Catálo-
gos de documentos de Arte en el Archivo General de la Nación, México, Ramo: Templos y Conventos, Primera parte. n° 2, México, Instituto de Investigaciones 
Estéticas, UNAM, 1983, pp. 2, 3 y 9.

19  Castro, Efraín. Constructores … op. cit., pp. 146, 78 y 92-93.
20  Cervantes, Enrique, Bosquejo del desarrollo de la ciudad de Puebla, México: [s.e] 1938, p. 12.
21  Toussaint, Manuel. Arte colonial en México. México: Instituto de Investigaciones Estéticas, UNAM, 1974,  p. 209.
22  Flores Guerrero, Raúl. op. cit., p. 39.
23  Luks, lmar. op.cit., p. 35.
24  Ibidem, p. 25.



57VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

los elementos según su arbitrio, siguiendo sus afinidades 
emocionales y estéticas con tal o cual forma, con tal o cual 
motivo ornamental. A veces les gusta tanto que lo hacen 
destacar de un modo desmesurado, sin importarles, o más 
bien sin tener siquiera idea, de que en el edificio inspira-
dor esa forma o motivo está sometido a un concepto de 
orden y armonía establecido por determinados cánones 
estilísticos25.

Los pueblos no contaron con el suficiente dinero para 
contratar a un maestro para la decoración de sus iglesias, 
por lo que la comunidad delegaba la ornamentación de 
sus templos en oficiales y maestros prácticos, vecinos de la 
misma población, que tenían experiencia y conocimientos 
empíricos en la construcción y la decoración. La falta de 
dirección apta repercutió definitivamente en la “calidad” 
de ejecución, pero este aspecto, al igual que la utilización 
de algunas técnicas y materiales económicos, le confirió su 
propio sello y característica a dicha arquitectura.

 En ocasiones, uno se encuentra ante una fachada 
profusamente decorada de acuerdo con el estilo Barroco 

(Jolalpan) (Fig. 9) o por el contrario, sólo tiene alguna ca-
racterística en este estilo (San Juan Aquiahuac); en varias 
iglesias, las fachadas están ornamentadas y sus interiores 
carecen de decoración, o al contrario, los interiores están 
espléndidamente ornamentados con yeserías (Santa Isabel 
Xiloxoxtla) (Fig. 10) y las portadas son sencillas o carecen 
decoración. En otros, fachadas e interiores están orna-
mentadas al gusto barroco (Santa María Tonantzintla).

CONCLUSIONES

La arquitectura religiosa popular barroca durante el 
siglo XVIII en la región de Puebla-Tlaxcala fue muy rica 
y variada. El artesano le confirió a cada obra su propio 
sello, presente en el manejo de los materiales regionales, 
el color, el espacio, la proporción, los volúmenes, la abs-
tracción de formas o de la interpretación de los motivos 
ornamentales en las que se aprecia la reinterpretación de 
los modelos “oficiales” pero que dan como resultado una 

Fig. 9  Izquierda: Fachada del templo de Tzicatlán, Puebla. 
Derecha: Fachada del templo de Jolalpan, Puebla.

25  Flores Guerrero, Raúl. op. cit., p. 37.



58 ARQUITECTURA BARROCA POPULAR EN LA REGIÓN PUEBLA-TLAXCALA EXPRESIÓN DEL MESTIZAJE

expresión diferente propia del mestizaje. Todo ésto reper-
cutió en el producto arquitectónico y le confirieron a la 
arquitectura religiosa popular barroca características muy 
peculiares, destacando la forma y profusión en que se uti-
lizaron los materiales regionales en su ornamentación.

Lo barroco en esta arquitectura prácticamente se da 
en la ornamentación y, de manera aislada, en algunos ele-
mentos constructivos. Lo popular se aprecia en la manera 
variada de conjuntar y relacionar los diferentes elemen-
tos arquitectónicos y ornamentales, el manejo del diseño, 
escala, proporción, medidas, dimensiones, técnicas cons-
tructivas y ornamentales, así como en la mano de obra, 
que aunado a la idiosincrasia de sus usuarios y construc-
tores muestran su mestizaje y aculturación, junto con el 
forjamiento de muchos aspectos de la cultura mexicana.

Muchas veces las iglesias populares fueron llamativas 
y resaltaron del resto de las construcciones del lugar, sir-

viendo a su vez como difusoras de las manifestaciones ba-
rrocas para otros ámbitos. En esta arquitectura, las formas 
barrocas se manifestaron de una manera muy diversa al 
retomar los modelos de la arquitectura “oficial”, plasmán-
dolos de acuerdo con su propia sensibilidad, condicio-
nantes económicas, pero sobre todo buscando resolver las 
necesidades de cada comunidad.

El Barroco llegó a esta arquitectura a través de maestros 
de arquitectura que fueron a trabajar a diversos lugares de 
la región o por los habitantes de los pueblos que temporal-
mente laboraban en las ciudades y villas, llevando consigo 
el gusto barroco al regresar a sus lugares de origen. 

La importancia de la arquitectura religiosa popular ra-
dica en ser la expresión de una comunidad histórica con 
la que sus actuales usuarios se identifican y consideran su 
patrimonio, por lo que la cuidan con el fin de transmitirla 
y heredarla a sus descendientes. 

Fig. 10  Fachada e interior de la Parroquia de Santa Isabel Xiloxostla,
Estado de Tlaxcala.



59VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

EL CORREDOR MADERERO CONTINUO 
EN LOS CENTROS URBANOS 

DE LA AUDIENCIA DE CHARCAS

VICTOR HUGO LIMPIAS ORTIZ / BOLIVIA

ABSTRACT

En esta ponencia se describe y analiza la experiencia 
de corredores urbanos continuos que en algunas 
ciudades coloniales definieron toda su mancha ur-

bana y no se limitaron a la plaza mayor, a una calle prin-
cipal o a un sector o barrio particular, como en la mayor 
parte de las ciudades fundacionales. En la Audiencia de 
Charcas, este tipo de solución urbana radical solamente 
se manifestó en la gobernación tropical de Santa Cruz de 
la Sierra.      

Aunque hubo continuidades urbano coloniales simi-
lares en algunos centros urbanos de la zona del Caribe 
y la América Central, así como en el Paraguay y actual 
Norte argentino, en ninguno de esos lugares se desarro-
lló tan masivamente la continuidad del corredor urbano 
cubierto, ni prevaleció tanto tiempo ni se sostuvo has-
ta el presente, como en las zonas bajas de la actual Bo-
livia. Fue desde Santa Cruz de la Sierra que se genera-
lizó el uso de los corredores exteriores en la cuadrícula 
urbana fundacional, generando con los años manzanos 
perípteros, rodeados completamente por corredores, de-
finiendo un urbanismo de excepcional riqueza espacial, 
de cualidades vivenciales dignas de estudiar1. Si bien en 
este trabajo se describe las características técnicas de los 
corredores madereros exteriores, soportales, portales o 
galerías que prolongan los faldones de las cubiertas de 

viviendas y edificios, es importante advertir que aquí no 
se describe ni analiza los corredores cubiertos o galerías 
que rodeaban las plazas de armas virreinales; ni tampoco 
la galería o corredor cubierto urbano continuo que pro-
tegía alguna que otra vía comercial troncal; ni la galería 
o corredor lateral o perimetral de residencias rurales, ni 
las muy populares galerías que convertían los patios inte-
riores en peristilos, herencia hispánica de primer orden.

El enfoque del análisis es fundamentalmente urbanís-
tico, contextualizado con su marco cultural y social, reco-
nociendo los elementos tecnológicos y funcionales signi-
ficativos. El estudio se concentra en la ciudad de Santa 
Cruz de la Sierra, población en donde la continuidad de 
sus corredores no solamente alcanzó una significatividad 
mayor que cualquier otro centro urbano fundacional sud-
americano, sino que ella también pudo ser documentada 
desde temprano y preservada hasta la segunda mitad del 
siglo XX, motivando incluso su adopción como modelo 
tipológico obligatorio para su centro histórico. 

Los diferentes elementos arquitectónicos y tecnológi-
cos que caracterizan a estos espacios, intermedios entre 
lo público y lo privado, así como la diversidad de usos y 
funciones que se les asigna, son señalados y contextualiza-
dos a partir de documentación archivística, bibliográfica, 
fotográfica, planimétrica y también, a partir de los ejem-
plos persistentes en diferentes ciudades del oriente boli-
viano, en donde han adquirido una dimensión identitaria 
significativa, particularmente en Santa Cruz de la Sierra.

1 Ver Gutiérrez, Ramón. Arquitectura y Urbanismo de Hispanoamérica (Madrid: Cátedra, 1983). Sobre el caso de Santa Cruz de la Sierra, ver la tesis 
de maestría de Limpias Ortiz, Victor Hugo. Architecture and Urbanism of Santa Cruz de la Sierra, Bolivia (The University of Texas at Austin: Master 
of Architecture Thesis, 1990).



60 EL CORREDOR MADERERO CONTINUO EN LOS CENTROS URBANOS DE LA AUDIENCIA DE CHARCAS

CORREDORES URBANOS EXTERIORES: 
ESPACIOS VITALES

Los corredores o galerías exteriores, como solución 
arquitectónica que proyecta las cubiertas más allá del vo-
lumen principal de una edificación, es una tipología im-
portada por los españoles en América, la cual se aplicó de 
diferentes maneras, tanto tecnológica, como morfológica 
y funcionalmente, dependiendo de diferentes condicio-
nantes. Algunas de esas soluciones serán masivamente 
utilizadas, como la galería que cubría el perímetro de los 
patios interiores, común tanto a regiones templadas como 
tropicales. El corredor exterior con fines comerciales fue 
también muy aplicado en los perímetros de las plazas ma-
yores de las ciudades fundacionales, incluso formó parte 
de las Ordenanzas reales. A pesar de no presentar un uso 
tan universal, el corredor o galería lateral, tanto en las 
zonas rurales como urbanas, abierto o a modo de logia, 
fue una solución popular en zonas tropicales, e incluso 
hoy se mantiene vital. Menos común aún es el corredor 
perimetral externo, que protege los cuatro frentes de una 
edificación, siendo su uso limitado a las viviendas rurales 
de las regiones tropicales, entre ellas, la de la antigua Go-
bernación de Santa Cruz de la Sierra. En contrapartida, 
el corredor urbano exterior continuo, que se desarrolla 
en todos o la mayor parte de los manzanos de una po-
blación, es una solución rara, concentrada en pocas re-
giones americanas; entre ellas, la región tropical del Vi-
rreinato del Perú, que en los siglos XVI, XVII y mayor 
parte del XVIII, incluía la región oriental de la Audien-
cia de Charcas, el actual Paraguay y el Norte argentino.

En la Audiencia de Charcas, la ciudad que va a adop-
tar esta solución urbana particular, que se convertirá 
en caracterizadora de la mayor parte de las ciudades del 
oriente de Bolivia, es Santa Cruz de la Sierra, fundada en 
1561 por el capitán extremeño Ñuflo de Chaves, quien 
llega a la zona desde Asunción, cuando ésta ciudad y 
su gobernación formaba parte del Virreinato del Perú.

PROCESO DE CONSOLIDACIÓN

Las recientes excavaciones en el sitio en donde se fundó 
originalmente la mencionada ciudad confirman que des-
de el siglo XVI ya hubo viviendas que intentaron replicar 
los portales peninsulares, dando inicio a un proceso que 

terminaría consolidando la continuidad y generando esta 
espacialidad urbana particular. Solo se puede suponer que 
en Asunción se habría empezado con esa reproducción, 
ya que los documentos solo los empiezan a mencionar en 
el siglo XVIII y no existe ninguna referencia arqueológica 
documentada2. En todo caso, tanto la arqueología como 
la archivística permiten afirmar que estas primeras mani-
festaciones no definieron una continuidad urbana, limi-
tándose a sugerirla con viviendas y edificaciones públicas 
con soportales aislados, desconectados entre sí. 

La consolidación material de esta tipología debió ace-
lerarse después de 1621, cuando Santa Cruz de la Sierra se 
funde definitivamente con San Lorenzo de la Barranca o 
de la Frontera, ciudad que había sido designada sede del 
Obispado en 1605. Durante el primer siglo virreinal, la 
densidad edilicia se consolidaba lentamente, a diferencia 
de otras ciudades de la Audiencia, dada la condición fron-
teriza del poblado, el más alejado de las costas sudameri-
canas. Durante un tiempo, otras dos tipologías arquitectó-
nicas, el pahuichi y el volúmen compacto, que no contem-
plaban galerías exteriores, no facilitaron la continuidad de 
los corredores. Con los años, la superioridad de la solución 
con galería, en cuanto a su mejor enfrentamiento a los ri-
gores del clima y las comodidades funcionales y sociales 
que ofrecía, le convirtieron en la tipología predominante3.
La definición de una imagen realmente “urbana”, aunque 
precaria, se aceleró en el siglo XVIII, coincidiendo con 
la expansión demográfica motivada por la pacificación de 
la región y su ocupación agrícola y ganadera, además del 
impacto económico consecuencia de la creación de los 
centros misionales jesuíticos de Moxos y de Chiquitos. La 
densificación de los manzanos del damero fundacional se 
manifestó forzada tanto por el perímetro urbano impuesto 
por las quintas adyacentes a la ciudad, como por la conso-
lidación de los barrios de indígenas en la periferia. En las 
quintas y alrededores de “Afuera–el–pueblo” era en donde 
se ubicaban los trapiches azucareros, curtiembres, talleres, 
carpinterías y otras factorías artesanales. Todo ello per-
mitió que los corredores ganen continuidad en las calles.

En ese siglo, también contribuyó a la consolidación 
de la imagen urbana cruceña, la paulatina incorporación 
de la teja muslera en las cubiertas, las que hasta entonces 
se resolvían en buena parte de las viviendas con medios 
troncos desbastados de la palma negra. Con la incorpo-
ración de la teja de barro cocido, debieron surgir por 
primera vez esquinas con faldones formando limatesas, 

2 Es importante destacar que la mayor parte de los primeros pobladores de la primera Santa Cruz de la Sierra eran españoles que vinieron desde 
Asunción, a quienes después se le sumarían otros provenientes de La Plata y de Lima.

3 Sobre estas otras dos tipologías virreinales en Santa Cruz, ver Limpias Ortiz, Victor Hugo. Santa Cruz de la Sierra: arquitectura y urbanismo (Santa 
Cruz: UPSA, 2001).



61VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

sofisticación técnica que generalmente no se aplica ni 
con el tronco de la palma ni con las hojas del motacú. 

Hasta fines del siglo XVIII y primeras décadas del de-
cimonónico, Santa Cruz de la Sierra era prácticamente 
el único poblado español de la región llanera de la Au-
diencia de Charcas. Las poblaciones de Chilón y Samai-
pata, en el camino a La Plata, eran poblaciones peque-
ñas ubicadas en la región de los valle subandinos, y en 
ellas las galerías no formaban parte de la solución hacia 
la calle, limitándose, como en el resto de la Audiencia y 
el Virreinato, a los patios interiores. El resto de las po-
blaciones de la Gobernación eran caseríos o poblaciones 
indígenas. Las más importantes de éstas últimas, eran las 
reducciones fundadas a fines del siglo XVII por la Com-
pañía de Jesús, en Moxos hacia el norte, y en Chiquitos 
hacia el noreste y este. En esas poblaciones el corredor 
externo fue adoptado como solución tipológica tanto en 
los templos y colegios misionales, como en los cuarteles 
residenciales, como lo parecen demostrar grabados, di-
bujos y acuarelas del siglo XIX4 (Figs. 1-2). 

Llamó siempre la atención el poco interés del goberna-
dor Francisco de Viedma en esta característica urbana cru-
ceña, cuando visita la ciudad y las poblaciones vecinas a fi-
nes del siglo XVIII. El marcado desinterés de Viedma por 
los aspectos estéticos que presentaban los pocos edificios 
públicos cruceños e incluso los templos madereros jesuíti-
cos que visitó, permite sospechar que tal desinterés no debe 
implicar ni su inexistencia ni tampoco su insignificancia. 
Es más, Viedma no menciona ni los corredores exterio-

res de la “nueva” iglesia catedral que se había construido, 
como tampoco la doble galería del Colegio Seminario, los 
dos principales edificios de la ciudad. Tampoco le mereció 
comentario explícito el corredor externo sobre-elevado del 
antiguo Cabildo. El amplio y detallado informe de Vied-
ma es fundamentalmente económico y administrativo en 
su enfoque, y negligencia otros aspectos, aunque si reali-
zó comentarios al respecto del uso –extraño para él– de 
algunos materiales constructivos, como la teja de tronco 
de palma que cubría entonces a varias viviendas cruceñas.

A diferencia de Viedma, otros visitantes europeos re-
marcaran con énfasis estos corredores apenas cuatro dé-
cadas más tarde. Son precisamente ellos los responsables 
de los primeros dibujos y representaciones iconográficas 
de estos corredores, entre 1830 y 1860, especialmente de-
dicados a las misiones jesuíticas de Moxos y Chiquitos. 
Fotografías de fines del siglo XIX y principios del XX 
también contribuyen a identificar la tipología, en un pe-
riodo en el que todavía no se habían iniciado cambios 
significativos, ni se las había demolido y reemplazado.

Entre ellos, se destaca el explorador francés, Alcide 
D’Orbigny, quien luego de su visita a la ciudad en 1830, 
describió el edificio del Cabildo, construido frente a la 
plaza en 1635, diciendo que “...este cabildo es una casa 
grande, provista por una galería de madera, edificada 
a dos metros sobre el nivel de la plaza...”5 En un docu-
mento de 1833 se lo describe como “...el Altillo del vie-
jo Cabildo Municipal...”6 pues había dejado de cumplir 
tal función, convirtiéndose en la sede del Prefecto. 

Fig. 1  Imagen urbana de Santa Cruz de la Sierra, fines del s. XIX. Fig. 2  Cuarta catedral maderera y cabildo, fines del XVIII.

4 Ver por ejemplo, los grabados realizados entre 1830-31 de Alcide D’Orbigny, en Viaje a la América Meridional (Buenos Aires: Futuro, 1945) Tomo 
III, o las acuarelas de Melchor María Mercado de 1856 (Archivo Nacional de Bolivia), y el grabado de Exaltación de Franz Keller. The Amazon and 
Madeira Rivers (Londres: Chapman and Hall, 1874), p. 159.

5 D’Orbigny, Viaje a la América Meridional (Buenos Aires: Futuro, 1945) Tomo III, pp. 1135.
6 Gómez Coca, Aquiles. “El Viejo Cabildo Municipal” en Diario El Deber (Santa Cruz: marzo 2, 1991). Cita una Minuta Notarial de Compra-venta 

de un inmueble que menciona al Cabildo como referencia.



62 EL CORREDOR MADERERO CONTINUO EN LOS CENTROS URBANOS DE LA AUDIENCIA DE CHARCAS

 Aunque sus representaciones iconográficas se refieren 
a las reducciones de Moxos, las acuarelas de Melchor 
María Mercado, de 1856, y el grabado de Franz Keller 
de Exaltación, de 1876, merecen destacarse, pues con-
firman la persistencia y predominio de la tipología en 
toda la región de los llanos bolivianos actuales7 (Fig 3).  

Los corredores urbanos de Santa Cruz de la Sierra 
empezarán a documentarse gráficamente con las prime-
ras fotografías de 1860 y los grabados de “El Cosmopolita 
Ilustrado” de 1884, de la mano de Manuel Lascano8. El 
primer plano urbano de la ciudad, levantado por König 

y dibujado por el mismo Lascano en 1888 no solamen-
te confirma la continuidad que presentaban para enton-
ces, sino que también las documenta longitudinalmente. 
Ese plano excepcional, que representa todas las facha-
das urbanas ha permitido seguir la huella de estos co-
rredores, con todas las limitaciones que supone (Fig. 4). 

El geógrafo Gerrit Köster en 1973 realizó un exhaus-
tivo y bien documentado relevamiento de las galerías 
cruceñas partiendo de las referencias del Plano de 1888 
comparándolo con planos urbanos posteriores (1906, 
1930 y 1948), los cuales mantuvieron un interés parti-
cular en diferenciar las casas con galerías externas de 
aquellas que no la tenían, facilitando la tarea del inves-
tigador9. La minuciosa investigación de Köster permi-
tió reconocer el daño que estaba ocasionando el interés 
“modernizador” de la población, que prefería retirar los 
“horcones” de madera y convertir la galería en un sim-
ple corredor cubierto con un alero en voladizo (Fig. 5). 

Fig. 4  Detalle del plano de Santa Cruz de la Sierra, König y Lascano, 1888.

Fig. 5  Relevamiento de Casas de galerias. Gerrit Köster, 1973.

Fig. 3  Reducción de Exaltacion, Moxos. Grabado de FranzKeller, 1876.

7 Melchor María Mercado de 1856 (Archivo Nacional de Bolivia), y el grabado de Exaltación de Franz Keller. The Amazon and Madeira Rivers (Lon-
dres: Chapman and Hall, 1874), p. 159.

8 Ver los varios ejemplares de El Cosmopolita Ilustrado, en el Archivo Histórico Departamental de Santa Cruz.
9 Köster, Gerrit. Desarrollo, estructura interna y funciones de una ciudad en los llanos tropicales (Cochabamba: IE y CPC Portales, 1983).



63VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

En 1980, el Proyecto de Preservación del Centro His-
tórico de Trinidad reconocía el valor urbano de los corre-
dores exteriores y los propuso como norma obligada para 
futuras intervenciones, aunque no se dictaminó su preser-
vación10. En 1987, el autor del presente trabajo realizó un 
relevamiento de corredores exteriores en varias ciudades 
del norte amazónico: Riberalta, Cobija, Guayaramerín y 
Cachuela Esperanza, reconociendo sus similitudes con las 
cruceñas, como consecuencia de la migración producida 
durante el auge gomero de 1880-192011. Trabajos simila-
res de identificación de la permanencia de la tipología 
se realizaron durante los 1990s en la mayor parte de las 
poblaciones del oriente boliviano; todos ellos mostrando 
la vitalidad de la tipología, así como en algunos casos, 
se evidenció la pérdida de un número importante de las 
mismas (Figs. 6-7).    

Precisamente, durante la década de los 1970s, el boom 
económico de Santa Cruz promovió la destrucción de 
buena parte de los corredores exteriores, despertando la 
preocupación y motivando el surgimiento de propuestas de 
protección normativa de las mismas. Finalmente, luego de 
varios intentos fallidos, en 1991 los corredores exteriores 
se convierten en obligatorios para las nuevas edificaciones 
en el Centro Histórico de la ciudad, y se preserva dos cente-
nares de edificaciones que aseguran la continuidad en sec-
tores completos, y además, promueven la recuperación de 
aquellos inicialmente perdidos. Para fines del siglo XX, en 
varias de las poblaciones del Oriente de Bolivia se deman-
da la protección de los corredores antiguos en las zonas 
centrales e históricas y se exige que las nuevas edificacio-
nes se construyan siguiendo el mismo lineamiento (Fig. 8).

Fig. 6  Casa maderera del auge gomero (1880-1920). Riberalta, Beni. 
Foto: V. H. Limpias, 2011.

Fig. 8  Sentido vivencial de una calle cruceña, fines siglo XIX.

Fig. 7  Impacto del auge gomero en la galeria maderera. 
Foto: M. R. Wright, 1906.

10 Cordebeni. Proyecto de Preservación del Centro Histórico de Trinidad, Beni (Trinidad: 1980). El equipo estuvo dirigido por Virgilio Suárez, con Aquino 
Ibáñez y Renato Parada como coordinadores, y como asesor al prestigioso historiador argentino Ramón Gutiérrez. 

11 Limpias, Victor Hugo (et.) “Arquitectura y Urbanismo del Noroeste” en AB Arquitectura Boliviana Nro. 2 (Santa Cruz: Febrero 1987) pp. 53-61.



64 EL CORREDOR MADERERO CONTINUO EN LOS CENTROS URBANOS DE LA AUDIENCIA DE CHARCAS

CUALIDADES URBANAS

Esta espacialidad urbana, la cual definió decenas de 
manzanos y por lo tanto, a la ciudad entera, parece clara-
mente vinculada al espíritu barroco propiciador del uso 
social y simbólico de la calle virreinal, que empezó a cons-
truirse con pies derecho de madera en el siglo XVII, con-
solidándose durante el siglo XVIII e incluso, durante el 
XIX, en donde se reconoce una persistencia de lo madere-
ro. De esta manera, en una geografía donde el sol arrecia 
agresivamente y las lluvias azotan constantemente, la pro-
tección brindada por estos espacios “semicubiertos” con-
tribuyó positivamente en los procesos de vinculación so-
cial comunitaria, reafirmando también jerarquías y roles.

Como lo señaló Ramón Gutiérrez, los corredores con-
tinuos tornan difusa la volumetría de la vivienda y el mis-
mo manzano y propician una percepción integrada de la 
calle y la ciudad entera, promoviendo una valoración y 
un uso colectivo y compartido del espacio urbano12. Su 
sentido transicional, articulador de la propiedad privada 
(viviendas) y la pública (la calle) trascendió la función co-
mercial que pudo darle origen y a la que se limitó su uso 
en el resto de las ciudades fundacionales. En los corredo-
res continuos, el peatón puede transitar permanentemen-
te protegido del sol y la lluvia y en los feriados, fiestas y ho-
rarios de descanso, puede encontrarse y saludar, así como 
descansar durante su paso con sus vecinos. Cobijada en 
ellos, la familia puede desarrollar actividades lúdicas inter-
generacionales, en relación directa con la vecindad, la cual 
no solo no queda excluida de participar, sino que resulta 
inexorablemente invitada a hacerlo. En ellos se puede col-
gar la hamaca restituidora de la jornada, y no en pocos 
casos, se puede desarrollar actividades productivas. La ga-
lería exterior continua permitió que la ciudad sea una co-
munidad de contacto social permanente, enriqueciendo y 
alimentando la vida pública y las actividades comunitarias. 

En general, la calidad urbana de los corredores o gale-
rías permitió que la ciudad sea una comunidad de contac-
to permanente, al facilitar la vida pública. La vinculación 
social de la comunidad  debió ser fortalecida por la existen-
cia de los acogedores corredores, a su vez construidos como 
manifestación de apego a la vida en común, en coinciden-
cia con la necesidad de contacto vivencial del cruceño. 

En este marco, el espacio de la galería exterior, com-
plementario a la galería interior, se constituye en una 
de las referencias simbólicas más sólidas del sentido cul-
tural material en Santa Cruz y el oriente boliviano. Sin 
proponérselo intencionalmente, los cruceños constru-

yeron de a poco una ciudad espacialmente articulada a 
través de sus galerías, conformado una estructura urba-
na perfectamente acomodada a su necesidad de con-
tacto colectivo, por lo menos en la zona central, que 
hasta hoy se caracteriza por esos espacios transicionales. 

Producto de una cosmovisión integradora, que Gutié-
rrez evoca elocuentemente, los corredores exteriores refuer-
zan el contacto vivencial del habitante de la región llanera 
de la Audiencia de Charcas, manteniendo vivo su valor cul-
tural hasta hoy, siglos después de su configuración, repro-
duciendo sus funciones originales y otorgándole nuevas.

En general, la galería, corredor, pórtico, soportal o 
portal maderero supuso un avance tecnológico y mor-
fológico significativo en la cultura material del cruceño. 
Su adopción puede entenderse como la última fase del 
proceso sociocultural de construcción de un hábitat re-
gional, que implica la madurez de la superestructura colo-
nial. Esta tipología continuó aprovechándose durante la 
república, llegando inclusive hasta el Siglo XX. 

El horcón de galería o pilar toscano

Este urbanismo maderero espontáneo habría de entrar 
en conflicto con el modelo propiciador del volumen je-
rarquizado que importa el auge gomero en la región, el 
cual primero adoptó al corredor externo, reemplazando 
el pie derecho de madera por el pilar o columna tosca-
na de ladrillo mampuesto, llamada localmente como 
“horcón de galería”. Con los años, se fue reemplazando 
la solera maderera por arcos rebajados de ladrillos a sar-
dinel, cuyo primer impacto fue la reducción del inter-
columnio, lo que redujo el nivel de transparencia urba-
na de los corredores, hasta el cambio de siglo marcado 
por el notable nivel de transparencia del pie derecho 
de madera. Debido a que las soluciones academicistas 
son totalmente republicanas, no se estudiará ni comen-
tará al respecto de las tres diversas soluciones adopta-
das por el auge gomero para los corredores exteriores13.

 

CORREDORES URBANOS EXTERIORES: 
CARACTERÍSTICAS TECNOLÓGICAS
SISTEMA MADERERO

Ubicada Santa Cruz y los demás poblados orientales en 
zonas boscosas plenas de especies maderables de calidad, 
con poca o ninguna presencia de piedras o rocas, los espa-

12 Gutiérrez, Ramón. Arquitectura y Urbanismo en Iberoamérica (Madrid: Cátedra: 1983) pp. 210-213.
13 Una interesante propuesta de sistematización fue publicada por un joven investigador tempranamente desaparecido. Ver el artículo de Sanguino 

Fernández, Juan Carlos. “La vivienda cruceña en el siglo pasado: un emblema social de distinción” en Archivo Nº 2. Santa Cruz: AHD, Septiembre 
1988. pp. 97-102.



65VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

ñoles adoptaron el sistema maderero para levantar sus vi-
viendas y edificaciones públicas, apoyados en la tradición 
peninsular, fortalecida por la experiencia árabe y traduci-
da en las soluciones del mudéjar, las cuales se verán aplica-
das en el nuevo continente con algunas variantes (Fig. 9).

Este sistema se fundamenta en una estructura ma-
derera de columnas, vigas y cubiertas, enteramente in-
dependiente de los cerramientos, los cuales se ejecutan 
posteriormente al cierre de la cubierta, la cual puede ser 
vegetal (hojas de palma trenzada, tejados de troncos de 
palma negra, paja o sujo, o tejas árabes del tipo musle-
ra). Este sistema se levanta sobre pies derechos de 4 pul-
gadas castellanas (secciones cuadradas de 17 a 19 cm) de 
madera dura (jichituriqui, tacao cuchi) desbastados a ha-
zuela a hincados directamente en el suelo, con parte de 
sus raices quemada con aceite para reducir la higrosco-
pia. Coronan estas columnas de soporte horcas simples 
o capiteles (zapatas, canes o arcallones) encastrados sobre 
los que descansan las vigas soleras y la misma cumbrera, 
cuando no existe la cercha de pares con dos nudillos o 
tirantes. Todas estas piezas estructurales responden a 
la misma sección cuadrada de 4 pulgadas castellanas. 

Completan esa estructura básica, las alfardas o vigas 
menores que en pendiente de 1:3 o 1:4 generan los fal-
dones, los cuales pueden definir, según el caso, hastiales 
o mojinetes, o en casos especiales, limahoyas o limatesas. 
Las “colas de pato” son soluciones aparentemente tardías.

Cuando se definen corredores exteriores, sean hacia 
la calle, hacia el perímetro de la casa rural o hacia el inte-
rior de los patios urbanos, la estructura básica menciona-
da lineas arriba se simplifica, eliminando los capiteles y 
usando exclusivamente horcas simples en la líneas de las 
paredes divisorias. A partir de ese límite, bajan las alfardas 
de los corredores y asientan sobre una segunda hilera de 
vigas soleras. Desde esas vigas parten horizontalmente los 
harneruelos, nudillos o tirantes, de 2 pulgadas de sección, 
generalmente irregulares y a veces rollizas. En los bordes 
exteriores las alfardas se resuelven con un corte particu-
lar que reduce el impacto del agua que lo moja, volando 
tres cuartos o media vara castellana a partir de la solera. 

Los pies derechos interiores, aquellos que coinciden 
con las paredes, sirven como base de la armazón cono-
cida como adobón, o para el tabique o bahareque, y en 
algunos casos, para las paredes de adobe. Estas columnas 
terminan inscritas en la pared resultante, cuyo grosor 
varía dependiendo del sistema de cerramiento (adobón, 
tabique o adobe) y de la altura alcanzada. Ellas reciben 
las cerchas, sobre las cuales descansan vigas secundarias 
de sección estructural, las que reciben las alfardas o vi-
guetas sobre las que asienta el subsistema de cubierta.

La cubierta vegetal generalmente se asiente de mane-
ra directa sobre las alfardas, ajustándose las piezas entre 
sí. Cuando se utiliza el tejado de troncos de palma ne-
gra o tejas árabes, el canal se asienta sobre un plafonado 
de chuchío (bambú) o piezas de tronco de palma negra 
seca, muy resistente y durable, generalmente apoyado en 
barro mezclado con estiércol de caballo (jumbacá) y paja.

Pies derechos

Los pies derechos o columnas de soporte de los corre-
dores o galerías exteriores, sean urbanos o de patio, gene-
ralmente coinciden en trama con los pies derechos ocultos 
de las paredes, y debido a su visibilidad, se cuidó de su aca-
bado final, al contribuir decisivamente en la imagen final 
de la vivienda o edificio. Mientras las edificaciones más 
simples resolvían estos pies derechos con desbastes despro-
lijos y coronamientos con horca simple para recibir las so-
leras, las viviendas de mayor jerarquía aplicaron ornamen-
taciones floridas, posiblemente influenciadas por solucio-
nes mudéjares primero, y del barroco misional después.

Los pies derechos son de 4 pulgadas de sección cua-
drada, con esquina rebajada (ochave sutil), variando sus 
dimensiones métricas de entre 16 y 20 cm, siendo de 17 
y 18 cm las secciones más comunes. La altura de las vigas 
soleras varía de 3 a 5 varas, dependiendo de la jerarquía de 
la vivienda, dependiendo esta altura de la longitud final 
del pie derecho, cuya vara inferior se hincaba en el suelo.

Fig. 9  Sistema estructural cruceño. (Dibujo V. H. Limpias, 1989).



66 EL CORREDOR MADERERO CONTINUO EN LOS CENTROS URBANOS DE LA AUDIENCIA DE CHARCAS

El intercolumnio o distancia entre los pies derechos 
de madera, estaban definidos por el largo de las vigas so-
leras disponibles, que generalmente era de 4 o 5 varas, 
es decir, entre 3,5 y 4,5 metros. Ello permite una nota-
ble “transparencia” del corredor en relación a la calle y 
al volumen interno de la vivienda, lo que se traduce en 
la generación de un espacio urbano completamente inte-
grado, al permitir un alto grado de visibilidad desde dife-
rentes sectores de la calle (Fig. 10).  

Capiteles

Los capiteles son también llamados zapatas o canes, 
o incluso arcallones y modillones. Los capiteles reempla-
zan a la horca simple y ofrecen un entrabado mucho más 
efectivo de las vigas soleras, pero principalmente, per-
miten un desarrollo formal mucho más sofisticado, que 
enriquece la morfología del espacio, además de otorgar 
personalidad a la vivienda o edificio. En la mayor parte 
de los casos, la solución formal del capitel se conjuncio-
na con la del pie derecho, conformando una unidad for-
mal diferenciadora en el conjunto del corredor continuo.

La tradición mudéjar influyó directamente en los capi-
teles hispanoamericanos, siendo evidente esto en los docu-
mentados en La Plata, Potosí, Cochabamba y La Paz. Mien-
tras los capiteles andinos de Charcas coinciden con los 

documentados en otras regiones del continente (Paraguay, 
Colombia, Argentina, Chile), los capiteles cruceños más an-
tiguos ofrecen soluciones muy particulares, que si bien en 
algunos pocos casos coinciden con algunos ejemplos mudé-
jares, en otros ofrecen cualidades formales propias sin que 
se conozcan antecedentes similares, al menos por ahora. 

Los capiteles más antiguos de Santa Cruz de la Sie-
rra presentan una morfología vegetal exhuberante, co-
mún en el barroco tardío. Sus formas recuerdan flores 
o palmeras, y los más clásicos, se aproximan a las volu-
tas jónicas. Las columnas coinciden con la delicadeza 
barroca, expresándose a través de cortes floridos inme-
diatamente después de la base y en la base del capitel. 
En todo caso, el sentido floral del conjunto columna-
capitel maderero de Santa Cruz y el oriente es eviden-
te y en ese sentido, no se aleja de la tradición original.

Los capiteles madereros neoclásicos cruceños, que se 
consolidan en el siglo XIX presentan diseños más uni-
versales, siguiendo modelos que se usaron en Estados 
Unidos de América. Lo particular de estos capiteles “mo-
dernos” es que ellos se mantuvieron fieles al sistema de 
entrabado mudéjar original, en donde el capitel se en-
castra en una espiga del pie derecho, la cual sirve tam-
bién para trabar las dos vigas soleras que recibe la zapata.

Hasta mediados de los años 1970s, los pies derechos y 
capiteles cruceños presentaban una gama notable de co-
lores, coindientes con su ornamentación vegetal. Es posi-
ble que, según los antecedentes conocidos de las antiguas 
misiones de Chiquitos y el espíritu barroco favorable al 
uso del color, se hayan pintado con resinas naturales, y 
desde principios del siglo XX, con pinturas al aceite im-
portadas. Hasta entonces, los corredores madereros cru-
ceños y de los pueblos orientales presentaban columnas y 
capiteles verdes oscuros y claros, rojos brillantes y oscuros 
como el ocre, amarillos, azules y celestes. Poco a poco, las 
pinturas blancas y cafés comenzaron a dominar y final-
mente, el barnizado triunfó en la mayor parte, perdién-
dose el colorido y policromía originales (Figs. 11-12-13).

Solado

Los corredores exteriores cruceños originales po-
siblemente se resolvían con piso de tierra apisonada, 
como aún se encuentran algunos ejemplos en las zonas 
rurales más deprimidas. Pero en las ciudades, el solado 
de ladrillo cuadrado de 4 pulgadas de lado era el solado 
más común, reeemplazado después por las piezas cerámi-
cas industriales de 20 cm y ahora, por mosaicos de todo 
tipo. Una viga de borde, a modo de umbral, protegía a la 
primera hilada, pero con los años, esta viga fue reempla-
zada por piezas de ladrillo gambote, colocadas a sardinel.

Fig. 10   Esquema del pie derecho 
virreinal cruceño. Dibujo de V. H. 
Limpias a partir de Eduardo Cortes.



67VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Vanos: puertas

Las puertas, portones y ventanas cruceñas presentan 
particularidades propias de las tradiciones peninsulares 
arcaicas, con detalles vinculados a la tradición mudéjar 
(celosías, balaustres, mirillas, cancelas) con algunas varia-
ciones a las encontradas en otras regiones de Charcas. 

En Santa Cruz, por ejemplo, no se conoció los alda-
bones ni los clavos de encastre de largueros y peinazos 
de las grandes puertas de la región andina de la Audien-
cia de Charcas. Los portones cruceños, algunos de has-
ta 4 varas de alto, con dos paños batientes, presentaban 
mirilla con cancela en muchos casos, y a veces, cance-
la abalaustrada en el contrapaño superior. 

Menos conocidas pero muy populares en Santa Cruz, 
son las particulares puertas de cuatro hojas, que permi-
tían el uso de la puerta como ventana alternativa, a la 
vez que facilitaba el control del ingreso sin eliminar el 
contacto con el exterior. Las distintas posibilidades que 
ofrecían estas puertas batientes hoy ya no se justifican y 
lentamente van desapareciendo. Algo similar se puede 
decir de las puertas de dos hojas, tanto en corte vertical 
como horizontal, las que también fueron muy comunes 
en las viviendas cruceñas. De hecho, cada hoja estaba 
constituída por un armazón con tableros, que permi-
tía eventualmente la apertura de una mirilla. 

Fig. 12  Capiteles decimonónicos de Santa Cruz. 
Coleccion Limpias.

Fig. 13  Capiteles virreinales de Santa Cruz. 
Coleccion Limpias.

Fig. 11  Encastre de capitel maderero cruceño. 
Dibujo VHLO, 1989.



68 EL CORREDOR MADERERO CONTINUO EN LOS CENTROS URBANOS DE LA AUDIENCIA DE CHARCAS

Vanos: ventanas

La ventana cruceña responde a un diseño barroco muy 
común en toda Hispanoamérica, al presentar hileras de 
balaustres fijos frente a los paños batientes internos. Estos 
podían tener de una a cuatro hileras de balaustres talla-
dos, coronadas con un arco adintelado en la mayor parte 
de los casos. El aventanamiento con balaustrada asegura-
ba un tamiz apropiado a la fuerte luz del trópico, protegía 
parcialmente la intimidad del interior y evitaba el ingreso 
o salida de personas u objetos mayores. Alféizar de por 
medio, permitía la conversación entre dos personas, la del 
interior y la de la galeria o corredor externo. 

CONTINUIDAD HISTÓRICA E IDENTIDAD

La arquitectura maderera, expresión madura de la 
sociedad virreinal cruceña, se mantuvo como el sistema 
constructivo urbano y rural durante las primeras décadas 
republicanas. Las tres principales edificaciones públicas le-
vantadas en las primeras décadas republicanas, serán ma-
dereras: el Hospital San Juan de Dios (1832-34), el Merca-

do Central (1834, 1843) y el primer templo de San Andrés 
(1848). Con el inicio de las obras de la nueva Catedral en 
1839 y especialmente, cuando se levanta el templo de San 
Francisco (1856-60), el clasicismo ingresa con fuerza y ter-
mina reemplazando la estética maderera, paulatinamente, 
sin lograr eliminarla por completo.  

En general, como se ha observado los distintos ele-
mentos que conformaban el espacio del corredor exterior 
maderero, respondían tanto a la tradicion peninsular 
fundacional, con el sentido renacentista del damero, las 
soluciones madereras y ornamentación mudéjar, como a 
la creatividad mestiza local, que interpretó a su manera 
las tradiciones hispánicas. Sin embargo, la integración 
espacial de los corredores y su correspondiente impacto 
social se alejan de la discreción árabe, y más bien ofrecen 
condiciones particulares, por su continuidad espacial, 
para que el espíritu del barroco, favorecedor de la vida 
pública, la remarcación de las jerarquías sociales y el con-
trol social y político, encuentre en ellos a un elemento ur-
bano fortalecedor y reproductor de los mecanismos com-
plejos de orden social que promueve, definiendo iden-
tidades y marcando una personalidad urbana regional 
vigente hasta hoy (Figs. 14-15).   

Fig. 14  Calle cruceña a principios del siglo XX. Fig. 15  Calle cruceña actual con corredores madereros. 
(Foto V. H. Limpias, 2013).



69VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

¿AD MODUM NOSTRUM? ALGUNAS CUESTIONES 
SOBRE LA IGLESIA DE LA COMPAÑÍA EN AREQUIPA 

Y EL CONCEPTO DE MESTIZAJE ARTÍSTICO

SLENKA BOTELLO - JAVIER CUESTA  / MÉXICO

UN PLANO

Existe en la sección Planos y Mapas del Archivo 
Histórico Nacional de Chile un magnífico plano de 
grandes dimensiones (120x80 cm. aproximadamen-

te), del conjunto de la iglesia y colegio de Santiago de la 
Compañía de Jesús en Arequipa. Este plano, ya fue pu-
blicado en su momento por Hernan Rodríguez y Ramón 
Gutierrez, y una copia se encuentra hoy expuesta en uno 
de los muros del patio mayor del Colegio como parte de 
la información histórica del monumento arquitectónico, 
pero nos parecía que aún tenía mucho que ofrecernos.  

El dibujo se halla encabezado por la inscripción “PLA-
NO del Colegio que fue de los Regulares Jesuitas que habitaron 
en la Ciudad de Arequipa y se expatriaron de estos Dominios por 
Real Decreto de S.M. de 27 de marso de 1767, y levantado por or-
den del Exmo Señor Virrey del Peru. Año de 1773”. De acuerdo 
con las dos leyendas que aparecen a ambos lados de la tra-
za, se halla delimitado por “1.Cementerio y esquina de la Pla-
za mayor” y las calles “49. Calle qe va a Sto. Domingo”, “50. 
Calle de la Compañia”, “51. Calle del tambo1 de la Compañia 
qe esta frente a la puerta falsa” y “52. Calle y hospital de Sn. 
Juan de Dios”. Nos parece importante destacar esta delimi-
tación puesto que inserta el dibujo arquitectónico en una 
escala urbanística que tal vez sea importante para algunas 

de las conclusiones a las que vamos a intentar llegar pos-
teriormente, volveremos sobre este punto de inmediato.

En el plano, los muros aparecen delineados con tinta 
negra y sombreados con tinta gris. No hay orientación, 
pero si una escala gráfica de 30 varas en su parte inferior. 
No muestra cotas ni medidas, y además de los propiamente 
arquitectónicos, los únicos elementos que aparecen dibuja-
dos son la vegetación y fuentes en claustros y huerta, y los 
altares (diez y el principal en la iglesia; uno más en la Capi-
lla interior -20-; y el último -32- en la Capilla de los exercicios).

Además del título y las dos leyendas, el plano presenta 
una nota que reza: Que cuanto consta de este plano es fabri-
cado de cal y piedra y los techos de bobeda del propio material. 

Evidentemente un artefacto como este plano debería 
tener unas motivaciones tras su manufactura, o como 
diría Baxandall, en sus recordadas palabras, un modelo 
de intención. Nuestras intenciones se resumirían así ¿Po-
dríamos utilizar este plano para hacer una aportación a 
la microhistoria de un edificio de la Compañía de Jesús, 
a apenas seis años de su abandono a raíz de la expulsión 
de 1767? O aún más ¿nos servirá para explicar algunas de 
las cuestiones sobre sus usos posteriores, ya sean físicos 
o ideológicos por parte de las autoridades civiles y ecle-
siásticas en el Virreinato del Perú de fines del XVIII? Y 
finalmente ¿Qué tendrá que ver en todos estos asuntos la 

1 Tambo es una palabra colonial que procede de tampu, un vocablo quechua. En tiempos incaicos, se denominaban tambos a los albergues que 
se encontraban en las rutas que recorrían los mensajeros conocidos como chasquis. Estos tambos brindaban refugios a los chasquis y además se 
utilizaban para almacenar alimentos y diversos materiales. Por extensión a esta acepción, en países como Perú, Bolivia y Ecuador se conoce como 
tambo al sitio que brinda hospedaje. En Argentina, Paraguay y Uruguay, se denomina tambo al recinto donde se ordeñan vacas y se vende su 
producción láctea.



70 ¿AD MODUM NOSTRUM? ALGUNAS CUESTIONES SOBRE LA IGLESIA DE LA COMPAÑÍA EN AREQUIPA...70 ¿AD MODUM NOSTRUM? ALGUNAS CUESTIONES SOBRE LA IGLESIA DE LA COMPAÑÍA EN AREQUIPA...

Fig. 1  Plano del Colegio que fue de los Regulares Jesuitas que habitaron en 
la Ciudad de Arequipa y se expatriaron de estos Dominios por Real Decreto de 
S.M. de 27 de marso de 1767, y levantado por orden del Exmo. Señor Virrey 
del Perú. Año de 1773.



71VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

particular conformación estética de las fachadas del edi-
ficio, estandarte señero de lo que se ha dado en llamar 
“barroco mestizo” por parte de la historiografía? Tratemos 
de verlo a continuación.

PRIMERA EXPLICACIÓN: LOS USOS DEL EDIFICIO 

Como consta en su inscripción superior, como acaba-
mos de ver, la planta fue ejecutada por orden del virrey del 
Perú, Manuel de Amat y Junyent en 1773, justo el año en 
que el Papa Clemente XIV presionado por las cortes bor-
bónicas y en particular por el embajador español Moñino, 
declaró extinguida la Compañía de Jesús por el breve Do-
minus ac Redemptor (de 21 de julio de 1773), y apenas siete 
años después de que la expulsion de la Compañía se lleva-
ra a efecto en los dominios hispánicos en 1767. En ese año 
(1773), el Obispo de Arequipa era el premostratense Ma-
nuel Abad Yllana (obispo de Arequipa entre 1771-1780), 
destacado antijesuita como ya se encargó de demostrar el 
doctor Benito Rodríguez en sus estudios al respecto2.

A riesgo de que parezcan preguntas retóricas no po-
demos menos que interrogarnos sobre si se hallaran este 
conjunto de hechos relacionados entre si, y, sobre todo, 
de si ese contexto pueda, de alguna manera, ilustrarnos 
sobre la posible causa del encargo del plano por parte del 
Virrey Amat. Tal vez en este punto sea preciso mencionar 
un aspecto del virrey Amat que para nosotros es importan-
te a la hora de analizar el plano que nos convoca. Manuel 
de Amat y Junyent fue, además de administrador real, un 
amante de la arquitectura y de ingeniaría militar, desta-
cándose por las distintas obras que encargo y coordinó 
en la Ciudad de los Reyes. Como lo menciona Humber-
to Rodriguez Caminolli, “Amat nos ofrece el caso raro del 
gobernante-arquitecto que supo aprovechar muy bien la idea de 
la arquitectura como símbolo de poder e instrumento de promo-
ción cultural.”

Dentro de este esquema que consideramos el plano de 
la Compañía como un elemento que no sólo fue realizado 
con el objetivo de inventariar y posteriormente rematar 
el edificio jesuita. Dada la familiaridad del virrey con los 
códigos visuales de la arquitectura, el plano bien pudo ha-
ber sido hecho bajo la idea del virrey de que las imágenes 
tienen un poder fundamental y que por medio de esa re-

presentación del edificio, se podría establecer de manera 
mucho más efectiva un control sobre las propiedades de la 
orden expulsa, y en este caso en particular, de la que fue la 
construcción más importante de los jesuitas en Arequipa.  

Por otro lado, cuando se habla del virrey Amat, siem-
pre se refiere como uno de sus méritos fundamentales de 
gobierno, el de la expulsion de la Compañía de Jesús del 
Virreinato del Perú. En el momento de la expulsión, los 
jesuitas en los colegios del virreinato del Perú eran 413. 
En Arequipa específicamente, el colegio de Santiago de 
la Compañía contaba con 19 personas3 entre profesos, 
hermanos coadjuntos y novicios, cifra que da cuenta de 
la amplia presencia de la orden en la región. Lo anterior 
puede corroborarse también por el papel significativo que 
desempeñaron en el desarrollo económico local, impul-
sando la creación de viñedos y otras haciendas agrícolas 
en la región y el comercio que con ello mantenían con las 
provincias surandinas. 

El virrey Manuel de Amat y Junyent, quien ejerció el 
cargo en el virreinato del Perú desde 1761 hasta 1776, des-
pués de haber sido gobernador de Chile, como decimos,  
tuvo un papel fundamental en la expulsión de los jesuitas 
en la región andina. A él se le encargo, el proceso de extra-
ñamiento de la Compañía en todas las casas de la Audien-
cia de Lima: Lima, Callao, Cusco, Arequipa, Trujillo, Ica, 
Guamanga, Pisco y Moquegua. 

En cumplimiento de su labor, el virrey Amat presentó 
en 1775, de acuerdo a una Real Cédula de 14 de agosto 
de 1768, el Estado general del Colegio de Santiago de jesuitas 
en la cuidad de Arequipa (hojas 98-145v), documento que se 
halla actualmente en la Biblioteca Nacional de Madrid, y 
en el que se realiza un inventario de los benefactores del 
colegio, los predios agrícolas que le pertenecían a la Com-
pañía y demás datos que dan cuenta de las propiedades de 
la orden en la región. La manera en que se ha detallado 
dicha información, según nos comenta Alejandro Málaga 
Medina, da cuenta del interés de los funcionarios de la co-
rona por aprehender las realidades de dichas propiedades 
con el fin de rematarlas4. 

 Este documento junto con algún otro también existen-
te en la Biblioteca Nacional de Madrid, relativos a la expul-
sión de la Compañía en el Perú5, podrían conectarse con el 
plano que aquí nos interesa, como por ejemplo el Cuaderno 
de informes y diligencias obradas en orden a la aplicación del 

2 José Antonio Benito Rodríguez “El prelado Abad Yllana, ilustrado vallisoletano en Perú”, Hispania Sacra Vol.47, Madrid, 800-820. 2005  “Un 
vallisoletano ilustrado en el Perú: El prelado Manuel Abad Yllana (1713-1780)” Luces y reformas en el Perú del siglo XVIII. Cuadernos de Humanidades, 
Universidad de Piura, pp.25-104.

3 Eduardo Cavieres F. “Los jesuitas expulsos: La comunidad y los individuos. La provincia de Chile” en Cuadernos de historia, N° 38, Departamento 
de Ciencias históricas. Universidad de Chile, Junio de 2013. pág. 11. 

4 Alejandro Malaga Medina. (ed.) Fuentes documentales para la Historia de Arequipa, 2do. Propiedades Jesuitas. Seminario de Paleografía 
Hispanoamedcana de la Universidad Nacional de San Agustín. Arequipa 1978, 119 págs.

5  Biblioteca Nacional de España, Madrid. Papeles varios relativos al Virreinato del Perú y a la expulsión de los jesuitas de América. América. M.S. 
S. XVIII. http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000133960&page=1



72 ¿AD MODUM NOSTRUM? ALGUNAS CUESTIONES SOBRE LA IGLESIA DE LA COMPAÑÍA EN AREQUIPA...

Colegio de regulares expatriados de Arequipa a la Congregación 
del Oratorio de San Felipe Neri, 1773-1782 (hojas 147-217).

Los dos documentos anteriores se hallan signados por 
el propio virrey Amat, y tenemos para nosotros que en este 
contexto histórico el plano que estamos estudiando cons-
tituía sin duda un efectivo instrumento de aplicación del 
poder por parte de Temporalidades y la Junta de Aplica-
ciones (por no hablar del Virrey y el obispo de Arequipa) 
para “someter” en cierta medida al viejo conjunto jesuita 
a los correspondientes cambios de uso a medida que se 
iba alejando la memoria de sus antiguos pobladores (so-
bre el punto de la memoria regresaremos después aunque 
se halla intrínsecamente relacionado con los asuntos que 
estamos tratando ahora).

Y es que no podemos olvidar que en los siguientes 
años la polémica sobre los usos del espacio sería recurren-
te. Así, aunque en su monografía sobre el edificio Carlos 
Zeballos Barrios lleva hasta el episcopado de Chávez de la 
Rosa (1786-1805) la decisión de convertir el conjunto je-
suita en hospicio: “En 1788, a solicitud del Obispo Chávez de 
la Rosa, parte de los Claustros se designó para Hospicio de niños 
huérfanos y expósitos”6, lo cierto es que rastreando entre los 
documentos emanados del gobierno del virrey Jáuregui 
hemos podido comprobar que las discusiones sobre los 
usos del conjunto jesuita ya provenían de su antecesor el 
obispo Miguel de Pamplona (1781-84):  

Tuve la complacencia de hospedar en el Real Palacio al reveren-
do obispo de Arequipa don Francisco [sic, franciscano] Miguel de 
Pamplona, (…) La erección de dos hospicios, uno para hombre y 
otro para mujeres, es hoy su principal cuidado (…) Pretendio [para 
ello] la aplicación del Colegio que fue de los regulares expatriados. 

La instancia se substancio con el Ministerio Fiscal, y en Junta de 
Aplicaciones se resolvió destinar la iglesia para viceparroquia, y el 
Colegio para el hospicio; pero con motivo de hallarse acuartelada 
en el mismo Colegio la tropa veterana que se remitió para resguardo 
de la ciudad, se suscitaron después en el corregidor y comandante 
don Ramón de Arias varias disputas y diferencias que oportuna-
mente se han resuelto, adhitiendo (sic) a que se traslade la indicada 
tropa al lugar conocido por el tambo7.

Dados estos antecedentes, nos quedan pocas dudas de 
que, en este contexto, una de las principales funciones del 
dibujo sería constituir uno más entre los diferentes instru-
mentos de ejercer el poder por parte de las autoridades 
virreinales en la expulsión de la Compañía y las acciones 
que sobrevendrían en los años subsiguientes sobre los es-
pacios anteriormente ocupados por los jesuitas.

Pero ¿será eso todo? ¿podremos, tal vez, encontrarle 
otras funciones a este plano en su contexto temporal que 
excedan estas, digamos, más “utilitarias”?

SEGUNDA EXPLICACIÓN: DAMNATIO MEMORIAE

Por su propia naturaleza de corte horizontal, el plano 
niega cualesquiera naturalezas de tipo estético, constitu-
yéndose en una abstracción espacial, si se quiere aséptica y 
universal. Esto tiene su importancia a la hora de entender 
lo que se afirma y se niega a través de esta imagen. 

Cuando intentamos comparar este plano con el de la 
Arequipa de la época del obispo Goyeneche y Barreda 
en el que la Compañía no aparece citado como tal8, nos 
llamó poderosamente la atención el progresivo proceso 

6 Al crearse la Beneficencia Pública de Arequipa en 1848, esta institución se hizo cargo del hospicio y para ello introdujo reformas en los Claustros.
7 en Contreras, Remedios (introd.) Relación y documentos de gobierno del virrey del Perú, Agustin de Jauregui. 1780-1784.
8 El más antiguo mapa que se conoce de Arequipa fue probablemente el mandado levantar por el intendente Alvarez y Jiménez y realizado en 1794 

por el secretario de la Intendencia, contador real de Diezmos, topógrafo y matemático Francisco Vélez y Rodríguez, a imitación de los “planos 
escenográficos” del impresionante Viage a la América Meridional, de Jorge Juan y Antonio de Ulloa, y da una idea de lo que era la ciudad en esos 
años (el hermoso “Plan Scenográfico”, con la anotación “fecit Velez”, se encuentra en el British Museum de Londres, Additional 15,740, junto 
con un “Mapa del Obispado de Arequipa dividido en todos sus Partidos, por su Governador Intendente D. Antonio Alvarez y Ximénez. Año 1787”. Vélez 
Rodríguez acompañó en su visita al intendente Alvarez y Jiménez, quien lo elogió a menudo. Vid. Víctor M. Barriga, Mapa topográfico de Arequipa 
y sus provincias, en El Deber, Arequipa, 9 de noviembre de 1937). Esta planta “admirable –como dice la anotación al margen– por estar en un 
llano que solo permite el descenso necesario para que las aguas de las lluvias, y las hermosas azequias que corren por todas sus calles, caigan 
con un curso regular a la parte del Norte por donde la baña el Río”; su puente de seis arcos de piedra labrada; sus templos, conventos y huertas 
(particularmente la de Santa Teresa), con todo detalle marcados en el plano; y su cerco de montes y campos de cultivo, ponían con razón a la 
ciudad “entre las mayores que pueblan los bastos Paises del Perú”. El alcalde y los regidores quedaron tan contentos, que en sesión del 2 de abril 
de 1794 acordaron poner el plano en marco y bajo vidrio, agradecerle a Francisco Vélez y que “a mas de la referida gratitud se le brindase la escasa 
satisfaccion de un vestido rico a satisfaccion suya”. Mes y medio después, el 17 de mayo, se cumplió lo acordado y se dio libranza por 113 pesos y 
2 reales para pagar el vestido y el marco (Víctor M. Barriga, Memorias para la historia de Arequipa, tomo III (Arequipa 1948), p. 354 y 357). Con ese 
minucioso “Plan Scenográfico” y el que ha dejado Antonio Pereyra y Ruiz en su Noticia de 1816, se pueden reconstruir exactamente los pequeños 
avances de Arequipa en el paso del siglo XVIII al XIX, del Virreinato a los albores de la Independencia (Guillermo Zegarra Meneses, en Arequipa, 
en el paso de la Colonia a la República (2da. Edición, Arequipa 1973, nota en la p. 19), dice que: “Es muy sensible que se haya perdido el (plano) 
levantado en 1794 por el contador de Diezmos y Secretario de la Intendencia Dn. Francisco Vélez Rodríguez, que comprendía la ciudad y sus 
contornos, y el cual, al ser presentado al Cabildo, causó grata impresión”. Es muy satisfactorio que ese plano, que se creía perdido, se conserve en 
el British Museum, autenticado sin duda alguna: “fecit Velez”. Por otra parte, antes de conocerse los planos de Vélez y de Pereyra, el que se daba 
por más antiguo era el “plano (propiamente croquis) del Cura D. Diego Rodríguez, que es el más antiguo que ha llegado a nuestras manos y que 
suponemos que corresponde al año de 1835”. (Alberto de Ribero, Arequipa en su IV centenario, Arequipa 1940, p. 132).



73VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

de lo que llamamos “borramiento de la memoria de la 
Compañía” a través de los medios gráficos, que contrasta 
fuertemente con el plano de 18659 donde “La Compañía” 
aparece claramente citado. Así, consideramos que en me-
nos de medio siglo y, a través de ambas imágenes se ha-
bía ido intentando disipar la memoria de los originales 
pobladores del conjunto a través de distintos artefactos 
retóricos.

Como ya demostraron Carlos Page en su estudio so-
bre la iglesia jesuita de Asunción, o Darko Sustersic sobre 
la demolición de la fachada de la iglesia de la reducción 
de Trinidad10, las demoliciones, las reutilizaciones, pero 
también los documentos y los planos en los que constan 
subterfugios como “los regulares jesuitas”, “los regulares 
expatriados”, simplemente “los expulsos” o incluso los 
nuevos usos de los conjuntos constituían una piedra más 
en el complejo andamiaje ideológico trazado por las auto-
ridades virreinales para insertarse en el proyecto de expul-
sión de la compañía de Jesús de los reinos hispánicos a lo 
largo del último tercio del siglo XVIII.

LA IGLESIA DE LA COMPAÑÍA DE AREQUIPA 
Y EL BARROCO MESTIZO11

La iglesia ha sido considerada como uno de los ejem-
plos más importantes de lo que autores como Jorge Ber-
nales Ballesteros han catalogado como Barroco Mestizo 
durante mucho tiempo. Sus fachadas, particularmente, la 
han convertido en icónica en ese sentido. Sin embargo, al 
revisar nuestro plano, resulta imposible encontrar ningún 
elemento que nos lleve siquiera a considerarlo como tal. 
De hecho es el mismo Bernales, quien menciona como 

plantas y alzados de los templos americanos, no corres-
ponden con la preocupación por enlazar la arquitectura 
con el entorno urbano, como si sucede con las portadas12. 
Para él, es en la portada de la Compañía de Arequipa don-
de culminaría el barroco genuinamente mestizo cerrán-
dose así el ciclo de la inculturación entre arte hispano y 
formas americanas. 

Pero en lugar de lanzarnos a disquisiciones sobre pe-
culiaridad en el arte arequipeño y aportaciones a la se-
miótica de los estilos, pensemos un momento en términos 
de universalidad, globalizaciones y contactos barrocos, en 
este caso ejemplificadas en una “corporación mundial” 
tan importante de la época como la Compañía de Jesús, e 
intentemos ver el edificio de la Compañía no como icono 
del barroco mestizo, sino más bien, como parte de una 
producción global jesuítica, que puede encontrarse desde 
Goa y Filipinas, hasta Zacatecas o el Virreinato del Perú.

Y es que, automáticamente, al hablar de arquitectura 
jesuita en América, resulta difícil no sacar a colación la fa-
mosa tradición constructiva jesuita resumida en el famoso 
ad modum nostrum. No pretendo reavivar aquí la vieja dis-
cusión sobre la existencia de una arquitectura jesuítica13, 
aún cuando ese es todavía hoy un punto muy debatido14. 

Efectivamente, la Compañía de Jesús no sólo propug-
nó por lo que después sería denominado como il modo 
nostro di construire, sino que, al mismo tiempo, y sin un 
atisbo de contradicción en esa actitud, valoraba poderosa-
mente, como dice Giovanni Sale sentimientos y tradiciones 
nacionales15, o como dice el historiador de la arquitectura 
jesuita Joseph Braun, se permitía que cada provincia jesuíti-
ca podía trabajar en este ámbito según los criterios que estimara 
más oportunos16. Eso se traducía en América en dos hechos 
fundamentales, a saber:

9  Plano topográfico de la Ciudad de Arequipa. Paz Soldan. Geografía del Perú. Grabado por Delamare, París, Calle St. Andre des Arts, 45. París, Imp. 
Janson. (Paris, Libreria de Augusto Durand, 1865).

10  Page, Carlos. “Un intento en defensa del patrimonio jesuítico o una excusa para extirpar su memoria. El caso de la iglesia jesuítica de Asunción”. 
En História Unisinos15(2):294-305, Maio/Agosto 2011. SUSTERSIC, B.D. Templos jesuítico-guaraníes. Buenos Aires, Facultad de Filosofía y 
Letras, 1999, p. 151.

11  Antonio San Cristóbal. La interpretación europeocéntrica de la arquitectura planiforme surperuana en HISTORICA. Vol. XXII, nº 2 Diciembre de 1998.
12  Bernales Ballesteros, Jorge. “Consideraciones sobre el Barroco: portadas y retablos en Lima durante los siglos XVII y XVIII” en Anuario de Estudios 

Americanos XXXV, Sevilla, 1978, p. 450. 
13  Pensemos que cuando a fines del siglo XVI, refiriéndose a la arquitectura, el jesuita italiano Antonio Possevino ensalzaba a Alberti pero atacaba 

al mismo tiempo a Vitrubio, a la vez que citaba como autoridad al también jesuita Giuseppe Valeriano (algo que en esa época, y en Italia, debería 
considerarse casi como una suerte de “herejía arquitectónica”), ya estaba sentando las bases del especial modo de la orden de abordar su relación 
con las artes en general y con la arquitectura en particular.

14  En ese sentido son imprescindibles Wittkower, R. y Jaffe, I. (eds.) Baroque Art. The Jesuit Contribution. Fordham University, Nueva York, 1972. 
Patetta, Luciano (coord.) L´architettura della Compagnia di Gesu in Italia. XVI-XVIII secoli. Milan, 1990. Sale, Giovanni (ed.) Ignacio y el arte de 
los jesuitas. Bilbao, 2003. Rodriguez de Ceballos, Alfonso. La arquitectura de los jesuitas. Madrid, 2002. Pierre Moisy Les églises des jésuites de 
l’ancienne Assistance de France (1985), del siglo XVI al XVII; Galassi Paluzzi: Jean Valery-Radot, Le recueil des plans d’edifices de la Compagnie de 
Jésus conservé á la Bibliothèque National de París (1960); Richard Bösel, Jesuitenarchitektur in Italien 1540-1773 (1986).

15  Sale, op.cit. p. 33.
16   Ibid.



74 ¿AD MODUM NOSTRUM? ALGUNAS CUESTIONES SOBRE LA IGLESIA DE LA COMPAÑÍA EN AREQUIPA...

•	 Los	problemas	arquitectónicos	con	los	que	se	enfrentaban	los	
arquitectos de la Compañía eran muy similares, por no decir 
los mismos, a los que hacía frente el resto de la arquitectura 
americana o en este caso, en Arequipa en los siglos XVII y 
XVIII (la construcción de bóvedas en medios sísmicos, el de-
sarrollo de un “clasicismo jesuita”, la génesis de una arquitec-
tura propiamente americana). En su evolución hacia el siglo 
XVIII, estos problemas seguirían los mismos parámetros hacia 
el desarrollo de una autorrepresentación arquitectónica de los 
cuerpos sociales americanos.

 
•	 Al	mismo	tiempo,	el	control	arquitectónico	de	la	compañía,	

sin ninguna duda, existió17. Pero es extremadamente impor-
tante matizar que ese control arquitectónico, en la mayor 
parte de los casos, se preocupaba de otros factores diferentes 
de los meramente artísticos y/o estilísticos. Y es que como 
defiende Braun, la aprobación de las plantas de los edificios de la 
Compañía sometidos al control del superior general en Roma depen-
día más de factores prácticos, funcionales y económicos que estéticos.

Ahora bien, centrémonos en el caso que nos ocupa, 
a saber, la iglesia diseñada ca. 1621, proseguida hacia 
mediados de la centuria por los arquitectos Aldana y Ba-
rrientos, autor este último de la portada lateral (¿sólo el 
primer cuerpo?) de 1654 y la magnífica portada principal 
de 1698, a lo que habría que añadir el claustro de Lorenzo 
de Pantigoso (iniciado en 167718, finalizado en 1738). No 
está en nuestro ánimo pretender una erudita revisión del 
estado de la cuestión sobre la terminología, ya sea la del 
barroco mestizo de Ángel Guido, ya sea la de la transcul-
turación hispano-americana de Bernales Ballesteros; o ya 
sea la de la arquitectura planiforme/textilográfica de San 
Cristóbal, de hecho coincidimos con las palabras de Ra-
món Gutierrez sobre como “el centro de la polémica sobre 
los valores de la arquitectura americana parece reducirse o no 
a la pertinencia del término” o con la “inutilidad bizantina 
de la discusión semántica” de Kelemen citado por el propio 
Gutierrez19. 

Pero sí nos parece importante, llegados a este punto, 
intentar una aproximación al problema (si se quiere ho-
rizontal), desde nuestro objeto de estudio. En el plano, 
obviamente, no se ven las portadas y es imposible apreciar 
la calidad de los órdenes jónicos que articulan el interior 
o las bóvedas vaídas con lunetos, pero si es claramente per-
ceptible la amplitud de la nave central, crucero y capilla 
mayor o la espléndida articulación de las capillas laterales 
y su comunicación entre ellas; puede verse con claridad 
la magnitud del claustro principal o del claustro segundo, 
pero es completamente imposible apreciar las decoracio-
nes que recubren pilares y arcos en ellos.

Alguien podrá decir que es perfectamente lógico y que 
así son los planos, y tendrá razón, pero no podemos dejar 
de reflexionar, al menos un instante, sobre nuestras pala-
bras anteriores, primero sobre las dos explicaciones que 
proponíamos sobre nuestro plano; y segundo, respecto de 
la arquitectura jesuita y de esa componente paradójica en-
tre el control arquitectónico y las tradiciones nacionales. 

Y es que, efectivamente, Giovanni Sale insiste en que el 
control llevado a cabo por Roma (...) fue sustancialmente un control 
dúctil. Esta flexibilidad hizo que la arquitectura jesuita se acultu-
rase (con respecto al estilo) en los diversos contextos nacionales20. 

Dicho de otra manera, parecería que el plano, ese ins-
trumento de poder y de borramiento de la memoria, fun-
cionaría sobre los aspectos más “universales” del conjunto 
de Santiago de Arequipa, siendo “incapaz” o no deseando 
(?) hacer lo propio sobre los aspectos más locales. ¿Era tal 
vez más provechoso para las jerarquías virreinales, en esta 
tesitura histórica, incidir sobre el hecho de que la Compa-
ñía de Jesús era una corporación mundial que presentarla 
como una sociedad local y aculturada al reino? ¿Fueron 
puramente razones prácticas las que hicieron que el anó-
nimo tracista del plano no considerara necesario o pru-
dente añadir al plano algún alzado del edificio?

Preguntas que quedan aún abiertas para futuras discu-
siones, pero sobre las que insistimos. 

17  De él puedo traer a colación numerosos testimonios, desde la De Ratione Aedificiorum de la I Congregación General (1558) y la Ad generalem 
referenda est forma et modus aedificiorum nostrorum construendorum de la II Congregación General (1565); hasta las directivas del P. General Claudio 
Acquaviva (1581-1615), una de las cuales, en 1613, fue la obligatoriedad de enviar las plantas de los nuevos establecimientos, por duplicado, a 
Roma (según Radot, ese sería el origen del fondo de la Bibliotheque Nationale de París. Cfr. Bösel, Richard, “La arquitectura de la compañía 
de Jesús en Europa” en Ignacio y el arte de los jesuitas. pp. 67-122). Fue importante, sin duda, la creación del consiliarus aedificiorum, también en 
la I Congregación General, puesto ocupado en sus primeros momentos por Giovanni Tristano, primero y por Giovanni de Rosis, después 
(curiosamente, ese puesto nunca fue ocupado por Giuseppe Valeriano, quizá el arquitecto jesuita más importante del XVI italiano y español) 
también constituyen un testimonio destacado las seis plantas ideales del propio Giovanni de Rosis (Códice Campori I.1.50. Biblioteca Ostense 
de Módena. El primero en publicar las plantas fue Pirri, Pietro en Giovanni Tristano e i primordi della architettura gesuitica. Roma, 1955, p. 161) 
que algunos estudiosos atribuyen más bien al propio Valeriano, formuladas en respuesta a los requerimientos de la III Congregación General 
y al generalato del P. Everardo Mercuriano -1573-1580-. Alguien podría pensar que mis ejemplos son todos del siglo XVI. Nada más lejos de la 
realidad, y si no pensemos en la influencia del P. General Gian Paolo Oliva (1661-1681), o en los cursos de arquitectura en el Colegio Romano 
del Padre Pozzo a fines del XVII, fruto de los cuales fue la Perspectiva pictorum. Bössel, op.cit. p. 72.

18  Alejandro Málaga Medina, La construcción de estos claustros se inició en 1677 bajo la dirección de Lorenzo de Pantigoso, alarife tan afamado que fue designado 
“Obrero Mayor para la reconstrucción de la ciudad”, después del terremoto de 1687.

19  Arquitectura y urbanismo en Iberoamerica p. 164.
20  Sale, op.cit., p. 33.



75VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

CONCLUSIONES 

Nos hallamos sin duda lejos de conocer aún todas 
las circunstancias que rodean la factura de este bonito 
dibujo arquitectónico. En cualquier caso creemos que 
tanto si lo consideramos un inventario visual, un instru-
mento de ejercicio del poder o una parte del andamiaje 

ideológico (las tres posibilidades relacionadas con la Ex-
pulsión); como si queremos verlo como un indicio de 
la dialéctica globalización - autorrepresentación propia 
de fines del siglo XVIII en los virreinatos americanos, 
se trata como decíamos al principio de un testimonio 
invaluable de la microhistoria del colegio de Santiago 
de Arequipa. 

BIBLIOGRAFÍA

Alvarez Salas, Juan (1983), “Los alarifes de Arequipa” en Historia N°2: 
1-18b / ISSN 2220-3826 universidad Nacional de San Agustín, 
Arequipa-Perú.

Arellano, Fernando (1988), El Arte Hispanoamericano Universidad Ca-
tólica Andrés Bello.

Benavides Rodríguez, Alfredo (1990), La arquitectura en el virreinato del 
Perú y en la capitanía general de Chile Universidad Andrés Bello.

Bernales Ballesteros, Jorge (1978), “Consideraciones sobre el Barroco Perua-
no: portadas y retablos en Lima durante los siglos XVII y XVIII” en 
Anuario de estudios americanos, no. 35 pp. 407-452.

Brown, Kendall (2007), “El poder económico de los jesuitas en el Perú co-
lonial: los colegios de Arequipa y Moquegua” en Los jesuitas y la 
modernidad en Iberoamérica 1549-1773. 2 Volumenes Manuel 
Marzal y Luis Bacigalupo, editores. Lima: Pontificia Universi-
dad Católica del Perú, Fondo Editorial: Instituto Francés de 
Estudios Andinos: Universidad del Pacífico. 

Donahue-Wallace, Kelly (2008), Art and Architecture of Viceregal Latin 
America.University of New Mexico Press.

Estabridis, Ricardo, “La fiesta y el arte del siglo XVIII en la ciudad de los 
reyes” en Perú indígena y virreinal, 2005 ISBN 84-96008-64-9 El 
grabado como documento histórico y artístico en Lima virreinal (siglos 
XVI al XIX) Tesis doctoral dirigida por Víctor Manuel Nie-
to Alcaide. Universidad Nacional de Educación a Distancia, 
2001.

Gutiérrez, Ramón, Evolución histórica urbana de Arequipa, 1540-1990 
Lima: Facultad de Arquitectura, Urbanismo, y Artes, Univer-
sidad Nacional de Ingeniería: 1992, Arquitectura y urbanismo en 
Iberoamérica Madrid: Cátedra, 1984.

Mujica Pinilla, Ramón, Barroco peruano, Volumenes 1 y 2, Banco de 

Crédito, 2003, Visión y símbolos del virreinato criollo a la Repúbli-

ca Peruana, Banco de Crédito, 2006.

Page Carlos A. “Un intento en defensa del patrimonio jesuítico o una excusa 

para extirpar su memoria. El caso de la iglesia jesuítica de Asunción” 

en História Unisinos 15(2): 294-305, Maio/Agosto 2011.

Pardo-Figueroa Thays, Carlos y Joseph Dager Alva (eds.). El virrey Amat 

y su tiempo. Lima, Pontificia Universidad Católica del Perú / 

Instituto Riva-Aguero, 2004.

Rodriguez Camilloni, Humberto (1999), “Manuel de Amat y Junyent y la 

Navona de Lima: un ejemplo de diseño urbano barroco del siglo XVIII 

en el virreinato del Perú” en Anales del Instituto de Investigacio-

nes Estéticas, Núms. 74-75, UNAM, México.

San Cristobal, Antonio, “Los periodos de la arquitectura virreinal peruana” 

en Anales del Museo de América. Madrid, 1 (1993), pp. 159-181. 

“la Interpretación Europeocéntrica de la Arquitectura Planiforme Sur-

peruana” en Histórica. Vol. XXII Nº 2 Diciembre de 1998.

Verdi Webster, Susan (2002), Arquitectura y empresa en el Quito colonial: 

José Jaime Ortiz, Alarife Mayor. Quito, Ecuador: Editorial Abya 

Yala. 

Wuffarden, Luis Eduardo, Escultura, retablos e imaginería en el virreinato 

en Perú indígena y virreinal, 2005. ISBN 84-96008-64-9, pp. 88-

95, La ciudad y sus emblemas: imágenes del criollismo en el 

Virreinato del Perú en Los siglos de oro en los virreinatos de Amé-

rica. Museo de América, Madrid, 1999, ISBN 84-95146-23-1, pp. 

59-76.



77VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

L

EL MESTIZAJE CULTURAL EN LA ARQUITECTURA 
DE LAS MISIONES DE CHIQUITOS Y MOJOS

ECKART KÜHNE / SUIZA

LAS IGLESIAS MISIONALES COMO RESULTADOS 
DE UN MESTIZAJE CULTURAL  
  

Las iglesias de las misiones jesuíticas de Guaraníes, 
Chiquitos y Mojos combinan elementos importa-
dos desde Europa y del mundo andino con otros 

elementos netamente autóctonos (Fig. 1). Por esta mezcla, 
podríamos llamarlos edificios mestizos, a pesar de que se 
crearon en un ambiente sin gente mestiza: como es cono-
cido, en las misiones jesuíticas vivían solamente indígenas 
recien bautizados y jesuitas de origen europeo o criollo, y 
solo en casos muy excepcionales algún mestizo. 

La descripción clásica de esta arquitectura es la del je-
suita José Cardiel: “Todos estos edificios se hacen de diver-
so modo que en Europa: porque primero se hace el tejado, 
y después las paredes. Clávense en tierra grandes troncos 
de madera, labrados a azuela. Encima de ellos se ponen los 
tirantes y soleras [...] tijeras [...] y tejado; y después se ponen 
los cimientos de piedra, y [...] arriba es la pared de adobes, 
quedando los troncos o pilares, que aquí llaman horcones, 
en el centro de la pared, cargando todo el tejado sobre 
ellos, y nada sobre la pared”1. Este sistema constructivo de 
esqueleto de madera y horcones con bases enterradas en 

el suelo, es claramente un elemento autóctono americano. 
Sus precursores eran las casas comunales en las aldeas de 
las cuencas del Amazonas y del Río de la Plata.

No existe ningún edificio con estas características cons-
tructivas en Europa, al menos desde el siglo XI. Lo que sí 
hay en Inglaterra, Francia y Suiza son iglesias, graneras 
y lonjas de tres o cinco naves, con columnas de madera, 
pero en todos estos edificios la madera nunca toca al sue-
lo, sino es puesta sobre bases de piedra o mampostería. En 
la mayoría de los casos, los muros exteriores son estructu-
rales, de mampostería sin madera. Iglesias con caracterís-
ticas que parecen más a los ejemplos europeos que a los 
paraguayos, existen también en los países alrededor del 
Caribe, como Colombia, Venezuela, Honduras, El Salva-
dor y Cuba2.

Pero los horcones enterradas de las iglesias misionales 
paraguayas y bolivianas no son totalmente singulares en 
América. Existen también en la costa peruana, esta vez 
basada en la arquitectura autóctona de la costa. Las ca-
pillas doctrinales de Morrope (Lambayeque, siglo XVI)3 
y San Francisco de Lambayeque4 son muy toscos, tienen 
horcones enterradas en el suelo y un techo casi plano (Fig. 
2), en la tradición de edificios precolombinos de la costa 

1 Cardiel, Carta y relación, 1747 / 1953, pp. 154-155.
2 Kühne 2008, pp. 23-26, 246-249, 340-343.
3 Al lado de la iglesia matriz de Mórrope, vea http://culturaperu.culturaperu.org/recursos/maguina-apropiacion.
4 Con horcones salomónicas; es una de originalmente cuatro capillas doctrinales al lado de la iglesia matriz de Lambayeque (Gisbert / Mesa 1985, 

p. 160, fig. 171).



78 EL MESTIZAJE CULTURAL EN LA ARQUITECTURA DE LAS MISIONES DE CHIQUITOS Y MOJOS

peruana, como los de Cahuachi, la capital de la cultura 
Nazca. La capilla Nuestra Señora del Tránsito de la hacien-
da jesuítica de Bocanegra (Callao)5 es un ejemplo tardío 
de la misma tipología, aunque mucho más elaborada, y 
con columnas de madera puestas sobre bases de piedra.

De un modo similar, ya los arquitectos del imperio in-
caico copiaron las grandes casas comunales de las culturas 
amazónicas en varios sitios de los valles del oriente andi-
no, como Samaipata e Incallajta, ambos en Bolivia. Fue 
un proceso de adaptación muy parecido a lo que pasó más 
tarde en las misiones jesuitas. La kallanka de Samaipata 
tenía tres naves con dos filas de horcones enterradas (se-
gún la excavación reciente)6, mientras que la de Incallajta 
era mucho más grande que la mayoría de las iglesias mi-
sionales. Según la reconstrucción convincente de Vincent 
Lee tenía seis naves, una altura interior de 15 metros y 
horcones anclados en el suelo (Fig. 3)7.

FUNDAMENTOS HISTÓRICOS Y SOCIOLÓGICOS 

Existen varias propuestas para una periodización de la 
arquitectura de las misiones jesuíticas de guaraníes, entre 
otros de Hernán Busaniche, Mario Buschiazzo y Darko 
Sustersic, pero estos modelos son poco persuasivos, por-
que no se basan en los cambios sociales y económicos, sino 
en los sistemas constructivos utilizados, tomando técnicas 
usadas simultáneamente para definir fases sucesivos. 
Para la descripción de las misiones de Chiquitos y Mojos pre-
fiero usar y adaptar el modelo de la evolución institucional 
publicado por Javier Matienzo8 (Tabla 1) que distingue entre: 

TABLA 1
Fases de la evolución institucional de las misiones 

según Javier Katienzo (adaptado)

Fase a partir de Guaraníes Chiquitos Mojos

1 Preliminar primer contacto 1609 1691 1667
2 Reduccional libro bautismos 1633 1695 1682
3 Municipal empadronamiento 1657 1745 ¿?
4 Civil-secular expulsión jesuitas 1768 1767 1767
5 Republicana independencia 1810 1825 1825
6 Colonización disolución misiones ¿? c. 1860 c. 1860

Fig. 1  Iglesia de Santa Ana, Chiquitanía, Bolivia, típica iglesia misional 
de esqueleto de madera, construida después de la expulsión de los jesuitas. 
Foto: Eckart Kühne.

Fig. 2  Capilla doctrinal de San Pedro de Mórrope, Lambayeque, Perú, 
siglo XVI, construida con técnicas autóctonas de la costa peruana. 
Fuente: presentación de Cesar Maguiña Gomez, como en nota 3.

Fig. 3  Reconstrucción de la kallanka de Incallajta, Cochabamba, Bolivia, según 
Vincent Lee, combinando técnicas amazónicas e incaicas. Fuente: Lee 1992.

5 Villacorta 1994, pp. 58-59. La capilla se encuentra hoy en el terreno del aeropuerto internacional de Lima. 
6 Muñóz 2015. 
7 Lee 1992. 
8 Matienzo 2009 (por las fases 1-4).



79VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

1.  La fase preliminar, desde los primeros contactos entre los 
misioneros y los indígenas.    

2.  La fase reduccional, desde el primer asentamiento durable 
y el inicio del libro de bautismos.   

3.  Con la aprobación de una reducción en una cédula real y 
por el Obispo, esta se convierte en municipio y parroquia. 
Es un proceso de varios años; el momento más decisivo 
es el empadronamiento para fijar el pago del impuesto. 

4.  La próxima fase civil-secular empieza con la secularización 
de la misión, en el caso de las misiones jesuitas con la expul-
sión de la orden en 1767. Para Chiquitos, María José Diez 
distingue además una fase transitoria del régimen de los cu-
ras diocesanos (hasta 1790) y la fase sucesiva de la adminis-
tración civil9.

5.  La fase republicana empieza con la independencia de Boli-
via en 1825.      

6.  Y por fin, la fase de la colonización, desde la disolución del siste-
ma comunal  y el ingreso de colonos blancos, pocos años antes 
de 1860 (el decreto y la fecha exacta son todavía desconocidos). 

Cada cambio del sistema institucional corresponde a 
un cambio en la relación entre indígenas y blancos, que se 
refleja también en la arquitectura y en las artes misionales.

Para la descripción de los procesos de mestizaje cultu-
ral, me parece que los modelos de los historiadores de arte, 
que examinan sobre todo los orígenes y transformaciones 
de los motivos, formas y ornamentos, son menos útiles 
que ciertas teorías de la sociología, sobre todo la teoría del 
control cultural del mexicano Guillermo Bonfil Batalla10, y 
también las investigaciones de Peter Strack en Chiquitos11. 
Bonfil Batalla distingue en las comunidades indígenas 
subordinadas no solamente entre elementos culturales 
propios y ajenos, sino mira también a la capacidad de de-
cisión sobre estos elementos. De la combinación de estos 
dos criterios resultan cuatro sectores diferentes (Tabla 2): 

1.  La cultura autónoma abarca los elementos culturales pro-
pios, controlados por el grupo social, que produce, usa y 
transforma estos elementos según sus propias reglas –sin 
considerar la procedencia primaria de estos elementos–, 
como en el caso del rosario chiquitano o del violín guarayo. 

2.  Al otro extremo está la cultura impuesta, donde ni las deci-
siones ni los elementos culturales son propios del grupo; los 
resultados, sin embargo, forman parte de su cultura total, 
como en el ejemplo de los hábitos y valores transmitidos 
por el sistema escolar y la televisión.   

3.  En la cultura apropiada los elementos culturales son ajenos 
y su producción no está bajo el control cultural del grupo, 
pero éste los usa y decide sobre ellos. Un ejemplo son las 
grabadoras portátiles, cuyo uso permite difundir música y 
tradiciones propias en el grupo, usando un objeto ajeno. 

4. En la cultura enajenada, los elementos culturales siguen 
siendo propios, pero la decisión sobre ellos es expropiada, 
como en el caso de la folklorización de danzas y festivida-
des religiosas que son estrenadas para el consumo turístico.  

Estas cuatro categorías de Bonfil Batalla son como cuatro 
aspectos diferentes del mestizaje cultural en un grupo in-
dígena subordinado. Sirven también para entender mejor 
la evolución cultural de las misiones jesuíticas de Mojos y 
Chiquitos. 

LA EVOLUCIÓN DE LAS IGLESIAS MISIONALES 
DE CHIQUITOS Y MOJOS

Las iglesias provisorias de la fase preliminar eran edifi-
cios construidos por los indígenas en base de sus propios 
conceptos espaciales y constructivos. Los pueblos y aldeas 
de la extensa región del Amazonas y del Río de la Plata 
tenían una gran variedad de formas de casas comunales: 
longitudinales, ovaladas o redondas, sea con paredes o 
con un techo que llegó hasta el suelo. Algunas tenían di-
mensiones tan impresionantes como las iglesias misiona-
les posteriores.

A partir del inicio de la fase reduccional, cuando el pue-
blo recién fundado se estableció en un lugar definitivo, 
la iglesia tenía que ser adaptada a las exigencias del mi-
sionero, para poder celebrar las misas según las normas 
eclesiásticas. Se introducían nuevos elementos culturales, 
cuyo uso era estrictamente controlado por el misionero. 

TABLA 2
Esquema de la teoria del control cultural de bonfil batalla 

Decisiones
Elementos culturales Propias Ajenas
Propios  Cultura autónoma Cultura enajenada
Ajenos Cultura apropiada Cultura impuesta
  

9 Diez 2006.
10 Bonfil Batalla 1983 (resumido); Bonfil Batalla 1987 (más elaborado).
11 Strack / Kühne 1989; Strack 1992.



80 EL MESTIZAJE CULTURAL EN LA ARQUITECTURA DE LAS MISIONES DE CHIQUITOS Y MOJOS

El edificio debería tener paredes, puertas y ventanas segu-
ros, y un eje longitudinal libre, sin horcones debajo de la 
cumbrera del techo. Las paredes eran entonces de bahare-
que, los techos de paja o de hojas de palmera, quiere decir 
que siempre se usaron sistemas constructivos de los indí-
genas de la región. Algunas fotos de iglesias misionales de 
Mojos y Guarayos a inicios del siglo XX nos dan una idea 
de las iglesias desaparecidas de la fase reduccional (Fig. 4).

La mayor parte de los objetos usados en estas iglesias 
humildes eran importadas de las ciudades andinas: los va-
sos sagrados de plata, los vestimientos de los sacerdotes, 
las imágenes, los cuadros, las campanas, como también el 
trigo y el vino para la misa. Algunos objetos excepciona-
les eran donaciones de benefactores ricos, entre ellos los 
crucifijos de marfil y el Niño Jesús de un gran maestro 
andaluz, quizás donado por el Marqués de Tojo (Fig. 5). 
Estamos todavía al inicio del mestizaje cultural, con pre-
dominio de elementos culturales impuestos a un grupo 
indígena. 

El inicio de la fase municipal con el empadronamiento 
de 1745 significó un cambio decisivo. Todo indica que este 
mismo año fue el inicio de la arquitectura monumental 
de Chiquitos: Martín Schmid empezó las obras en su pri-
mera iglesia en San Rafael, y Bartolomé de Mora empezó 
al mismo tiempo la construcción del conjunto monumen-
tal de San José, con muros y bóvedas de ladrillos, piedras 
y cal12. Al mismo tiempo, se instalaron talleres especiali-
zados para apoyar a las obras de construcción con tejas, 
baldosas y cal, y para sustituir la importación de objetos de 
culto, como esculturas, pinturas y muebles. Tenemos un 
proceso de imposición creciente de elementos culturales 
ajenos, y al mismo tiempo un proceso de capacitación de 
los indígenas, que facilitará la apropiación sucesiva de es-
tos elementos culturales por los mismos indígenas.

LOS AUTORES DE LOS EDIFICIOS 
Y OBRAS DE ARTE DE CHIQUITOS

Parece que actualmente, la atribución de obras de arte 
a autores concretos está fuera de moda en la historia del 
arte americano. No obstante, me parece siempre impor-
tante hacerlo, para poder reconstruir de que manera estas 
obras se producían y para analizar la interacción entre los 
que diseñaron una obra y los que la ejecutaron. En Chi-
quitos, esta tarea es mucho más fácil que en las misiones 
guaraníes o en Mojos, gracias a la conservación de gran 
parte de los edificios y obras de arte.

Fig. 4  Iglesia de Reyes, Beni, Bolivia, a inicios del siglo XX, iglesia y torre 
con esqueleto de madera y techo de paja. Fuente: Rubén Vargas Ugarte, 
Historia de la compañía de Jesús en el Perú, tomo 3, Mojos, Burgos 1964.

12 En Chiquitos, como en las misiones guaraníes, los edificios con bóvedas no corresponden a una fase distinta, sino a una construcción alternativa 
dentro de la misma fase.

Fig. 5  Imagen del Niño Jesús de un gran maestro andalúz, San José 
de Chiquitos, Bolivia, probablemente donado por el Marqués de Tojo 
a la misión recién fundada. Foto: Eckart Kühne.



81VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Las iglesias del misionero, músico y arquitecto Martín 
Schmid se destacan por su diseño cuidadoso, su construc-
ción muy sólida, perfectamente ortogonal y bien adaptada 
a los materiales usados: la madera, el adobe y la teja de ce-
rámica. La procedencia suiza del arquitecto sin formación 
profesional no se destaca en detalles estilísticos o forma-
les, sino en su manera racional de planificar y organizar la 
obra. Toda la decoración es jerarquizada según la impor-
tancia sacramental de cada lugar. Las formas son simples, 
repetitivas y efectivas, realizadas con elementos prefabri-
cados y moldes, que reducían la libertad artística de los 
obreros indígenas al mínimo (Fig. 6a)13. Es evidente que 
Schmid quería controlar todo y no tenía ninguna confian-
za en la creatividad de los chiquitanos. El pajarito pintado 
en la cornisa encima del portal lateral es uno de los pocos 
detalles “indígenas” que escaparon de su control (Fig. 6b).

Al mismo tiempo, el cura español Bartolomé de Mora 
construyó el conjunto monumental de San José de Chi-
quitos, quizás con ayuda del hermano jesuita alemán Juan 
Wolf, quien introdujo probablemente la quema de tejas, 
ladrillos y cal en Chiquitos. Parece que Mora era una per-
sona arbitraria, considerando que el plano del conjunto 
infringe contra varias reglas urbanísticas de las misiones 
jesuitas14. La decoración de sus edificios es menos elabo-
rado que en las iglesias de Schmid, pero a diferencia de 
éste, Mora no tenía ningún problema que los indígenas 

completaran sus diseños sencillos y esquemáticos (Fig. 7a) 
con dibujos ingenuos, como pájaros, toritos, figuritas e 
incluso tres santos malogrados (Fig. 7b).

El tercer artista importante en tiempo jesuítico en 
Chiquitos era Antonio Rojas, un escultor y pintor profe-
sional laico, quien trabajó en contra de todas las reglas 
de la orden durante al menos 15 años con su familia en 
Chiquitos (Fig. 8a, 8b)15. No está mencionado en ningún 
documento jesuita, lo conocemos únicamente por su tes-
tamento. Su procedencia es desconocida, quizás era un 
criollo o mestizo formado en una ciudad andina. Rojas es-
tableció sin dudas los talleres de carpintería, tallado y pin-
tura en Chiquitos. Introdujo formas y técnicas del mundo 
andino (como las esculturas con ropas de tela enyesada) 
y las adaptó al ambiente tropical (sustituyendo el maguey 
por madera de cedro). Obras suyas son entre otras los reta-
blos, pinturas del techo e imágenes del altar mayor de San 
Miguel16. Su influencia fue más grande que la de Schmid 
y Mora; en muchas obras posteriores se nota el impacto 
artístico de Antonio Rojas, mientras que las formas de-
corativas introducidas por los dos jesuitas europeos no 
se copiaron más. Parece que su taller siguió funcionando 
en San Rafael después de su muerte en 1769, sin muchos 
cambios, quizás bajo la dirección de uno de sus hijos o de 
un maestro indígena. Sus alumnos establecieron talleres 
mas humildes en Santa Ana y otros pueblos.

Fig. 6a  Decoración original de la iglesia de San Javier, Chiquitanía, Bolivia, 
diseñado por el Padre Martín Schmid SJ. En el pórtico. 

6b. Detalle encima de la portada lateral, con un pajaríto minúsculo. 
Fotos: Eckart Kühne.

13 Kühne 2010.
14 La iglesia no tiene pórtico; la casa de los padres no mira a la huerta, sino a los talleres; y en cada lado de la plaza desembocan dos calles en vez de una.
15 Fischermann 2000.
16 Quizás era además el arquitecto de las iglesias de San Miguel y San Ignacio, la última junto con Martín Schmid.



82 EL MESTIZAJE CULTURAL EN LA ARQUITECTURA DE LAS MISIONES DE CHIQUITOS Y MOJOS

LA CULTURA MISIONAL 
EN TIEMPO POST-JESUÍTICO 

Con la expulsión de los jesuitas en 1767, la introducción 
de una administración civil en 1790 y la independencia de 
Bolivia en 1825, los pueblos perdieron gran parte de su au-
tonomía económica anterior, y eran forzados a sostener un 
número creciente de funcionarios estatales. La explotación 
de los indígenas y la producción destinada para la exporta-
ción aumentaron, mientras que el nivel de vida de los in-
dígenas bajó. Pero los indígenas ganaron al mismo tiempo 
el control cultural sobre elementos como la organización 
de las fiestas religiosas, el mantenimiento y la decoración 
de los templos. Los administradores nuevos cedieron una 
parte de su poder simbólico a los indígenas y adulzaron la 
explotación creciente de la mano de obra indígena con la 
suntuosidad creciente de los edificios, orquestas y fiestas 
religiosas, para evitar sublevaciones violentas.

Por esta razón, las décadas entre 1770 y 1810 corres-
ponden en Chiquitos y Mojos a un segundo auge cultural. 
En Chiquitos se construyeron la iglesia de Santa Ana, los 
arcos de mampostería en San José, los retablos y púlpitos 
de las iglesias de San Rafael, San Ignacio y Santa Ana, 
gran parte de las imágenes y la mayoría de las pinturas mu-
rales conservadas. Probablemente se redactaron también 
algunos de los sermones transmitidos oralmente hasta 
hoy17. En Mojos se construyeron las iglesias de San Pedro, 
San Joaquín, San Ramón, Trinidad y San Javier, y se refac-
ciono la iglesia de San Ignacio de Mojos.

Desde la década de 1770, se repintaron las paredes in-
teriores y exteriores de las iglesias de San Rafael, San Ja-
vier y San Miguel de Chiquitos con ornamentos florales y 
a veces figurativos, muchos más libres y expresivas que las 
pinturas jesuíticas. Cada superficie disponible se rellenó. 
Estas pinturas murales nuevas ya no respetaban las jerar-
quías espaciales establecidas por los jesuitas, sino expla-
naban la diferencia entre la nave y el presbiterio, entre los 
espacios del pueblo y del sacerdote –una señal de la apro-
piación del espacio sagrado por parte de los indígenas–.

Lo mismo sucedió de manera aún más radical con los 
revestimientos de mica en las iglesias de Santa Ana, San Ra-
fael y San Ignacio. Si se queman a las hojas de mica en 
un horno a cierta temperatura, estas brillan como plata 
pulida. Esta mica quemada se usaba al principio en los 
retablos nuevos para sustituir a la plata y al pan de oro, 
que ya no eran asequibles, pero desde 1790 lo aplicaban a 
todos los muebles, paredes, columnas y techos, sea recor-
tado en forma ornamental, o íntegro en toda la superficie 
disponible. El efecto era sin dudas abrumador, pero per-
duró pocas décadas por la fragilidad de la mica quemada.

Fig. 7  Pinturas murales en la “bóveda” de San José de Chiquitos, Bolivia, 
capa más antigua, aprox. 1755, diseñada por el Padre Bartolomé de Mora SJ 
y artistas indígenas: a) pilastra rellenada con ornamentos; b) figura, 
quizás San Vinvente. Fotos Eckart Kühne.

Fig. 8  Obras atribuidos al artista Antonio Rojas en la Chiquitanía, Bolivia: 
a) pintura en el interior de un sagrario firmado por Rojas, 1760, San José de 
Chiquitos; b) pedestal de la Inmaculada, San Rafael. Fotos: María José Diez 
y José Fernández Gallo.

17 Falkinger 2010 a.



83VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Otro proceso de apropiación semejante sucedió con 
la platería. Si comparamos los inventarios de las iglesias 
de Chiquitos en tiempos post-jesuíticos, nos damos 
cuenta, que el monto total de la plata de las iglesias se 
mantiene casi igual hasta el siglo XX –los grandes ro-
bos después de la expulsión son una leyenda– pero que 
hay bajas en el número de los vasos sagrados y por otro 
lado aumentos en las aureolas y otros atributos de las 
imágenes de procesión. Para este fin, se establecieron 
por primera vez talleres de platería en Chiquitos, don-
de se copiaron a objetos importados del mundo andino 
de manera muy ingenua (Fig. 9a, 9b)18. En este proceso 
de apropiación, los vasos sagrados como elementos de 
la cultura impuesta son transformados en objetos de la 
cultura apropiada.

Las campanas de bronce fundidas en Mojos y Chiqui-
tos son casi los únicos objetos que son firmados por los 
maestros indígenas y tienen inscripciones en una lengua 
indígena. La fundición de bronce fue introducido en Chi-
quitos en 1759, seis años antes de la expulsión, probable-
mente por el hermano jesuita Andreas Roth. Un año más 

tarde, el maestro chiquitano Ignacio Poquibarez firmó 
tres campanas en San Javier con su nombre. Los maestros 
chiquitanos transmitieron la técnica sin cambios formales 
hasta la fase de la colonización. En 1868, un siglo después 
de la expulsión de los jesuitas, el chiquitano Atanasio Ta-
coos firmó en Concepción la última campana grande pro-
ducida en Chiquitos19.

A partir de 1790, los nuevos administradores civiles 
contrataban a artistas de Cochabamba y otras ciudades 
andinas, para pintar a retratos reales (como en San José 
de Chiquitos)20, fabricar retablos nuevos (en San Ignacio 
de Chiquitos), y sobre todo para establecer escuelas de di-
bujo y pintura para mejorar la calidad de los productos ar-
tesanales destinados a la exportación, como cubrecamas 
pintadas y objetos con incrustaciones de nácar21. Esta vez 
estamos en un proceso de enajenación, con administa-
dores que se aprovecharon de las habilidades artesanales 
de los indígenas para su ganancia personal. Pero el éxito 
económico de estos exportes fue escaso, y la estadía de los 
artistas fue muy breve, de manera que no tenían mucho 
impacto sobre la cultura chiquitana y mojeña.

Fig. 9  Dos aureolas de plata en San Javier, Chiquitanía, Bolivia: 
a) original importado de una ciudad andina; b) copia fabricada en un taller local, 
postjesuítico. Fotos: María José Diez.

18 Diez 2006, pp. 215-232.
19 Diez 2006, pp. 419-444.
20 Kühne 2012.
21 Diez / Kühne 2014.



84 EL MESTIZAJE CULTURAL EN LA ARQUITECTURA DE LAS MISIONES DE CHIQUITOS Y MOJOS

SUPERVIVENCIA DE LA CULTURA MISIONAL 
EN LA REPÚBLICA BOLIVIANA

En las largas décadas de escasez de curas, los cabildos 
chiquitanos se apropiaron de las iglesias misionales de San 
Rafael, San Miguel y Santa Ana y mantenieron a los edificios 
coloniales con su mano de obra y con recursos muy redu-
cidos durante casi 200 años. A pesar de la gran dureza de 
la madera, la humedad del suelo destruye a los horcones a 
la altura del piso, y tienen que ser remplazados. Entonces 
se organizaba después de Pascua una romería con el Santo 
del pueblo a las estancias y comunidades vecinas para re-
caudar fondos, materiales de construcción y víveres, sobre 
todo una res para alimentar a los obreros no asalariados. 
El maestro de obra tenía que organizar los trabajos de ma-
nera que la carne alcanzaba hasta el fin de las obras. Al 
inicio de la temporada seca, en mayo, buscaron un árbol 
enorme, lo cortaron, lo llevaron en procesión al pueblo y 
lo tallaron. Cuando bajaron el horcón viejo, tocaron las 
campanas como para un entierro, y al alzar el nuevo, sona-
ban las campanas de alegría (Fig. 10). 

En algunas de estas iglesias, la tradición de la música 
religiosa barroca se ha mantenido hasta nuestros días, como 
también la lectura de sermones en lengua chiquitana en 
las fiestas religiosas del año, documentadas en los últimos 
años por Sieglinde Falkinger22. Durante la Semana Santa, 
el pueblo entero vive la pasión de Cristo en procesiones y 
escenas teatrales, como la última cena con el cura y doce 
caciques mayores, con carne de res, yuca y chicha.

Con la restauración de los templos chiquitanos desde 
1972 empieza otra historia. El factor decisivo para el res-
cate ya no son la voluntad de los indígenas y sus técnicas 
ancestrales, sino los expertos de restauración y el dinero 
donado de Europa. Con estas obras, los chiquitanos pier-
den su control cultural sobre el mantenimiento y la deco-
ración de los templos, pero al mismo tiempo, y gracias a 
la capacitación profesional en las obras de restauración, 
ganan prestigio y libertad y se emancipan de las depen-
dencias antiguas. 

Fig. 10. Cambio de un horcón en un corredor de la iglesia de San Miguel, 
Chiquitania, Bolivia, 1968-70, con métodos ancestrales. Foto: Franz Greisberger.

22 Falkinger 2010 b y 2012.

En la “Fiesta de la Tradición Josésana” en San José 
de Chiquitos se nota el deseo de crear una nueva fusión 
entre elementos barrocos, chiquitanos y cambas hacia una 
nueva cultura mestiza, y parece que son pasos hacia la in-
tegración de los chiquitanos en la sociedad ya no plurina-
cional, sino nacional.



85VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

BIBLIOGRAFÍA

Bonfil Batalla, Guillermo “Lo propio y lo ajeno: una aproximación 
al problema del control cultural” (1983), en Guillermo Bonfil 
Batalla, Pensar Nuestra Cultura, Editorial Patria, México, 1991, 
pp. 49-57. (http://www.hechohistorico.com.ar/Trabajos/Valo-
res_Socioculturales/lecvmx022.html)

–––––  (1987), “La teoría del control cultural en el estudio de procesos 
étnicos”, en Revista Papeles de la Casa Chata, año 2, n° 3, Méxi-
co, pp. 23-43.

Cardiel, José (1953), “Carta y relación de las Misiones de la Provincia 
del Paraguay” (1747), en José Cardiel S.J. y su Carta-Relación, ed. 
Guillermo Furlong, Buenos Aires, pp. 115-213. 

Diez, María José (2006), Los bienes muebles de Chiquitos: Fuentes para el 
conocimiento de una sociedad, AECI, Madrid.

Diez, María José; Kühne, Eckart (2014), “Las misiones de Mojos y Chi-
quitos, el Altiplano y los así llamados bargueños misionales”, 
en Migraciones y Rutas del Barroco, VII Encuentro Internacional 
sobre Barroco, ed. Norma Campos, Fundación Visión Cultural, 
La Paz, pp. 239-250.

Falkinger, Sieglinde 2010(a), “El Arcángel San Miguel en la cosmovi-
sión de los Chiquitanos”, en Entre Cielos e Infiernos, Memoria 
del V Encuentro Internacional sobre Barroco, ed. Norma Campos, 
La Paz, pp. 229-236.

–––––  2010(b), Anauxti Jesucristo Mariaboka: Manual de Sermones, Pro-
yecto Recopilación y Documentación de los Sermones Chiqui-
tanos, APAC, Santa Cruz.

–––––  (2012), Chapye imotii Tupax: Sermones de fiestas patronales en co-
munidades del Municipio San Ignacio de Velasco, Proyecto Reco-
pilación y Documentación de los Sermones Chiquitanos, San 
Ignacio de Velasco. 

Fischermann, Bernardo (2000), “Los Rojas, artesanos y sacerdotes cru-
ceños en la Chiquitania”, en Festival Internacional de Música 
Misiones de Chiquitos, III Reunión Científica, APAC, Santa Cruz, 
pp. 141-150.

Gisbert, Teresa; Mesa, José de (1985), Arquitectura Andina 1530-1830, 
Historia y Análisis, La Paz.

Kühne, Eckart (2008), Die Missionskirchen von Chiquitos im Tiefland von 
Bolivien: Bau und Restaurierung der Kirchen von Martin Schmid 
(1694-1772), tesis de doctorado, ETH, Zürich.

––––– (2010), “Casas de Díos y puertas del Cielo: Las iglesias misio-
nales de Chiquitos y el Templo de Jerusalén”, en Entre Cielos e 
Infiernos, Memoria del V Encuentro Internacional sobre Barroco, ed. 
Norma Campos, Fundación Visión Cultural, La Paz, pp. 219-
227.

–––––  (2012), “El culto al Rey en las misiones ex-jesuíticas: El caso de 
las pinturas murales de Gregorio Villarroel en San José de Chi-
quitos (1810)”, en Imagen del Poder, VI Encuentro Internacional 
sobre Barroco, ed. Norma Campos, Fundación Visión Cultural, 
La Paz, pp. 61-72.

Lee, Vincent (1992), “Reconstructing the Great Hall at Inkallacta”, 
en Vincent Lee, Investigations in Bolivia, Sixpac Manco, Wilson 
(Wyoming). (http://www.sixpacmanco.com)

Matienzo, Javier (2009), “Las reducciones como antecedente de los mu-
nicipios de indios (el caso de las misiones jesuíticas de América 
meridional)” en Anuario de Estudios Bolivianos, Archivísticos y Bi-
bliográficos, n° 15, ABNB, Sucre, pp. 319-338. 

Muñoz, María de los Ángeles (2015), “Una mirada a Samaipata a través 
de su kallanka, símbolo de la arquitectura de poder inca”, en 
El Fuerte de Samaipata, estudios arqueológicos, ed. Albert Meyers / 
Isabelle Combès, Museo de Historia, Santa Cruz, pp. 133-150.

Strack, Peter (1992), Frente a Dios y los Pozokas: Las tradiciones culturales 
y sociales de las reducciones jesuíticas desde la conquista hasta el pre-
sente, Bielefeld.

Strack, Peter; Kühne, Eckart (1989), “Los ritos religiosos de las reduc-
ciones jesuíticas en conflicto por el conflicto cultural”, en Re-
vista Paraguaya de Sociología, año 26, n° 75, Asunción, pp. 35-50.



87VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

P

BENE FVNDATA EST DOMVS DOMINI…
ANALOGÍAS Y DIVERSIDADES 

EN TRES ARTESONADOS CUSQUEÑOS

DIANA CASTILLO CERF / PERÚ

P artiendo de la ciudad de Cusco, en dirección 
sureste, por la ruta que en tiempos del Tawan-
tinsuyo conducía a la región Colla, la misma que 

durante los siglos XVI y XVII, fuera de las más concu-
rridas por caravanas que vinculaban a Cusco con el al-
tiplano andino, en razón del comercio generado por la 
demanda suscitada en Potosí. Recuas de llamas y mulas 
cargaban textiles realizados en los obrajes cusqueños, sal 
de Maras, aguardiente de los valles de Apurímac, hojas 
de coca y muchos otros que se producían a lo largo de 
este trayecto. La bonanza suscitada en esos momentos 
se evidencia hoy en día, en la imponente y numerosa 
arquitectura civil y religiosa edificada en torno a este 
recorrido.     

Esta ruta enlaza varias reducciones misionales o pue-
blos de indios, producto del afán de evangelización y que 
comprendía entonces la fundación de pueblos, a fin de 
que la población indígena pueda vivir en “policía”. Sur-
gieron con este propósito numerosos asentamientos, que 
fueron ordenados por el virrey Francisco de Toledo en su 
visita de 1572. Muchos ya habían sido fundados con an-
terioridad y otros lo hicieron a partir de este momento.

Estos pueblos ejecutados bajo la misma concepción, 
con trazo semejante a las villas de españoles, se establecían 
en torno a una plaza, donde, en uno de sus lados, el tem-
plo debía ocupar un lugar privilegiado y dominante. Pro-
ducto de su propósito común, la misión evangelizadora, 
tenían materiales, organizaciones espaciales, formas gene-

rales, tecnología constructiva y varios elementos similares. 
El resultado natural fue la reproducción de los mismos 
diseños en el trazado urbano y en sus construcciones, sin 
embargo la uniformidad no podría ser absoluta. Las varia-
ciones entre ellas estaban generadas por las particularida-
des del lugar y la cantidad de población (Fig. 1).

Estas iglesias solían ser de nave única, arco toral o 
triunfal dividiendo la nave del presbiterio o capilla mayor, 
coro alto a los pies, muro testero o absidial plano u ocha-
vado, bautisterio, capillas laterales, sacristía, campanario 
en torre exenta o adosada, o espadaña, portada principal 
con capilla abierta en galería o balcón, atrio delantero con 
cruz misional y capillas posa en la plaza principal. Los mu-
ros de las iglesias estaban decorados con distintos moti-
vos de pinturas ejecutadas con la técnica del temple, las 
mismas que usualmente las renovaban en los tres siglos 
siguientes. Las naves se cubrieron con armaduras de par y 
nudillo ejecutado con rollizos de madera, en tanto que los 
presbiterios, cuya altura era mayor que la nave, contaban 
con artesonados, los cuales estaban decorados también 
con pintura al temple, molduras de pasta de yeso y pan 
de oro.

Es interesante destacar el uso de diversos elementos 
provenientes del mudéjar en la arquitectura de los siglos 
XVI y siguientes en la región de Cusco. Una característica 
de los templos que nos ocupan es la longitud de sus naves, 
que podría atribuirse, a que las estructuras de cubierta de 
par y nudillo, estaban limitadas por la longitud de los ma-



88 BENE FVNDATA EST DOMVS DOMINI… ANALOGÍAS Y DIVERSIDADES EN TRES ARTESONADOS CUSQUEÑOS

deros, por lo cual, a fin de las iglesias fuesen1 “capaces” de 
congregar a todos los fieles de “las reducciones”, se optaría 
por extender las naves (Fig. 2).

El mudéjar alcanzó altas cotas de aceptación y fue una 
constante mantenida a través de varios estilos, como se 
aprecia en mayor medida en este territorio, quizá porque 
las adaptaciones que hace del arte europeo sean funciona-
les y muchas veces originales, tanto por sus aportes autóc-
tonos, como por la variedad que posee, o posiblemente 
por la economía de la obra o por el vitalismo que anima 
a sus creaciones tener coincidencias con el arte prehispá-
nico, con los dibujos de los textiles andinos y la cerámica, 
al acudir a una simplicidad lineal con aparentes complica-
ciones de dibujos geométricos y por ser una expresión de 
fácil aplicación, además de entenderse como tradicional y 
ser producto de realizaciones populares. Macera considera 
que tuvo muy buena receptividad por los indios porque 
pudieron ver en “la geometría mudéjar, en su abstracción li-
neal y en su refinamiento aristocrático... los componentes que 
antes de la conquista española habían impuesto a la cultura 
andina sus clases dirigentes”2. Tema que requiere mayor in-
vestigación, sin olvidar lo problemático de las cronologías, 
pues el mudéjar tuvo, especialmente en Cusco, la fortuna 
que no llegó a alcanzar en otras latitudes, dada su diversi-
dad y larga duración.

Por otra parte, el profesor Chueca Goitia indicó que 
esta característica era una invariante de la arquitectura his-
panoamericana3. De esta manera se habría procurado un 

alejamiento del altar con lo que el santuario “adquiría una 
mítica distancia y se potenciaba su sentido sacral”. Además, se 
habría recomendado y difundido su utilización, en mérito 
a su funcionalidad, sencillez de construcción y arraigo en 
los estamentos populares.

Estos templos tienen autores anónimos, puede supo-
nerse que en un primer momento fueron arquitectos, 
canteros, albañiles o carpinteros de origen andaluz, pero 
luego serían los propios nativos, que una vez aprendidas 
las técnicas de ese tipo de construcción repetirían incansa-
blemente dichas estructuras. Por otro lado, si bien es cier-
to que muchos maestros y artistas arribaron al virreinato 
peruano a partir del siglo XVI, ello no es suficiente para 
atribuirles el gran número de obras de esas características 
que se ejecutaba en dicho tiempo. Debemos admitir, por 
lo tanto, que el mudéjar que se hizo en Cusco fue una rea-
lización artística realizada por criollos e indios, bajo una 
concepción estética diferente a la peninsular4, sin desde-
ñar los evidentes influjos formales que se perciben con 
claridad. Su aceptación durante el barroco fue debida a la 
riqueza arabesca del dibujo de estas estructuras.

No hay constancia en Cusco de que existiese un co-
legio para naturales dedicado a las enseñanzas de artes y 
oficios, pero algunos indicios documentales permiten su-
poner que hacia 1570, en el Convento cusqueño de San 
Francisco, los indígenas recibiesen alguna instrucción, 
cuyos programas aún no han sido posibles determinar. Si 
bien la catequesis debió ser el motivo fundamental en es-

Fig. 1  Esquema de la disposición de los templos en los pueblos de indios. 
Dibujo: Diana Castillo Cerf.

Fig. 2  Detalle de la estructura de la cubierta, planta y corte del templo 
doctrinero prototipo. Dibujo: Diana Castillo Cerf.

1 Bernales Jorge, Morales Alberto. Estructuras Mudéjares en las Iglesias de Cusco, p. 40.
2 Macera, Pablo. Una de las interpretaciones más brillantes de su conocido trabajo sobre la Pintura Mural Cusqueña, p. 72.
3 Chueca Goitia, F.: Invariantes en la arquitectura hispanoamericana. Madrid, 1979, p. 177.
4 Kubler, G.: “Indianismo y mestizaje como tradiciones americanas, medievales y clasicas”. En Boletín del Centro de Investigaciones Históricas y Estéticas. Caracas, 

1966, p. 61.



89VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

tas escuelas, la presencia de los maestros de obras fray Luis 
Suárez y fray Manuel Pablo, en la comunidad de entonces, 
plantea la posibilidad de que se impartiesen conocimien-
tos que no fuesen exclusivamente catequéticos.

Tenemos referencias de las obras del carpintero Antón 
Ruiz, autor entre 1592-93 de los artesonados del convento 
franciscano de Cusco. También, a finales del siglo XVI 
es reconocida la obra de los carpinteros Juan Nicolás y 
el indio Lucas Quispe, por su pericia en las labores de 
artesonados y puertas, quizás les correspondan las deco-
radas con series de rombos y estrellas que aún subsiste 
en el convento de Santo Domingo5. Tampoco debemos 
dejar de mencionar a los carpinteros Pedro de Cáceres, 
que en 1581 ejecuta el facistol de La Merced, a Cristóbal 
López, que llega a ser alcalde de este gremio y ejecuta, en 
1562, el artesonado y coro de la desaparecida iglesia de 
los agustinos, como también al carpintero Juan Rodríguez 
Samanez, que aparece como escultor en el convento de 
Santo Domingo de Cusco. Pese a que no identificamos 
a otros, consideramos que fue crecido el número de ar-
quitectos, alarifes, orfebres, pintores, imagineros, plateros, 
entalladores, fundidores y herreros que se establecieron 
en nuestras ciudades y enseñaron su arte a criollos e in-
dios, los cuales rápidamente asimilaron sus enseñanzas y 
en muchos casos aventajaron a sus maestros. Algunas de 
estas artes eran a su vez de conocimiento y dominio por 
parte de los indígenas.

Son conocidos diversos documentos de envíos a Perú, 
desde el puerto de Sevilla, de numerosas cartillas de dibu-
jos de yeserías y lacerías, documentadas abundantemente 
entre los años de 1589 a 1605 en el Archivo General de 
Indias6, junto con libros de arquitectura como los de Ser-
lio, o de ilustraciones útiles para la ornamentación y com-
posición, caso de los de Ortellius, Vries, Sádeler, Collaert, 
Bol, Dieterlin, y otros. En todos los casos hay referencias a 
obras de teoría, arquitectura, geometría, cartillas y estam-
pas grabadas, pero no se encuentra ningún texto o planta 
que recomiende el empleo de los esquemas mudéjares en 
esos años, pues es recién a partir de 1633 cuando se publi-
có el Tratado de carpintería de lo blanco de Diego López 
de Arenas7, que se encuentran en estas tierras pruebas fe-
hacientes de que fue conocido y utilizado por diferentes 
artistas.

Por estas consideraciones, la similitud de las estructu-
ras de cubierta nos permite plantear la posible existencia 

de escuelas de artesanos, que ejecutaron obras tan simi-
lares, pues son pocas las variantes. Si para el caso de la 
pintura reconocemos una Escuela de Pintura Cusqueña, 
con sus caracteres, evolución y nombres de algunos de sus 
maestros especializados en trabajos de lienzo y retablos o 
en pintura mural, podemos también considerar una de 
carpintería y arquitectura, a partir de la cual se determina-
se la similitud de las construcciones emprendidas después 
de las reducciones del Virrey Toledo.

En todo caso, los artesonados de los templos doctrine-
ros que nos ocupan, debido a su extendida difusión, pron-
to se convirtieron en tradicionales, logrando un alto nivel 
de entendimiento y adaptación al medio. El lugar, el cli-
ma y la disponibilidad de materiales para la construcción, 
condicionaron las particularidades de las formas, que apa-
rentemente son idénticas, creando circunstancias únicas 
y otorgando valores de identidad para cada comunidad. 
Este riquísimo panorama de aportes se vio influido por el 
clima, la geografía y la historia. Ello hizo que se amoldaran 
y que desde un principio lograran una adecuación que 
creció a lo largo del tiempo. La posibilidad concreta de 
obtención de los materiales, la adaptación de la mano de 
obra y las herramientas que había disponibles ajustaron 
las técnicas (Fig. 3).

El componente esencial para el tipo de construcciones 
que estudiamos fue la madera, siendo por lo tanto los car-
pinteros favoritos para esta labor, sin embargo, los arteso-

Fig. 3  Perspectiva de la estructura prototipo de par y nudillo 
que poseen las cubiertas de los presbiterios. Dibujo: Diana Castillo cerf.

5 Cornejo Bouroncle, L.: Derroteros de arte cusqueño. Cuzco, 1960, p. 112.
6 Gonzalez Garcia, P.: El comercio artístico entre Sevilla y América a fines del s. XVI. Memoria inédita de Licenciatura de la Sección de Historia del Arte 

de la Universidad de Sevilla, 1983.
7 Diego López de Arenas Tratadista de artes manuales español del siglo XVII, nacido en Marchena, Sevilla. Se educó y vivió en Sevilla. Breve com-

pendio de la carpintería de lo blanco y tratado de Alarifes con la conclusión de la regla de Nicolá Tartaglia y otras cosas tocantes a la Iconometría y puntas del 
Compás, 1633.



90 BENE FVNDATA EST DOMVS DOMINI… ANALOGÍAS Y DIVERSIDADES EN TRES ARTESONADOS CUSQUEÑOS

nados exigían el concurso de pintores, imagineros, dora-
dores y otros artesanos, por cuanto estas obras no son pu-
ramente de carpintería sino un sistema decorativo que usa 
como soporte una estructura de madera. La concurrencia 
de esta diversidad de artífices, imprimía necesariamente el 
sello de sus productores como reflejo de su circunstancia. 
Cada uno empleaba materiales del dominio de su oficio, 
enriqueciendo con esta diversidad la obra final.

Es conveniente destacar el aporte local en la selección 
de materiales para ejecutar aquella arquitectura que se rea-
lizaba en la península con distintos recursos o similares, 
pues éstos eran familiares a los indios y sobre sus usos y 
aplicaciones contaban con larga experiencia. Para la con-
fección de los artesonados de Cusco se emplearon made-
ras de aliso8 (Alnus jorullensis), que en quechua se denomi-
na R´amr´am, de donde proviene su nombre castellaniza-
do de lambrán, al respecto Betanzos cuenta, entre otros 
supuestos hechos de Inca Yupanqui, la construcción de 
las casas en Cusco con “largos y derechos maderos de aliso”,9 
muy abundante en la región, y de cedro nativo10 (Cedrela 
Herrerae), proveniente de las cabeceras de montaña.

En el caso que conocemos de Andahuaylillas se em-
plearon también las cañas de Kurkur (Chusquea scandens), 
muy utilizada por los antiguos peruanos, como se verifica 
en una puerta inca expuesta en el Museo de la Nación de 
la ciudad de Lima, que se halla en los valles tropicales. 
En nuestra lista de vegetales es infaltable la paja ichu11 
(Stipa ichu), comúnmente empleada por los indios para cu-
brir los techos de sus casas12, en la fabricación de adobes, 
para darles mayor resistencia13; en la confección de sogas 
(cceshua) de poca resistencia, que es abundante en los pi-
sos de puna, que es utilizada para estructurar el barro en 

los empastes. Y, como mordiente y aglutinante el jugo del 
cactus denominado Jaguaqollay14 (Trichocereus cuzcoensis), 
abundantes en la zona. Así como diversos pigmentos de 
origen orgánico e inorgánico. A todos estos materiales 
de conocimiento y uso local debemos añadir el sulfato 
de calcio hemihidrato (CaSO

4 
•

 
½H

2
O) o comúnmente 

yeso, cuyo uso magistral en la construcción se evidencia 
en la ciudadela preinca de Piquillaqta y el óxido de cal-
cio (CaO) o comúnmente cal. Nuestra lista de materiales 
debe extenderse, como veremos más adelante, por el uso 
de otros, como son los textiles, los propios de la imagine-
ría, la pintura, el dorado, el plateado y el corlado.

En la elaboración de artesonados, son las soluciones 
locales y su presentación, conjuntamente con las técnicas 
y los materiales empleados, los elementos que otorgan la 
particularidad y al mismo tiempo la riqueza de cada una 
de las expresiones que caracterizan a las iglesias de pueblos 
de indios de la zona de Cusco.

En este marco es de nuestro interés analizar el caso de 
tres iglesias de poblaciones cercanas a la ciudad de Cusco, 
emplazadas al borde de la ruta que conduce al altiplano 
andino, cuyas edificaciones datan de la misma época, es-
cogidas por las características particulares de los artesona-
dos mudéjares de sus presbiterios. Se trata de los templos 
de San Pedro Apóstol de Andahuaylillas, San Juan Bautis-
ta de Huaro, ambas en la provincia de Quispicanchi, que 
fueron recuperadas en los últimos años mediante obras de 
conservación auspiciadas por World Monuments Fund15 
y el templo de la Virgen Inmaculada de Checacupe, de 
la provincia de Canchis. Los tres templos mencionados 
cuentan con ricos artesonados mudéjares en sus presbi-
terios, que datan del siglo XVII. El terremoto de 1650 

8 Según Cobo, Aliso. “Es el árbol más general que se halla en todas las provincias del Perú, el cual nace en los valles templados de la sierra, de cuya madera se 
gasta gran cantidad en todos los edificios de la ciudad del Cuzco y en otras partes donde no se alcanzan maderas mas fuertes”.

9 Betanzos I, 16.
10  “…Los cedros que además de otros puntos se dan en los Andes, habiéndolos de madera blanca, rojas, etc. y siendo muy estimadas para la construcción de edificios 

y naves...”. Acosta.
11  Son muchas las diferencias que hay de hicho… El que crece sobre todos se llama orcosucuya y el segundo en grandeza, huaylla, con el cual cubren 

las casas; el más grueso es el llamado chilligua, que es muy blanco, liso y poco más delgado que la caña del trigo; deste hacen los indios petacas, 
canastas y esteras muy curiosamente labradas. Otro se dice purque, de que se hacen las esteras ordinarias y toda suerte de sogas… Del llamado 
tisña se hacen los indios...mezclándolos con el barro, adobes para que no se resquebrajen…. Cachusucuya, se llama lo más delgado y blando y 
caurayaycho otro que sirve de leña y de que hacen sus camas los indios. Cobo (IV, 106).

12 “En todo el Perú se cría una paja, suave y correosa con que cubren sus casas”. Garcilaso.
13 “En los adobes de barro y tierra pegajosa se echan mucha cantidad de paja, la cual paja es a manera de esparto de España” (Betanzos).
14 Betanzos atribuye al Inca Yupanqui la ordenanza sobre el empleo de su goma en el blanqueo de las viviendas. “Para que la mescla que habían de llevar 

en el lucimiento de las casas, ansi por de dentro como por de fuera, pegase bien y no resquebrajase, mandó que trajesen para aquel tiempo mucha cantidad de unos 
cardones que ellos llaman aguacolla aguisca, con el sumo de los cuales untadas las tales paredes”. Betanzos, c. 16.

15 El templo de Huaro fue intervenido los años 2006 al 2008. El templo de Andahuaylillas tuvo una intervención integral en los años 2008 al 2014. 
World Monuments Fund, en el presente, sigue contribuyendo en la conservación del patrimonio religioso de la zona, bajo el programa denomi-
nado “La Ruta del Barroco Andino”.



91VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

obligó a que estas edificaciones religiosas sufrieran repara-
ciones y reconstrucciones en las que se mantuvieron estos 
artesonados mientras que en otros lugares se perdieron o 
quedaron escasas huellas.

SAN PEDRO APÓSTOL DE ANDAHUAYLILLAS

Esta iglesia procede de las fundaciones del virrey To-
ledo y fue construida según el concepto de doctrina o re-
ducciones que se aplicaron en toda la comarca andina, 
concentrando a siete parcialidades indígenas. Se edificó 
según las características de la época, con nave alargada se-
parada de la capilla mayor por un arco triunfal, haciendo 
que el espacio del presbiterio tenga un techo a mayor al-
tura para contener un artesonado. La iglesia actual debió 
terminarse en los primeros años del siglo XVII y se sabe 
que a partir de 1620 se la decora con primorosa pintura 
mural por el artista Luis de Riaño, que la convierte en 
una de las más bellas y originales de esta zona cusqueña. 
El mecenas e impulsor de estas obras fue el eclesiástico y 
humanista Juan Pérez Bocanegra.

En el Templo de Andahuaylillas el triunfo del mudé-
jar es rotundo16. La nave está techada por una armadura 
mudéjar de par y nudillo, revestida de caña y empaste de 
barro, dejando vistas las formas de las maderas y a la al-
tura de los nudillos tiene una tapa horizontal formando 
harneruelo, cubierta encima con tejas de cerámica. Está 
totalmente decorada con pintura al temple, decorada con 
rombos de tonos azules, rojos y amarillos, que encierran 
en su interior ornamentos vegetales y tachones dorados, 
encima, molduras de yeso con pan de oro. El juego de ar-
maduras se complementa con vigas tirante pareadas, con 
ménsulas en su encuentro con los muros, dispuestas en 
tramos sucesivos. El sofito del coro alto posee una alfarda 
que se aprecia desde el sotocoro, formando una alfarda 
con casetones decorados con temas florales y pintura po-
licromada.

La capilla mayor tiene el muro testero plano con dos 
ventanas absidales. El artesón que cubre el presbiterio 
coincide con las normas que por esos años establece el 
tratado de López de Arenas (1633), sin embargo, dada la 
simultaneidad, suponemos que esta obra se ejecutó sin 
tener a mano dicha referencia, como sucedió también en 
otros templos que ya se hallaban edificados y decorados 
a finales del siglo XVI. El artesón que nos ocupa es una 
de base octogonal, los faldones poseen vigas paralelas dis-
puestas en forma perpendicular a los muros. Los lados in-
clinados tienen encima un almizate plano y debajo existe 

un gran tirante pareado, con lacerías, apoyado sobre mén-
sulas. En el centro del almizate pende un pináculo que 
emerge de un octógono formado por marcos cuadrados. 
Otros cuatro pináculos dorados y dos enormes conchas 
veneras completan esa superficie. El conjunto está decora-
do con motivos florales en tonalidades azules, debajo de la 
cual existe otra decoración con tiaras papales y llaves cru-
zadas, que simbolizan la advocación a san Pedro Apóstol. 
Completan la decoración molduras de yeso cubiertas de 
pan de oro, con motivos florales y geométricos, así como 
ángeles en las esquinas (Fig. 4).

El artesonado está ejecutado con rollizos de madera 
de Aliso, que descansan sobre arrocabes en los muros la-
terales, forman en conjunto una artesa invertida. Sobre 
esta estructura descansa un tejido de caña Kurkur atada 
con soguillas de paja, que está cubierto por una capa de 
pasta de barro con paja. La cara inferior, que enfrenta a la 
capilla mayor, está también recubierta con pasta de barro, 
paja y cactus, transformando los perfiles circulares de la 

Fig. 4  Artesonado del presbiterio del Templo de San Pedro Apóstol 
de Andahuaylillas. foto: Diana Castillo Cerf.

16 Sebastián López, Santiago; Mesa, José De; Gisbert, Teresa.: Arte Iberoamericano desde la colonización a la Independencia. Madrid, 1985. T. I., p. 348. 



92 BENE FVNDATA EST DOMVS DOMINI… ANALOGÍAS Y DIVERSIDADES EN TRES ARTESONADOS CUSQUEÑOS

estructura vista en secciones rectangulares, simulando el 
uso de madera escuadrada. Encima, una capa de lechada 
de cal hace de base de preparación para recibir la pintura 
decorativa. Los pares están decorados con motivos flora-
les, que fueron superpuestos a escamados, los entre pares 
forman calles que están decorados simulando casetones 
de varias dimensiones, tienen decoración floral sobre una 
antigua pintura que representaba tiaras papales y llaves. 
Los extremos del almizate contienen conchas veneras que 
están superpuestas a la armadura y están ejecutadas en 
pasta de yeso sobre tela encolada, con policromía y pan 
de oro. Cinco pinjantes acabados en pan de oro, cuelgan 
de la estructura y están ejecutados en madera de maguey 
(Fig. 5).

Los cuadrales, de entablado de madera, están decora-
dos con listones de madera superpuestos, formando lace-
rías y en medio un pinjante dorado. Las caras exteriores 
tienen adosados querubines ejecutados con tela encolada 
y pasta de yeso con policromado y pan de oro. Finalmen-
te, para completar la composición, un tirante pareado con 
dos falsas lacerías, apoyado sobre ménsulas se dispone por 
debajo y en medio del artesón. Está también decorado 
con pintura al temple.

SAN JUAN BAUTISTA DE HUARO

Huaro surgió de una reducción de indios del siglo XVI 
denominada Guaroc, anexa a la doctrina de Urcos, de di-
cho tiempo data el edificio del templo. Posee gran atrio al 
mismo nivel de la plaza, con cruz catequística. El templo 
cierra el gran espacio precedente. Tiene una espadaña eje-
cutada en piedra, con tres cuerpos decrecientes y vanos 

Fig. 5  Detalle estructural del artesonado del Templo de San Pedro Apóstol 
de Andahuaylillas. Dibujo: Diana Castillo Cerf.

Fig. 6  Artesonado del presbiterio del Templo de San Juan Bautista de Huaro. 
Foto: Diana Castillo Cerf.

Fig. 7  Detalle estructural del artesonado del Templo de San Suan Bautista 
de Huaro. Dibujo: Diana Castillo Cerf.



93VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

con arcos de medio punto flanqueados por columnas y 
remates de pináculos. La nave del templo, menos alargada 
y más ancha que la de Andahuaylillas, decorada íntegra-
mente con pintura mural de fines del siglo XVIII e inicios 
del XIX, por el artista Tadeo Escalante, con uno de los 
programas iconográficos más interesantes de la pintura 
mural cusqueña. El coro alto a los pies, descansa sobre 
vigas de madera apoyadas en tres arcos de piedra.

La nave única tiene techumbre de maderas rollizas dis-
puestas en el sistema de par y nudillo, con harneruelo, po-
see tirantes pareados con ménsulas en su encuentro con 
los muros y está totalmente decorada con pintura al tem-
ple. Un arco triunfal ligeramente rebajado da inicio al pres-
biterio que es de testero plano. El artesonado mudéjar del 
presbiterio con faldones y harneruelo decorados con cinta 
y saetín, compuesto de casetones con pinjantes (Fig. 6).

La estructura del artesonado es de planta pentagonal, 
por la presencia de dos cuadrales en el lado del ábside. 
Está construido con piezas de madera azuelada de Aliso 
formando vigas de sección rectangular, las que están distri-
buidas uniformemente paralelas, encima, vigas de menor 
sección dispuestas transversalmente, forman cuadrantes 
que reciben los tableros de madera. El conjunto tiene de-
coración pictórica realizada sobre una lechada de cal, que 
funciona como base de preparación.

El almizate, ejecutado al igual que los faldones, posee 
cuatro pinjantes dispuestos alternadamente, dos que cuel-
gan de la misma superficie y otras dos que brotan de cajue-
las embutidas. Dos tirantes, uno simple y otro pareado 
con tres lacerías, completan el conjunto (Fig. 7).

VIRGEN INMACULADA DE CHECACUPE

El pueblo de Checacupe, como se denominaba enton-
ces, surgió en la segunda mitad del siglo XVI al crearse el 
pueblo de indios, agrupando a los ayllus dispersos. Por su 
ubicación a la vera del Camino Real que conducía al Co-
llao y su vinculación con el poblado de Pitumarca, acceso 
a la zona de pastoreo en torno al nevado Ausangate, la 
doctrina adquirió especial importancia.

A fines del siglo XVII la doctrina tenía 1500 feligreses 
y según informó el párroco al obispo en 1689, la iglesia: 
“está pintada i dorada toda ella con otras alaxas que constan 
en los libros…”, refiriéndose a la extraordinaria ornamenta-
ción interior ejecutada desde el siglo anterior. El templo 
fue concebido con nave única alargada y encerrada entre 
elevados muros de adobe. Un arco triunfal separa la nave 

del presbiterio y este tiene la cubierta situada a mayor al-
tura, para albergar un techo artesonado. A los pies de la 
iglesia existe un coro alto hecho con vigas de madera apo-
yadas en ménsulas.

El artesonado del presbiterio, de base octogonal y al-
mizate plano, atesora pinturas al temple en los faldones 
representando la Anunciación de la Virgen, en los otros 
están pintados los doce apóstoles de medio cuerpo, en 
una concepción de magnífica factura. En los recuadros 
superiores se alternan símbolos de Jesús y María con figu-
ras de origen pagano, moralizadas en el Renacimiento. La 
influencia mudéjar se verifica en las vigas tirantes y en la 
lacería de estrella pintada en el almizate, del que cuelgan 
dos pinjantes (Fig. 8).

Este artesonado, es de planta octogonal y posee una 
estructura de madera de Aliso que forma el artesón, que 
soporta en su cara inferior un lienzo de tela encolada y 
tensada, sobre la cual se ha ejecutado la decoración pic-
tórica, que simula una estructura de madera con amplios 
tableros decorados. Una viga tirante doble con cinco fal-
sas lacerías, de las cuales, la del centro soporta una madera 
con una pintura con la imagen de la Virgen, completa el 
conjunto (Fig. 9).

A manera de conclusión… El presente estudio no pre-
tende más que presentar como hipótesis, posibles explica-
ciones históricas referidas a la ejecución de artesonados 
en las iglesias doctrineras de la región de Cusco. Destacar 
el haber subsistido al paso de los siglos, estilos y reformas 
(Fig. 10).

Los tres templos cuentan con artesonados ejecutados 
con técnicas y recursos diferentes, el primero en un tipo 
de quincha de barro, el segundo de entablado de made-
ra y el tercero con tela encolada. Pese a la diferencia de 
recursos, el objetivo que cumplen es la presentación del 
artesonado como recurso para magnificar la capilla mayor 
o presbiterio. El resultado en los tres casos es la lectura 
formal de un artesonado mudéjar (Fig. 11).

El proceso de síntesis cultural fue implicando la cre-
ciente participación del indígena en un mundo que le 
era ajeno. Las obras de artífices cusqueños que ejecutan 
con maestría obras de origen foráneo, mediante el uso 
de técnicas y recursos locales. Podemos hablar de adap-
taciones a un entorno para resolver circunstancias, en 
este caso las cubiertas de los presbiterios, en busca de dar 
dignidad a un espacio sagrado. Porque, como bien reza el 
texto sobre la portada de ingreso al Templo de Andahua-
ylillas… (Fig. 12).

Bene fvndata est domvs domini… 
(Bien fundada es la casa del Señor).



94 BENE FVNDATA EST DOMVS DOMINI… ANALOGÍAS Y DIVERSIDADES EN TRES ARTESONADOS CUSQUEÑOS

Fig. 8  Artesonado del presbiterio del Templo de la Virgen Inmaculada de Checacupe. 
Foto: Diana Castillo Cerf.



95VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 9  Detalle estructural del artesonado del Templo de la Virgen 
Inmaculada de Checacupe. Dibujo: Diana Castillo Cerf.

Fig. 10  Esquema de la superposición estilística y la pervivencia 
de los artesonados a estos cambios. Dibujo: Diana Castillo Cerf.

Fig. 11  Tirantes pareados con lacerias localizados en los presbiterios de los 
templos de Andahuaylillas, Huaro y Checacupe. Dibujo: Diana Castillo Cerf.

Fig. 12  Portada principal del Templo de San Pedro Apóstol de Andahuaylillas. 
Inscripción: Bene fvndata est domvs domini… (Bien fundada es la casa del se-
ñor). foto: Diana Castillo Cerf.



96 BENE FVNDATA EST DOMVS DOMINI… ANALOGÍAS Y DIVERSIDADES EN TRES ARTESONADOS CUSQUEÑOS

BIBLIOGRAFÍA

Acosta, P. Josep de (1954), Historia Natural y Moral de las Indias, Sevilla, 
[1590]. Atlas. Madrid.

Bayón, Damián (1974), América Latina en su Cultura. UNESCO. Siglo 
XXI Editores. México D.F.

Betanzos, Juan de (1968), Suma y narración de los Incas. Biblioteca de 
Autores Españoles, tomo 209 (Crónicas Peruanas de Interés 
Indígena), Ediciones Atlas: Madrid. [1551] .

Chueca Goitia, Fernando (1971), Invariantes castizos de la arquitectura 
española; invariantes Castizos de la arquitectura hispanoamericana. 
Manifiesto de la Alhambra. Madrid. .

Cobo, Bernabé (1964), Historia del Nuevo Mundo, 2 vols. In: Obras del 
P. Bernabé Cobo de la Compañía de Jesús (F. Mateos, ed.); Ma-
drid: Ediciones Atlas. Biblioteca de Autores Españoles. [1653].

Cornejo Bouroncle, Jorge (1960), Derroteros de arte cuzqueño: Datos para 
una historia del arte en el Perú. Editorial “Garcilaso”, Cusco, p. 
337.

Garcilaso de la Vega (1960), El Inca. Primera parte de los comentarios 
reales (…), Biblioteca de Autores Españoles, tomo 133. Madrid. 

(1617), 1960, Historia general del Perú, Biblioteca de Autores 
Españoles, tomo 134 y 135, Madrid. [1609].

Gutiérrez, Ramón y Viñuales, Graciela María (2014), Historia de los Pue-
blos de Indios de Cusco y Apurímac. Fondo Editorial Universidad 
de Lima. Lima, p. 660.

Kubler, George (1966), Indianismo y Mestizaje como tradiciones ame-
ricanas medievales y clásicas. En Boletín de Investigaciones Histó-
ricas y Estéticas. N° 4. Caracas.

López de Arenas, Diego (1633), Breve compendio de la carpintería de lo 
blanco y tratado de Alarifes con la conclusión de la regla de Nicolá 
Tartaglia y otras cosas tocantes a la Iconometría y puntas del compás. 
Imprenta de Luis Estupiñan. Sevilla.

Macera, Pablo (1993), La pintura mural andina siglos XVI-XIX. Editorial 
Milla Batres, Lima, p. 190.

Sebastián López, Santiago; Mesa, José De; Gisbert, Teresa (1985), Arte 
Iberoamericano desde la colonización a la Independencia. En 
la serie Summa Artis. Espasa Calpe S.A. Madrid, Volumen XX-
VIII, p. 636.

Gráficos y fotografías: Diana Castillo Cerf.



97VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

P

EL BARROCO AREQUIPEÑO COMO GERMEN 
DE LA ARQUITECTURA NACIONALISTA AMERICANA 

EN LA PRIMERA MITAD DEL SIGLO XX

gonzalo ríos vizcarra / perú

Puede resultar extraño que en un evento que tiene 
como tema central el Barroco sucedido en América 
esencialmente entre los siglos XVII y XVIII, haya 

una exposición que se centra en lo acontecido durante el 
reciente siglo XX. Y es que como ya se ha dicho en anterio-
res ponencias, los latinoamericanos llevamos tan dentro el 
barroco que vuelve reiteradamente a aparecer para revelar-
nos nuestra esencia y recordamos quienes somos, de dón-
de venimos y muchas veces hacia dónde vamos (Fig. 1).

Una serie de acontecimientos de índole externo, así 
como los particulares de cada nación americana, conflui-
rán en las primeras décadas del siglo XX para propiciar 
visiones introspectivas que pudieran dar respuesta a las 
anteriores preguntas ¿Quiénes realmente éramos? y ¿hacia 
dónde queríamos ir?

Como ya se ha mencionado en conferencias anterio-
res, desde la época borbónica en la colonia hasta la pri-
mera centuria de la etapa republicana, las élites políticas, 
culturales y posteriormente económica pusieron su mira-
da de manera exclusiva y excluyente en occidente como 
alternativa única para lograr nuestro progreso, desarrollo 
y nuestra inserción en el mundo “civilizado”. Como men-
ciona Ramón Gutiérrez “…En lo urbano paradigmáticamente 
era París con algo de Berlín, Milán o Turín, en lo cultural do-
minantemente lo francés, en lo utilitario lo inglés y en el com-
ponente étnico predomina lo latino…”1 Nuestras principales 
ciudades empiezan a adaptar a sus escalas y a plantear sus 
ensanches en base a trazados de raigambre Hausmanianos 
y de otros referentes europeos acompañados de toda cla-

se de arquitecturas academicistas y eclecticistas históricas 
como manera ineludible de conseguir el tan ansiado pres-
tigio social. Las potencias europeas lo habían conseguido, 
sin gastar una sola bala y contando con el beneplácito de 
las élites imperantes en esos tiempos, se les abrió las puer-
tas para un nuevo periodo de colonización.

Sin embargo una serie de acontecimientos externos 
como la Primera Guerra Mundial de 1914 hizo ver a los 
americanos que ese idealizado mundo occidental podía 
usar su economía, su técnica y su producción industrial en 
el aniquilamiento de poblados enteros. Fuimos así, testi-
gos de excepción de la destrucción inmisericorde de países 
en teoría herederos de una misma raigambre cultural.

Por otro lado la Revolución Rusa de 1917 nos hacía 
reflexionar sobre una sociedad en donde obreros y cam-
pesinos, podían tener una participación más activa en 
la sociedad y luchar por su intereses hasta ese momento 
siempre postergados.  

Mucho más cercano geográfica y culturalmente esta-
ba el caso Mexicano con la revolución iniciada en 1911 
en contra del poder dictatorial ejercido por Porfirio Díaz 
que ejercía un gobierno que favorecía ampliamente a los 
intereses de los sectores oligárquicos del país del norte. 
Los complejos vaivenes de la revolución durarán casi una 
década, pero sus efectos traspasarán este lapso temporal, 
tanto en el propio país como en el resto del continente.

Las independencias de los diferentes países latinoame-
ricanos se dieron dentro de un período cronológico me-
dianamente reducido. Pudiendo situarlas a casi todas en 

1 Gutiérrez, Ramón. Arquitectura y Urbanismo en Iberoamérica, Madrid, Ed. Cátedra, 2004, p. 404.



98 EL BARROCO AREQUIPEÑO COMO GERMEN DE LA ARQUITECTURA NACIONALISTA AMERICANA... 

el primer cuarto del siglo XIX. Es por ello que las primeras 
décadas del XX van a ser las de conmemoraciones de los 
centenarios independentistas. Estas importantes fechas 
coadyuvaron a acentuar esa revisión y replanteo introspec-
tivo y por otro lado despertó inusitados orgullos por un 
pasado algunas veces cierto, pero otras tantas idealizado. 
Para el caso que estamos tratando, que se centra en lo 
arquitectónico, son de especial interés estos acontecimien-
tos en cuanto a la renovación edilicia que supusieron, 
pues los distintos gobiernos no escatimarán esfuerzos por 
renovar su equipamiento edilicio, sus espacios públicos 

más representativos, su estructura vial, etc. Sobre todo 
en las capitales en donde se centraban los festejos y que 
orgullosamente recibían comitivas de diversas partes del 
mundo para estas efemérides.

Resultará común también a muchos países latinoame-
ricanos la consolidación de grupos intelectuales que van a 
ir pergeñando un discurso académico y reflexivo que trata 
de abordar la problemática local fuera de los moldes con-
servadores impuestos por las clases políticas dominantes. 
En algunos casos estos líderes inclusive tendrán una par-
ticipación activa en la formulación de políticas naciona-
les, como fue el caso de José Vasconcelos en México, que 
desde el rectorado de la universidad o desde el ministerio 
de educación de su país propondrá acciones coincidentes 
con sus ideas reivindicatorias de las cuales nos ocupare-
mos en su momento. Para el caso argentino resulta im-
posible dejar de reconocer a Ricardo Rojas como el gran 
ideólogo de este reconocimiento en la “Gran Patria Ame-
ricana” como fuente de la cual abrevar para proyectarnos 
al futuro (Fig. 2).

Todo ello se dará en contexto físico y social que empe-
zaba a cambiar, así por ejemplo existirá una nueva re signi-
ficación limítrofe concebida por los ciudadanos en donde 
la proximidad geográfica y los eficientes medios de trans-
porte antepondrán intereses comerciales y culturales entre 
ciudades próximas sin considerar el país de pertenencia.

Caso emblemático de ello será el de las ciudades ubica-
das al sur del Perú y las estrechas relaciones que tejerá con 
sus similares bolivianas y argentinas, debido, entre otras 
cosas, a la infraestructura ferroviaria que posibilitaba esta 
interconexión con una eficacia incluso mayor que con res-
pecto a otras ciudades del mismo país.

Existirán también diferentes campañas en pos de re-
descubrir nuestra arquitectura pasada y registrarla, tarea 
que de alguna forma podemos reconocer, claro está con 
otros intereses, a los viajeros del siglo XIX, que plasma-
rán su particular visión romántica de nuestras ciudades. 
Pero en el campo local los arqueólogos serán pioneros en 
reconocer. 

Para el caso peruano hay que destacar la figura del doc-
tor Julio Cesar Tello quien contribuirá significativamente 
en el estudio de restos arqueológicos tan relevantes como 
los dados por las culturas Chavín y Paracas, además de 
crear el archivo más valioso sobre arqueología que posee el 
Perú. El Dr. Tello contó con un valioso personal a su cargo 
que le permitió registrar de manera adecuada estos restos 
prehispánicos, destacando el artista plástico puneño Luis 
Ccosi Salas a quien se le debe una importante cantidad de 
dibujos y maquetas trabajados en las diferentes campañas 
arqueológicas de Tello.

En mayor o menor medida los países Americanos vivi-
rán estos procesos de cambio en donde si bien el viraje no 

Fig. 2  Idealización espacial. Eurindia en la Arquitectura Americana 
del arquitecto Ángel Guido, en base a los conceptos teóricos esgrimidos 
por Ricardo Rojas. 

Fig. 1  Claustros de la Compañía de Jesús de Arequipa.



99VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

será radical empezarán a tener lugar espacios de reflexión 
por una cultura y un derrotero propio.

Ya centrándonos en el campo arquitectónico podemos 
ver propuestas nacionalistas muy interesante en México 
surgidas bajo los postulados teóricos de José Vasconcelos 
y sus ideales de nación sintetizados en su libro “La Raza 
Cósmica”2 de 1925 lo cual dio origen a toda una serie de 
manifestaciones culturales y artísticas en donde el barroco 
mexicano vuelve a ocupar un lugar especial como germen 
para la nueva producción.

Algo similar sucederá en la argentina, que de la mano 
de intelectuales como Ricardo Rojas empezará a buscar la 
identidad a través de la “Gran Patria Americana”, pensa-
miento que cobraba cada vez mayor fuerza en un contex-
to de muy fuerte influencia europea, en donde los estu-
diantes de arquitectura tuvieron un rol fundamental en 
generar un debate entre los profesionales que postulaban 
mantener la posición eurocéntrica con los que abogaba 
por unas formas arquitectónicas locales.

En el Perú tras la caída del presidente Prado por el 
golpe de estado que puso en el poder a Augusto B. Leguía, 
una serie de estructuras políticas, económicas y culturales, 
bajo las cuales se había fundado la República Peruana, en-
trarán en crisis y serán cuestionadas por su función casi 
exclusiva para el favorecimiento de un pequeño sector 
oligárquico del país. Se abrirá entonces un espacio para 
la aparición de grupos de opinión que a la larga se trans-
formarán en partidos políticos, proponiendo alternativas 
tendientes a gestar una nación más igualitaria para sus di-
versos componentes. 

Una intelectualidad provinciana también se organizará 
y propondrá alternativas culturales, reaccionando ante un 
centralismo limeño que había intentado acaparar toda la 
producción nacional. Focos importantes se darán en el 
Cusco, en Arequipa y en Trujillo3, intentando romper las 
dependencias con la capital y entablando relaciones estra-
tégicas con otros países como Bolivia y la Argentina. 

Será pues este contexto en donde el campo arquitectó-
nico que es el tema que me concierne, aparecerá la figura 
de la arquitectura barroca o colonial Arequipeña, como 
fuente de la cual abrevar para la formulación de una nue-
va arquitectura pero de raigambre local.

Dentro de este panorama descrito, Arequipa se conver-
tirá para muchos investigadores y arquitectos en paradigma 
de la arquitectura colonial americana en donde se había 
producido la fusión entre lo hispano y lo indígena. Sin 
embargo esta percepción y valoración de las edificaciones 
paradigmáticas estarán condicionadas por la metodología, 

instrumentos y mecanismos de percepción que otorgaban 
una particular escala valorativa a estos profesionales (Fig. 3).

Todo ello estaba condicionado, en primer término por 
su propia formación académica e intelectual, muchas ve-
ces común. Así, de los arquitectos argentinos y peruanos 
que por la temática arequipeña pondremos mayor aten-
ción podemos mencionar que Martín Noel y Estanislao 

Fig. 3  a) Foto histórica de la casa Tristán del Pozo en Arequipa. 
b) Cúpula de la Iglesia del Monasterio de Santa Catalina en la misma ciudad. 

2 Vasconcelos Calderón, José. La Raza Cósmica, México, Ed. Espasa Calpe, 1948. (Primera Edición 1925).
3 Rénique, José Luis. “El Centro Científico del Cusco 1897 - 1907” en Revista Histórica Vol. IV Nº 1, Julio de 1980 PUCP, Lima.



100 EL BARROCO AREQUIPEÑO COMO GERMEN DE LA ARQUITECTURA NACIONALISTA AMERICANA... 

Pirovano culminaron su formación de arquitectos en la 
École Special d´Architecture de París, institución para-
lela a la Beaux Arts en la capital francesa; Ángel Guido 
estudiará en Córdoba Argentina, cuando en las universi-
dades rioplatenses regía la formación arquitectónica bajo 
los preceptos de los tratados de Barberot, Cloquet, Gua-
det, etc. En el Perú Héctor Velarde cursará sus estudios 
superiores en la École Spéciale des Travaux Publics, pero 
altamente influenciado por la arquitectura que se hacía en 
esos momentos en la capital francesa; Emilio Harth Terré 
estudiará en la Escuela Nacional de Ingenieros del Perú, 
en la época que recién se consolidaba la formación del ar-
quitecto con la participación de profesionales extranjeros 
como el polaco Ricardo Malachowsky quien también se 
había formado en la Beaux Arts de París.

Como puede advertirse los cánones, métodos y postu-
lados de la formación academicista de todos ellos formará 
parte inherente a su quehacer intelectual y profesional del 
cual no se podrán desprender jamás.

Otro punto importante a considerar en esta visión 
fragmentada de la arquitectura barroca arequipeña fue la 
valoración selectiva tanto de edificios como de los compo-
nentes de los mismos.

En el primero de los casos habrá solamente unos con-
tados edificios coloniales a los cuales se les pondrá especial 
interés, seguramente el arquitecto argentino Ángel Guido 

fue el investigador más específico en acotar los edificios 
arequipeños que a su juicio representaban de una manera 
más explícita y sintética los principios de mestizaje armó-
nico entre lo hispano y lo indígena que había dado como 
resultado una arquitectura americana sin precedentes. Se 
trataba de dos casonas del siglo XVIII y un complejo re-
ligioso desarrollado entre los siglos XVII y XVIII. Las ca-
sonas representativas eran las conocidas hoy en día como 
“Casa del Moral” y “Casa Tristán del Pozo”, y el conjunto 
religioso era el de “la Compañía de Jesús” que compren-
día la Iglesia y los claustros aledaños4 (Fig. 4).

No será mucho mayor el repertorio arequipeño ad-
vertido luego por Martín Noel, Mario Buschiazzo, entre 
otros, ampliando únicamente su visión a otros pocos edi-
ficios religiosos del casco histórico como la iglesia de San 
Agustín o la de Santo Domingo y algunas antiguas parro-
quias de indios de la periferia más próxima como las de  
“San Juan Bautista de Yanahuara” y “San Miguel Arcángel 
de Cayma” completando así los edificios que para los na-
cionalistas argentinos despertaban un mayor interés o en 
todo caso tuvieron la posibilidad de conocer. 

Los investigadores peruanos de la ápoca tampoco ex-
pandirán demasiado los referentes. A las ya mencionadas 
edificaciones anteriores se sumarán unas cuantas casonas 
coloniales como las conocidas “Casa de la Moneda” o la 
“Casa del Obispo Chávez de la Rosa”. E iglesias de los 
pueblos tradicionales un poco más lejanos como “Santa 
Ana de Paucarpata” o “Espíritu Santo de Chiguata”, sin 
embargo si bien estos edificios podían ser reconocidos y 
hasta comentados en cierta bibliografía especializada de 
la época no se les confirió ninguna utilidad al momento 
de componer la nueva arquitectura de raigambre colonial, 
limitándose más bien al pequeño grupo ya comentado de 
los teóricos argentinos.

Uno de los principales problemas de análisis que hoy 
en día podemos reconocer a los investigadores nacionalis-
tas, es el hecho de haber percibido los edificios históricos 
referenciales de una manera fragmentada, seccionándolos 
para limitarse al estudio de los elementos contenedores 
de algún tipo de estructura compositiva u ornamentación 
en donde fuese evidente la simbología o la plástica relacio-
nada con esta particular manera de expresión que había 
sabido conjugar de una manera armónica y contundente 
lo hispano con lo indígena. Es por ello que el tema de 
los componentes analizados será también reducido. Limi-
tándose en algunos casos al tema de las portadas, que es 
ciertamente en donde se concentra la mayor parte de la 
iconografía y ornamentación, el resto de los vanos que es 
donde queda complementado el programa iconográfico 
y una atención limitada a los patios y claustros poniendo 

Fig. 4  a) Claustros de la Compañía de Jesús en Arequipa. b) Portada de la 
Casa Tristán del Pozo u portada de la Casa del Moral en Arequipa. 

4 Guido, Ángel. Fusión Hispano indígena en la arquitectura Colonial, Rosario, Ed. Casa del Libro, 1925.



101VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

énfasis en donde podía haber algún tipo de ornamenta-
ción como el claustro mayor de la Compañía de Jesús.

No es el tema central de la presente ponencia hacer 
una descripción de estos elementos, pero si acotar que los 
investigadores de estos primeros años del siglo XX, supie-
ron valorar tanto el esquema estructural compositivo de 
las portadas de la arquitectura civil y religiosa como el pro-
grama iconográfico que las acompañaba, relevando estos 
elementos desde un interés científico pero también desde 
una perspectiva eminentemente práctica sabiendo la utili-
zación posterior que le podrían dar (Fig. 5).

Con la perspectiva que nos da ahora el tiempo y sin el 
ánimo de hacer juicios a este importante y pionero mo-
mento de relevamiento y revaloración de la arquitectura 
barroca arequipeña, creo que es importante advertir los 
olvidos involuntarios así como las visiones voluntarias de 
la época en cuanto a la arquitectura de la ciudad. Así po-
demos decir que no fue tomada en cuenta la estructura 
espacial del conjunto de las edificaciones, pues si bien el 
patio o claustro aparecerá luego en algunas edificaciones 
del período nacionalista no es advertida la complejidad es-
pacial en su conjunto. Algo parecido ocurrirá con la mor-
fología de la edilicia, tan rica en una volumetría que es 
respuesta objetiva a las circunstancias específicas del me-
dio como los sismos, la forma será vista desde su lado más 
epidérmico en cuanto a ornamentación y estructura de 
las portadas y vanos antes mencionados. Así mismo el sis-

tema de producción arquitectónico que incluía una muy 
eficiente mano de obra y un dominio de los materiales 
locales, sólo será advertida años después por arquitectos 
como Héctor Velarde que hablaran sobre “la verdad de la 
arquitectura arequipeña”.

Tomando como punto de partida estos antecedentes 
valorativos veamos ahora cómo es que, en primer término 
los nacionalistas argentinos van a hacer uso de lo relevado 
en Arequipa para aplicarlo tanto en su producción teórica 
como arquitectónica. 

Resultaría exagerado mencionar que la arquitectura 
barroca arequipeña formó parte del repertorio estilístico 
de todos los arquitectos argentinos que enarbolaron los 
principios nacionalistas y diseñaron proyectos bajo el de-
nominado estilo neocolonial, sin embargo no faltamos a 
la verdad si afirmamos que Arequipa sí estuvo presente 
tanto en las formulaciones teóricas como en las propues-
tas fácticas de dos de sus principales representantes: Ángel 
Guido y Martín Noel.

Ambos arquitectos rioplatenses coincidirán en que “el 
nuevo arquitecto de la época estaba obligado a protagonizar una 
reacción americanista frente a aquellos elementos extraños y hete-
rogéneos entre sí (italianos, franceses, ingleses, etc.) que desde me-
diados de la centuria anterior habían reemplazado a las formas 
coloniales sin tener en cuenta la idiosincrasia del país”5. Así, 
Gutiérrez y Gutman reconocen cuatro puntos en los que 
se basaron los postulados de Guido y Noel:

Fig. 5  Componentes de una portada religiosa y otra civil de edificios 
arequipeños de época colonial. 

5 Op. cit. Gutiérrez Ramón; Gutman Margarita, El arquitecto Martín Noel. Su tiempo y su obra, p. 171.



102 EL BARROCO AREQUIPEÑO COMO GERMEN DE LA ARQUITECTURA NACIONALISTA AMERICANA... 

1. El canon americanista y el nuevo arte universal
2. La fusión hispanoamericana
3. La intelectualidad del nuevo arte 
4. La huella del paisaje regional6

Martín Noel nace en Buenos Aires en el año de 1888. 
La comodidad económica que le daba a la familia Noel, 
la fábrica “Benito Noel chocolates y dulces”7, les permitió en-
viar al joven Martín a realizar sus estudios de arquitectura 
en L’ecole special d’architecture de París, con la posibilidad 
añadida que este joven integrante de la familia pudiera 
estar cerca de los parientes paternos que seguían viviendo 
en España y no romper los vínculos que los ataba con el 
viejo continente. A su retorno a la Argentina en el año 
de 1913, Noel encontrará un país sumido en los debates 
que se habían generado en torno al centenario de la in-
dependencia de 1910, en donde se habían polarizado las 
posiciones acerca del derrotero que debía seguir la repúbli-
ca en los próximos años. Por un lado estaban los conser-
vadores que apostaban por mantener la mirada puesta en 
Europa y convertir paulatinamente al país en una especie 
de “sucursal” del viejo continente enclavada en territorio 
americano, y por otro lado estaba el ala de intelectuales 
que apostaba por una búsqueda y reconocimiento de las 
esencias históricas del país para que, en base a ellas, trazar 
un camino de desarrollo con identidad propia.

Pese a la condición económica y social de Noel que hu-
bieran hecho presagiar su adhesión a la línea conservado-

ra, Noel rápidamente tomará partido por el movimiento 
denominado “nacionalista” como Manuel Gálvez o Ricar-
do Rojas, lo cual le hará tomar trascendentales decisiones 
que serán decisivas para su futuro ejercicio profesional. 
Una de ellas por ejemplo será emprender un viaje iniciá-
tico al interior de lo que consideraba sus raíces, los andes 
americanos.

Luego de Conocer Lima, en donde quedará impacta-
do con edificios como el Convento de San francisco y el 
Palacio de Torre Tagle, luego de visitar el Cusco y parte 
del territorio boliviano, Noel se encontrará con Arequipa. 
Fruto de este viaje Noel escribirá en el año de 1915 el artí-
culo “Comentarios sobre el nacimiento de la arquitectura 
hispanoamericana”8 en donde explicará el caso arequipe-
ño como una manifestación propia y auténtica sucedida 
en américa, refiriendo que la lejanía de Arequipa del po-
der central del virreinato le otorgó la libertad para poder 
plantear de manera más franca tanto la cosmovisión y el 
mundo natural que rodea a los artesanos arequipeños 
como la manera específica de hacer arquitectura heredada 
por sus ancestros.

A partir de ese fructífero encuentro entre Noel y la ciu-
dad blanca, sus edificios aparecerán recurrentemente en 
su producción teórica y en la práctica también, pudiendo 
ver por ejemplo explícitos referentes en El Pabellón Ar-
gentino para la Exposición Iberoamericana de Sevilla del 
año 1929, la cual fue sin duda la obra más emblemática de 
Noel en estos afanes por buscar una arquitectura naciona-
lista americana (Fig. 6).

La referencia más evidente a Arequipa la podemos ver 
en una puerta posterior que reproduce directamente la 
portada de la casa del Moral, respetando su escala y pro-
porciones y morfología, haciendo sutiles variaciones en 
la ornamentación pero que transforman radicalmente el 
significado del programa iconográfico. Así en la casa colo-
nial arequipeña el programa hace referencia a un motivo 
heráldico central perteneciente a la familia Santos de San 
Pedro de Castilla y León con un escudo que es sostenido 
por dos ángeles arrodillados que encadenan a unos mas-
carones procedentes de la cosmovisión andina. Para el 
caso del pabellón los ángeles son reemplazados por niños 
andinos que sostienen una cartela vacía y que no encade-
nan sino que sostienen sendas cornucopias, símbolo de la 
abundancia de los territorios americanos, por otro lado 
los mascarones liberados forman libremente parte de la 
composición (Fig. 7).

Fig. 6  Pabellón de la Argentina para la Exposición Iberoamericana de Sevilla.

6 Ibídem.
7 Gutman, Margarita. “Martín Noel: Un particular modelo de recuperar la memoria”, en AA. VV, Estudios sobre arquitectura iberoamericana, Sevilla, 

Ed. Junta de Andalucía, 1990, p. 171.
8 Noel, Martín. “Comentarios sobre el nacimiento de la arquitectura hispano-americana” en Revista de Arquitectura, Buenos Aires, septiembre de 

1915, Nº 1.



103VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Otro edificio de similar importancia de Noel dentro 
de esta línea es la Embajada de la Argentina en el Perú, ha-
ciendo uso de un neocolonial bastante ecléctico en donde 
intenta fusionar las edificaciones peruanas que más le ha-
bían impresionado, destacando por el número de referen-
tes formales y espaciales el palacio de torre Tagle con una 
fuerte carga mudéjar en sus elementos compositivos, pero 
también podemos ver alusiones a la casa del almirante del 
Cusco y alguna otra edificación colonial peruana. El caso 
arequipeño volverá a estar presente, pero de una manera 
más sutil en lugares como la puerta de acceso a la cancille-
ría en donde hay un uso de la estructura compositiva pero 
prescindiendo de cualquier referente iconográfico (Fig. 8).

Pasando al caso de Ángel Guido que ha sido mencio-
nado en reiteradas oportunidades en las conferencias an-
teriores, podemos decir que es quien profundizó de una 
manera más explícita la temática arequipeña, tanto en su 
producción teórica como práctica, acuñando el tema de 
mestizaje tan extensamente debatido en este encuentro 
(Fig. 9).

Tal como menciona el arquitecto Alberto Nicolini 
Guido verá en el Cusco una superposición de constructi-
va de un plateresco herreriano o barroco sobre estructu-
ras parciales netamente incaicas, en su lugar Guido dirá 
sobre Arequipa que ‘Esconde el injerto anímico de nuestra 
fusión. Las formas hispanas han sufrido allí una transfigura-

Fig. 7  Vistas comparadas de la portada posterior del pabellón de la Argentina 
para la Exposición Iberoamericana de Sevilla 1929, con la casa del Moral de Arequipa.

Fig. 8  Perspectiva y patio de la Embajada de la Argentina en Lima, 
proyecto de Martín Noel.



104 EL BARROCO AREQUIPEÑO COMO GERMEN DE LA ARQUITECTURA NACIONALISTA AMERICANA... 

ción recónditamente indígena tal que su exteriorización expresiva 
conjunta emociona vivamente en forma originalmente nuestra’9.

Guido será sin duda, como lo calificó su maestro Ri-
cardo Rojas, el arquitecto de Eurindia. Este concepto que 
intentaba sintetizar la fusión y síntesis de lo Europeo con 
lo indígena. 

Que mejor oportunidad tendrá Guido de plasmar es-
tos conceptos en la casa que el propio Ricardo Rojas le 
encargó. La vivienda de Ricardo Rojas puede ser conside-
rada como la casa manifiesto del movimiento. No duda-
mos que el solo proceso de materializar la casa así como 
el poder contrastar el resultado final con los postulados 
teóricos del nacionalismo, tanto Guido como Noel enri-
quecieron el bagaje del cual nutrir sus ensayos y sus pu-
blicaciones, prueba de ello es que mientras la residencia 
se construía, el arquitecto Ángel Guido publicó su obra 

“Orientación espiritual de la arquitectura en América”10 y sólo 
un año más tarde Ricardo Rojas daría a conocer su “Sila-
bario de la decoración americana”11.

Volviendo al tema de la casa y a la materialización de 
los conceptos de Eurindia Rojas es muy preciso al respecto 
cuando manifiesta: “En esa fusión reside el secreto de Eurin-
dia. No rechaza lo europeo: lo asimila; no reverencia lo america-
no: lo supera. Persigue un alto grado de autonomía y civilización. 
Persiguiéndolo, ha descendido por el análisis a lo profundo de 
nuestro ser nacional”12 (Fig. 10).

Desde esta visión inclusiva la casa  recoge referentes de 
diversa índole. Desde la reconstrucción de la fachada de 
la casa histórica de Tucumán, que pocos años antes de la 
construcción de la vivienda de Rojas había sido destrui-
da, hasta referentes de raigambre eminentemente prehis-
pánica y peninsular. Pero centrándonos en el tema que 

Fig. 10  Fachada de la casa de Ricardo Rojas en Buenos Aires.

9 Op. cit. Nicolini, Alberto. “Ángel Guido y las teorías estéticas de la fusión hispanoindígena”, p. 208.
10 Guido, Ángel. Orientación espiritual de la arquitectura en América, Buenos Aires, Ed. La Tierra, 1927.
11 Rojas, Ricardo. Silabario de la decoración americana, Buenos Aires, Ed. Losada, 1952 (Primera Edición en 1930).
12 Rojas, Ricardo. Eurindia, Buenos Aires, Ed. Losada 1951, p. 128 (Primera edición 1924).

Fig. 11  Detalle y foto del patio arequipeñista de la casa de Ricardo Rojas 
en Buenos Aires.

Fig. 9  Dibujos de Alfredo y Ángel Guido de la arquitectura colonial arequipeña.



105VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

nos compete, el arequipeño, Guido consigue plantear el 
espacio arequipeñista mejor logrado del movimiento na-
cionalista argentino. Nos referimos al patio principal de la 
vivienda que refiere de manera explícita a los claustros de 
la compañía de Arequipa, adaptado, claro está a las pro-
porciones del lote residencial. Allí el tema de los pilares 
ornamentados es el elemento esencial de la composición.  

Para el caso de la ornamentación de estos elementos 
podemos ver la misma estructura compositiva que enmar-
ca el programa ornamental, es decir los tallos ondulados 
que se entrecruzan y le dan movimiento a la cara plana 
del pilar mientras contienen elementos simbólicos. Para 
este caso los elementos simbólicos si serán manipulados 
en favor de resaltar los orígenes prehispánicos como el sol 
(Inti), la luna ( Quilla), el zapallo, la mazorca de maíz, la 
kantuta o flor sagrada de los incas, y reemplazando los 
querubines alados por recios rostros indígenas.

Si bien el referente arequipeño no se limita a este espa-
cio, pues aparecen portadas en vanos internos este patio es 
uno de los pocos ejemplos neocoloniales en donde lo espa-
cial trascenderá a lo eminentemente ornamental (Fig. 11).

Mucho menos teórico y reflexivo pero muy dado a la 
práctica y al ejercicio profesional, el arquitecto Estanislao 
Pirovano será uno de los que cuantitativamente utilizó los 
referentes arequipeños para proponer su ecléctica arqui-
tectura. Pirovano va a estudiar sus primeros años de ar-
quitectura en la famosa escuela de artes de Glasgow y los 
culminará en Escuela Especial de Arquitectura de París. 
Durante esta etapa formativa Pirovanos se nutrirá de una 
formación académica y un ambiente en donde empieza 
a aparecer un historicismo no necesariamente acotado al 
mundo greco-romano, y las tipologías edilicias son acep-
tadas con ropajes denominados “neos” que Pirovano verá 
surgir en su estancia formativa europea. 

 A su regreso a la Argentina en 1915, no le resultarán 
pues extraños los debates en torno a la arquitectura que 
bregaba por encontrar nuevos caminos en un siglo XX 
que acababa de nacer. Verá pues favorables los postulados 
de sus amigos nacionalistas que en el intento de buscar 
referentes locales sobre los cuales asentar sus postulados, 
le terminarán ampliando el repertorio formal del cual nu-
trir la muy basta producción arquitectónica desarrollada 
a lo largo de su fructífera labor profesional. Dentro de 
este repertorio Americano se encontrará la arquitectura 
colonial arequipeña, la cual había sido identificada y re-
gistrada por sus compatriotas Ángel Guido, Martín Noel 
y posteriormente Mario Buschiazzo quienes con sus afa-
nes teóricos e ideológicos habían recurrido al país andino 
para encontrar lo que en la Argentina no existió o ya ha-
bía desaparecido.

La ideología de Pirovano estará entonces mucho más 
próxima al eclecticismo que a los postulados nacionalis-

tas, sin embargo algunos de los edificios arequipeñistas 
más emblemáticos serán de su autoría.

Ocupando el primer lugar, está sin duda la Sede del 
diario La Nación de Buenos Aires, construido en el año 
de 1929 en la céntrica calle Florida (Fig. 12).

Pirovano tenía un repertorio bastante acotado en 
cuanto a referentes arequipeños, sin embargo las mani-
pulaciones que de ellos hacía le permitía adaptarlos a las 
diferentes necesidades compositivas que cada encargo re-
quería. Así, para el caso específico de la composición de 
la fachada del diario “La Nación” tomará como referente 
las portadas de las casas conocidas como “del Moral” y 
“Tristán del Pozo”.

Fig. 12  Foto y elevación del diario La Nación de Buenos Aires 
de la calle Florida.



106 EL BARROCO AREQUIPEÑO COMO GERMEN DE LA ARQUITECTURA NACIONALISTA AMERICANA... 

La portada de la casa Tristán del pozo ocupa la parte 
central de la fachada la cual es manipulada compositiva-
mente creándole un segundo cuerpo disimulado por las 
orlas laterales que lo acompañan. El programa ornamental 
que en la casa arequipeña hacía referencia al árbol genea-
lógico de Jesús con los anagramas circulares, a amanera de 
frutos de sus padres y abuelos maternos, es reemplazado y 
desacralizado por una iconografía también de raigambre 
vegetal los explícitos anagramas circulares serán reempla-
zados por una simbología geométrica circular en donde el 
sol de los incas, presente en la bandera argentina, tendrá 
un papel protagónico. Serán añadidas también un par de 
aves picoteando unos frutos que bien pueden representar 
picaflores, animales de reiterada presencia en la simbolo-
gía del mundo andino.

Las portadas que flanquean a la central refieren a la 
casa del Moral, ellas respetan más las proporciones origi-
nales arequipeñas, pero también alteran el significado con 
un recurso bastante parecido al que advertimos hecho por 
Noel en el pabellón Argentino de Sevilla.

Además de esta emblemática obra Pirovano utilizará 
el referente de las portadas arequipeñas en algunos pro-
yectos residenciales, habiendo detectado en esta investi-
gación una casa en el barrio bonaerense de Palermo que 
utiliza el andamiaje estructural de la portada de la casa 
Tristán del Pozo y una villa remodelada en el partido de 
San Isidro. (Figs. 13 - 14).

Pasando ya al caso peruano y recordando el contexto 
histórico y social que vivía el Perú y del cual ya hemos 
hecho mención, debemos abordar en primer término el 
caso de Héctor Velarde, el cual será uno de los principales 
estudiosos y admiradores de la arquitectura colonial are-
quipeña.

Velarde es lo más parecido en el Perú a lo que puede 
llamarse un arquitecto humanista, pues sus conocimien-
tos y pesquisas intelectuales abordarán muchas áreas del 
conocimiento, convirtiéndose en uno de los intelectuales 
más destacados de su época.

Velarde al igual que los arquitectos argentinos antes 
mencionados, reconocerá en Arequipa la esencia “del ma-
ridaje entre el conquistador y el conquistado, la de la fusión ver-
dadera, la arquitectura colonial perfecta, quizá las más completa 
de las arquitecturas mestizas americanas”13. Arequipa estará 
pues presente reiteradamente en su vastísima producción 
intelectual compilada en sus obras completas. No volve-
remos a abordar los temas coincidentes con los argenti-
nos, pero si podemos decir que Velarde dio un paso más. 
Pues admiró y estudió “La verdad de la arquitectura co-
lonial arequipeña”, tema que era ampliamente debatido 

Fig. 13  Foto y elevación de vivienda unifamiliar en el barrio de Palermo, 
Buenos Aires. 

Fig. 14  Foto y elevación de villa remodelada bajo el estilo arequipeño 
en San Isidro.

13 Velarde Bergman, Héctor. Arquitectura peruana, Lima, Ed. Studium, 1978 (Tercera Edición), p. 236.



107VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

en entornos como el estadounidense, donde él residió 
cumpliendo tareas diplomáticas, admirando los postula-
dos que venía pergeñando Frank Lloyd Wright o el inglés 
Banister Fletcher14 y de su historia de la arquitectura utili-
zando el método comparado.

Velarde estudiará por ejemplo la correspondencia en-
tre el ornamento y el comportamiento estructural de una 
simple ventana arequipeña manifestando que: “Para que 
brote la decoración es pues necesario que la estructura se exprese 
en su totalidad, que la arquitectura aparezca íntegra en sus ele-
mentos invariables. La decoración viene entonces a complemen-
tarla, animándola, enriqueciéndola, ensalzando su estructura. 
La ornamentación subraya la arquitectura”15.

Velarde pues intentará llevar estos conceptos al campo 
proyectual, por lo cual sus obras no estarán enmarcadas 
necesariamente al campo neocolonial, sino que tendrá 
diversas formas de abordar un proyecto de acuerdo a las 
especificas circunstancias del encargo. 

En estos ensayos intelectuales y proyectivos Velarde rea-
lizará en 1925 un ensayo de anteproyecto para una vivien-
da arequipeñista en Washington, aprovechando su estan-
cia en el país del norte por funciones diplomáticas pero 
no perdiendo la perspectiva en la arquitectura que era su 
auténtica pasión. Esta casa está seguramente influenciada 
por el ambiente del “misión style” y del “sapanish revival” 
que veía en su entorno próximo, tomando como referente 
la casa Tristán del pozo para componer la fachada y las 
ventanas en una volumetría más hispanista (Fig. 15).

Ya madurado en sus conceptos Velarde recibirá en 
1938 el encargo de elaborar el plan maestro y los pabello-
nes del nuevo campus de la Universidad Nacional de San 
Agustín de Arequipa, proyecto enmarcado en el aniver-
sario por el cuarto centenario de fundación de Arequipa 
que transformo sustancialmente la ciudad. 

Fig. 15  Proyecto no solicitado para una vivienda arequipeñista en Washington.

Fig. 16  Fachada de uno de los pabellones de la Universidad Nacional 
de San Agustín de Arequipa.

14 Fletcher, Banister. Historia de la arquitectura por el método comparado, Barcelona, Ed. Canosa, 1928 (2 tomos).
15 Velarde Bergaman, Héctor. “El modernismo en la arquitectura” en Fragmentos de Espacio, Lima, Ed. Compañía de Impresores y publicidad, 1933.

Velarde no abandonará los principios de sus formación 
academicista, tanto en el planteamiento urbano como en 
el específico de los edificios, sin embargo recurrirá en los 
pabellones a recrear patios centrales a manera de claustros 
y propondrá en las fachadas portadas coloniales sin un 
referente específico pero con parentescos formales con las 
portadas de iglesias y casonas que él había estudiado en la 
ciudad. Siendo con ello respetuoso de sus conceptos teó-
ricos de que más que reproducir o copiar la arquitectura 
colonial o barroca había que nutrirse de ella para crear un 
nuevo arte nacional (Fig. 16).

Podemos también mencionar dentro de este intenso 
periodo constructivo que vivió Arequipa en los festejos 
por el cuarto centenario, las obras de los arquitectos Emi-
lio Harth-Terré y José Álvarez Calderón, quienes fueron 
privilegiados a la hora de recibir encargos por estos feste-
jos, siendo ellos los encargados de construir el que debía 
ser el edifico emblemático de los festejos. El Teatro Mu-
nicipal. 

Harth-Terré era un excelente investigador de la arqui-
tectura y pionero en aproximarse de manera seria a los 
restos prehispánicos y coloniales del antiguo Perú, sin 
embargo era bastante cuestionado por sus proyectos en 
donde el respeto a la herencia cultural no reflejaba la ca-
lidad de sus estudios teóricos, siendo emblemática la re-
modelación integral que realizó de la plaza de armas de 
Lima destruyendo los portales coloniales originales para 
plantear edificios neocoloniales, motivo por el cual sus de-
tractores, que no eran pocos, llamaron a estas actuaciones 
“harterroristas”.



108 EL BARROCO AREQUIPEÑO COMO GERMEN DE LA ARQUITECTURA NACIONALISTA AMERICANA... 

Volviendo al tema del teatro esta dupla de arquitectos 
planteará una portada gigantesca basada también en la ar-
quitectura barroca arequipeña. Pero a una escala que si 
bien atendía a los requerimientos festivos, no consideraba 
la escala de la estructura urbana de la ciudad que la hacía 
imperceptible en su totalidad desde cualquier perspectiva 
aledaña. La temática ornamental fue referida al ya men-
cionado aniversario (Fig. 17).

La otra gran obra de Harth Terré y Álvarez Calderón 
fue el Hotel de turistas, el cual si bien los proyectistas de-
clararon que hacía referencia a las antiguas casas hacienda 
de Arequipa (no hemos encontrado todavía a cuales) está 
más emparentado con los estilos estadounidenses del “mi-
sión style” y el “spanish revival” (Fig. 18).

Ya para finalizar me interesó mucho el caso de la pro-
ducción arquitectónica del pintor Enrique camino Brent. 
El cual había tenido un breve paso por la Facultad de Ar-
quitectura de la Escuela Nacional de Ingenieros del Perú 
pero que tempranamente dejó para dedicarse de manera 
exclusiva a la pintura. Camino se convirtió en uno de los 
máximos exponentes del denominado indigenismo, reco-
nociendo y explorando la arquitectura no solo prestigiada 
de las grandes ciudades, sino la de los pueblos alejados 
o la vernacular que coexistía en todos los andes sin que 
nadie le prestase importancia (Fig. 19).

Es así que vemos en los lienzos de Camino Brent, 
muros de conventos, patios de pequeñas casas y otra 
suerte de elementos que los arquitectos no supieron re-
conocer.

Camino Brent tendrá la oportunidad de llevar esta 
plástica de sus cuadros a algunas construcciones como fue 
el caso de su propia casa taller, en donde para el plantea-
miento general recurrirá a estas formas coloniales arequi-
peñas que tan bien había sabido representar en sus cua-
dros (Fig. 20).

El movimiento neocolonial en Arequipa duró un tiem-
po mucho mayor que en otros contextos Americanos, y 
quizá podemos decir que nunca desapreció. Incluso en 
épocas donde los postulados modernistas estaban del 
todo instalados arquitectos arequipeños como Chalo Oli-
vares se las ingeniaban para recrear un patio arequipeño o 
hacer uso del sillar.

Y es que culminamos donde iniciamos la exposición, 
llevamos el barroco dentro porque es parte de nuestra 
identidad, y desde otras perspectivas y seguramente ha-
ciendo uso de otros instrumentos, el barroco arequipeño 
vuelve a aparecer como una alternativa latente de respon-
der a las preguntas de quienes somos, de dónde venimos y 
muchas veces hacia dónde queremos ir.

Fig. 17  Elevación y foto del Teatro Municipal de Arequipa.



109VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 18  Elevación de la fachada principal del hotel de Turismo de Arequipa. 
Elaboración propia.

Fig. 19  Pinturas de Enrique Camino Brent.

Fig. 20  Casa-taller del pintor Camino Brent en San Isidro. Lima.



110 EL BARROCO AREQUIPEÑO COMO GERMEN DE LA ARQUITECTURA NACIONALISTA AMERICANA... 

BIBLIOGRAFÍA

Amaral Aracy (coord.) (1994), Arquitectura neocolonial: América Latina, 
Caribe, Estados Unidos, Sao Paulo, Fondo de Cultura Económica.

Fletcher, Banister (1928), Historia de la arquitectura por el método 
comparado, Barcelona, Ed. Canosa, (2 tomos).

Guido, Ángel (1925), Fusión Hispano indígena en la arquitectura Colonial, 
Rosario, Ed. Casa del Libro.

Guido, Ángel (1927), Orientación espiritual de la arquitectura en América, 
Buenos Aires, Ed. La Tierra.

Gutiérrez, Ramón (2004), Arquitectura y Urbanismo en Iberoamérica, Ma-
drid, Ed. Cátedra. 

Gutiérrez, Ramón (1990), Evolución histórica urbana de Arequipa 1540-
1990, Lima, Ed, Epígrafe.

Gutiérrez, Ramón (2002), Héctor Velarde, Lima, Ed. Epígrafe.

Gutiérrez, Ramón y Gutman, Margarita (1995), El arquitecto Martín 
Noel. Su tiempo y su obra, Sevilla, Ed. Junta de Andalucía. Con-
serjería de Cultura.

Hart-Terré, Emilio (1947), Por una arquitectura contemporánea que sea 
nuestra, Lima, Ed. Etinsa.

Martuccelli, Elio (2000), Arquitectura para una ciudad fragmentada, Lima, 
Ed. Universidad Ricardo Palma.

Rojas, Ricardo (1980), Eurindia, ensayo y estética sobre las culturas america-
nas, Ed. CEAL, Buenos Aires (primera edición 1924).

Rojas, Ricardo (1952), Silabario de la decoración americana, Buenos Ai-
res, Ed. Losada, (Primera Edición en 1930).

San Cristóbal, Antonio. Arquitectura planiforme y textilográfica virreinal de 
Arequipa, Arequipa.

Vasconcelos Calderón, José (1948), La Raza Cósmica, México, Ed. Espa-
sa Calpe. (Primera Edición 1925).

Velarde Bergman, Héctor (1966), Obras completas, ordenadas por Sala-
zar Bondy, Sebastián. Lima, Ed. Moncloa.

AA.VV. (2009), Cuzco - Buenos Aires Ruta de intelectualidad Americana 
(1900-1950), Lima, Ed. Universidad San Marín de Porras.

AA.VV. (2009), Enrique Camino Brent centenario, Lima, Centro Cultu-
ral, Ed. Pontificia Universidad Católica del Perú.

AA.VV. (1990), Historia General de Arequipa, Lima, Ed. Fundación M. J. 
Bustamante de la Fuente.

AA.VV. (1980), Historia del Perú, Lima, Ed. Mejía Baca, Tomos IX, XII.

AA.VV. (1990), Estudios sobre arquitectura iberoamericana, Sevilla, Ed. 
Junta de Andalucía.



111VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

EL “BARROCO MESTIZO”:  
¿PRODUCTO O PROYECTO?

RICARDO GONZÁLEZ / ARGENTINA

El punto de partida de este trabajo se halla en las 
reflexiones jesuíticas sobre las imágenes, particular-
mente aquéllas que evitando la narración operan 

a modo de símbolos no discursivos, como ocurre con el 
aparato ornamental arquitectónico. Habiendo desarrolla-
do algunos de los fundamentos relativos a este tópico en 
un trabajo anterior1 no insistiré en ellos, dedicándome en 
cambio a analizar un caso en el que se asientan de mane-
ra definitiva los rasgos básicos del programa ornamental 
barroco en el sur del Perú: la fachada de la iglesia de la 
Compañía de Jesús de Arequipa. En ella se origina una 
de las expresiones más interesantes del barroco americano 
como es la ornamentación hispano-indígena surgida en 
los Andes meridionales a fines del siglo XVII y desarrolla-
da a lo largo del XVIII en el Collao. Este reconocimiento 
implica, a mi ver, poner en cuestión los orígenes, alcances 
y fines del llamado “barroco mestizo”, considerado por 
gran parte de la historiografía como expresión de la hibri-
dación cultural americana. El estilo “mestizo” nació en la 
iglesia jesuítica de una ciudad “de españoles”, Arequipa, y 
por lo tanto es, como concepto y más allá del origen de sus 
formas y motivos iconográficos, un producto de la orden, 
al que adhirieron tempranamente en la misma ciudad los 
dominicos. La Compañía empleó enfáticamente imágenes 
como complemento de la tarea pastoral. La obra de varios 
de sus intelectuales, como Richeome, Hugo, Filère, Masen 
y Kircher exponen desde perspectivas distintas el interés 

del pensamiento ignaciano por las representaciones visua-
les, sea como herramienta de introspección mental, como 
ocurre en los Ejercicios Espirituales del fundador, sea 
como reflejo o clave en la naturaleza de la sabiduría divi-
na, como lo muestra Le mirroir sans tache de Joseph Filère, 
sea como búsqueda de un lenguaje universal capaz de dar 
cuenta del misterio sagrado trascendiendo las dificultades 
que planteaban las lenguas naturales, como lo pretendió 
Kircher apoyándose en una concepción plotiniana de los 
jeroglíficos egipcios. La creación arequipeña está inscripta 
en estas búsquedas, pero como intentaré demostrar, pare-
ce responder también a otras expectativas, cruzando la se-
miótica de la imagen con las propuestas de acción social.

Las libertades, la búsqueda expresiva y el afán de im-
pacto barrocos estimularon el genuino interés por la ima-
gen, así como la reflexión didáctica contemporánea resal-
tó, especialmente en América, sus ventajas expositivas y 
cognitivas. La fachada arequipeña (Fig. 1) es un notable 
ejemplo de esta intencionalidad, no sólo por sus valores 
plásticos y su carácter inaugural sino también por la deli-
berada radicalidad de su lenguaje iconográfico y formal. 
Mi hipótesis es que esta propuesta, surgida en la “ciudad 
blanca”, reinterpretada en Potosí y desarrollada en primer 
lugar en las iglesias reduccionales en Juli (San Pedro y San-
ta Cruz) para luego extenderse a la zona (San Pedro de 
Zepita, San Juan Bautista de Juli, Santiago de Pomata, San 
Francisco de La Paz y la catedral de Puno, entre otras)2, 

1 González, 2014. 
2 El detalle de la cronología se puede ver en González, 2014.



112 EL “BARROCO MESTIZO”:  ¿PRODUCTO O PROYECTO?

expresa una proposición política y cultural: crear un len-
guaje artístico capaz de reunir elementos provenientes del 
universo europeo y del americano, es decir, generar un 
mestizaje de formas que representase simbólicamente la 
integración cultural. En otras palabras: el “estilo mesti-
zo” no sería tanto un producto del mestizaje real –esto 
es, el refundimiento espontáneo de las culturas– como 
parte del programa destinado a promoverlo por medio 
de la creación de espacios comunes capaces de reintegrar 
en lo religioso, en lo institucional y en lo simbólico las 
fracciones de una sociedad segmentada, difuminando los 
límites marcados por el racismo y el eurocentrismo con 
el fin de recuperar un equilibrio en permanente riesgo. 
No debe resultar en absoluto sorprendente, como lo ha 
entendido Gauvin Bailey3, que esta apertura visual ocurra 
en un espacio dominado por blancos: sólo desde el domi-
nio puede ofrecerse la integración, hecho que planteado 
en dirección contraria tomaría la forma del reclamo o de 
la resistencia. Como lo dijo Pablo Mancera: “la cultura 
mestiza no fue hecha por los mestizos”4.

A lo largo del siglo XVII la valorización de lo america-
no, la exigencia criolla de reconocimiento en las institucio-
nes, la educación indígena y la cuestión de la lengua fue-
ron tema de reflexiones y debates. En algunos de ellos los 
jesuitas tuvieron un papel central y mediante sus propues-
tas intentaron crear vasos comunicantes entre los compar-
timentos más o menos estancos de la sociedad colonial. 
Es en este contexto de discusión del carácter interétnico 
e intercultural del mundo virreinal donde surge, en el es-
pacio concedido por el Barroco a las formulaciones loca-
listas, el estilo hispano-indígena andino, un vasto corpus 
de imágenes aplicado a la decoración arquitectónica cuyos 
referentes reales pertenecían a la naturaleza regional, así 
altiplánica como selvática, y tenían un lugar destacado en 
la vida cotidiana, el intercambio, el ritual y los mitos, es 
decir formaban parte del universo práctico y simbólico: 
era una verdadera traducción cultural del repertorio orna-
mental tradicional cristiano a términos peruanos donde 
acantos, leviatanes, mascarones y zarcillos se convertían en 
papayas, pumas, seres monstruosos y apincoyos. 

La fachada terminada en 1698-99 bajo la dirección del 
arquitecto Diego de Adrián con la asistencia de tallistas in-
dígenas del valle de Colca5 no fue una creación totalmente 
original, aunque la escala y la elaboración sistemática del 
estilo la erigieron en modelo. Sus antecedentes estaban en 
la misma arquitectura jesuítica y especialmente en las eta-
pas previas de edificación del templo arequipeño. La com-

Fig. 1  Compañía de Jesús, Arequipa, fachada.

Fig. 2  Compañía de Jesús. Arequipa, portada lateral.

3 Bailey, 2010, p. 48.
4 Mancera, 1975, p. 106.
5 Para el detalle del proceso constructivo ver Bailey, Gauvin, 2010, 61-68.



113VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

paración de los dos cuerpos de la portada lateral (Fig. 2) 
marca la divisoria de aguas entre la ornamentación basada 
en criterios estéticos europeos de la zona inferior (Fig. 3) 
(naturalismo, proporciones ajustadas, sentido volumétri-
co de la forma) y la visión sintética y lineal indígena del 
relieve de Santiago (Fig. 4) que remata la composición. No 
estoy diciendo nada nuevo. Ya en 1952 Mariátegui Oli-
va había señalado en la obra “ciertas fallas de escorzo y 
perspectiva, demostración saltante del primitivismo de su 
talla, y más de acuerdo al artífice que a la época misma de 
ejecución”. Pero justamente estos rasgos la constituían a 
su ver en un “decisivo documento en piedra que sirve para 
el estudio evolutivo de esta expresión en el Arte de Perú”6. 
La portada formaba parte del contrato que suscribiera Si-
món de Barrientos en 1654 con el rector Alonso Laguna 
para realizar, junto a algunas de las bóvedas, capillas de la 
nave y otros encargos, “la puerta y la portada que da a la 
calle de los Ejercicios |lateral| de piedra negra dura, gui-
jarreña, pomposa y jarifa y con buen arte”7. En 1661 tomó 
la dirección de las obras Esteban de Valencia. Durante 
su gestión se construyó, entre mayo de 1663 y marzo de 
1664, el cuerpo alto. Como señala Bailey, Valencia era un 
arquitecto especializado en grandes estructuras e induda-
blemente no tomó parte en la talla del tímpano, que todo 
indica, fue realizado por operarios indígenas8. Mariátegui 
advierte las diferencias de procedimiento al contraponer 
el primitivismo del relieve, que a más de presentar a su ver 
problemas de perspectiva y escorzo “evidencia que el ar-
tista lo ejecutó teniendo en cuenta solamente dos dimen-
siones”, con lo hecho por Barrientos: “el arco romano de 
medio punto con archivolta y sustentante constituido por 
casetones de esmerada talla”, es decir, todo lo contrario. 
La oposición primitivismo/esmerada talla plantea induda-
blemente una distancia con la realización de Barrientos 
que como afirma el autor debe ser atribuida más al artista 
(no dicho: “indígena”) que a la época, pero importando 
pese a las deficiencias –o justamente por ellas– el interés 
de representar un comienzo9. El juicio de Mariátegui fue 
compartido por varios de los autores que la estudiaron, 
como Alejandro Málaga Medina, quien en 1986 la consi-
deró “una de las más antiguas del arte mestizo arequipe-
ño, pues señala puntos de partida para el complicado tapiz 
de la fachada principal”10.

La ornamentación usada en el portal lateral se com-
pone de motivos de la tradición clásica y cristiana: los 

Fig. 3  Compañía de Jesús. Arequipa, cuerpo de la portada lateral, detalle.

Fig. 4  Compañía de Jesús. Arequipa, remate de la portada lateral, detalle.

Fig. 5  Compañía de Jesús. Arequipa, remate de la portada lateral, detalle.

6 Mariátegui Oliva, 1952, pp. 5-6.
7 Málaga Medina, 1978, XVI.
8 Bailey, 2010, p. 64.
9 Mariátegui Oliva, 1952, pp. 21-22.
10 Málaga Medina, 1986, p. 63.



114 EL “BARROCO MESTIZO”:  ¿PRODUCTO O PROYECTO?

símbolos de Lucas y Mateo, sirenas y frutas que servirán 
al nuevo estilo, marcando así la continuidad de los conte-
nidos iconográficos. Se trata de un repertorio ornamental 
convencional que se utilizaba indistintamente en retablos, 
portadas arquitectónicas y viñetas y que anticipa de ma-
nera sintética los temas que se desarrollarán en la fachada 
principal treinta y cinco años más tarde: los signos de la 
abundancia celestial, los peligros del alma, pero también, 
en la granada del remate, la resurrección y la iglesia (Fig. 
5). Las conchas que la flanquean representando al apóstol 
peregrino pueden también entenderse como un signo am-
biguo que pone a la vista los antiguos spondylus, ambigüe-
dad que a mi ver es una clave del principio de selección 
iconográfica del estilo que favorece lecturas andinas de 
elementos cristianos. Se encuadra en la creación de espacios 
simbólicos comunes que va de la descripción de Ramos Ga-
vilán de Cristo como una piedra sin pies ni manos nacido 
del monte que es María11 al travestimiento de las huacas 
por el arzobispo Toribio de Mogrovejo al rendir con su 

séquito culto a una piedra sagrada pretextando que en 
ella estaban grabadas huellas de un apóstol y mandando 
que “la adorasen al tiempo que saliese el Sol”, según nos 
cuenta Calancha12. Esta reutilización de la memoria ame-
ricana13 no es así una invención del templo arequipeño, 
aunque sí lo es el cambio de un contexto indígena a otro 
español y el pasaje de la fusión de la misma entidad sagra-
da al aparato ornamental.

La traslación de estas propuestas, así iconográficas 
como formales, al gran espacio de la fachada principal del 
templo implicó una complejización del programa. Sin em-
bargo, este hecho no toca a la estructura, que conserva un 
diseño básico: tres calles separadas por columnas pareadas 
de fuste recto decoradas al tercio y un ático central encua-
drado con similares soportes y rematado por un frontón 
curvo de extremos lobulados. Sobre esta convencional es-
tructura clásica –mal que le pesase a Antonio San Cristó-
bal– se despliega el bordado ornamental que da carácter 
a la obra.

Fig. 6  Compañía de Jesús. Arequipa, fachada, cuerpo superior.

11 Ramos Gavilán, 1976, p. 154.
12 Calancha, 1639, p. 329.
13 Un estudio más detallado de este procedimiento en González, Ricardo, El cristianismo y la memoria simbólica andina, Revista, Memoria em Red, 

Universidad Federal de Pelotas, Pelotas (Brasil), Julio, 2013.



115VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

El pormenor de esta gran fachada fue detallado por 
Gauvin Bailey14, por lo que no insistiré en ello, aunque 
me parece necesario resaltar que el conjunto de querubi-
nes, flores, frutas (Fig. 6), tocados de plumas, cartelas, ins-
cripciones, símbolos de la Pasión, monogramas, símbolos 
reales, floreros, tallos, follajes, pájaros (Fig. 7), conchas, 
felinos, monstruos, mascarones (Fig. 8), ángeles y drago-
nes que la integran forman un tejido en el que los elemen-
tos se transfiguran imbricándose y refundiéndose: son 
la manifestación de un universo antes que un programa 
particular y ese universo está regido por el Niño desde el 
nicho superior, atacado por dragones y protegido por los 
ángeles. La singularidad del plan parece explicar la renun-
cia a la formulística presentación de santos de la orden, 
preservando la uniformidad iconográfica del conjunto y 
consignando de modo inusual tan solo el año de erección 
de la pieza, indudablemente considerada ya un hito. 

Este abigarrado conjunto ornamental refundía los sig-
nos del bien y del mal, de la salvación y del pecado, lo 
que no resultaba ajeno a la concepción dual andina, cu-
yas representaciones sagradas solían incluir rasgos mons-
truosos, ni a la tradición cristiana, que había utilizado 
imágenes de valor contrastado tempranamente como lo 
muestran la ornamentación de los pilares de la capilla de 
Santiago de Compostela (Fig. 9), los ejemplos mexicanos 
de Yuririapúndaro y Huejotzingo, del siglo XVI o el reta-
blo de San Francisco en San Pedro de Cuzco (Fig. 10), del 
XVII, por nombrar algunos casos relativamente cercanos. 
El mismo José de Acosta, quien delineó las trazas de la 
labor evangelizadora de los jesuitas en el Perú, postula esta 
ambigüedad contando una historia de Pedro en De Procu-
randa indorum salute: 

“A la verdad en aquel lienzo que fue mostrado a Pedro ham-
briento (Actas 11, 6-10) había no solamente aves y animales 
de toda especie, sino también serpientes y reptiles, mostrán-

Fig. 7  Compañía de Jesús. Arequipa, colibrí, detalle de la portada.

Fig. 8  Compañía de Jesús. Arequipa, fachada, detalles de monstruos, 
mascarones y felinos.

14 Bailey, 2010, pp. 52-55.
15 Acosta, 1954, p. 396.

donos la divina historia que también los astrosos y abyectos 
y como que andan arrastrados por el suelo han sido santifi-
cados por Dios”15.

La referencia al episodio de los Hechos citado por el 
jesuita parecería dar una clave de comprensión de la facha-
da arequipeña. Pedro y los apóstoles se hallaban predican-
do en Judea donde “también los gentiles habían recibido 
la palabra de Dios”. Al ser recriminado en Jerusalén por 
este hecho y por haber comido con hombres incircuncisos 
Pedro da su explicación en forma figurada relatando una 
visión en la que Dios mismo lo reprende por su negativa 
a comer animales inmundos. La antecedente visión de los 
animales simboliza la reflexión de Pedro ante ese hecho y 
su aceptación de la voluntad inclusiva de Dios. La analo-
gía no parece casual. El universo puesto a la vista en la igle-
sia de los jesuitas de Arequipa figuraba la Creación, al mis-
mo tiempo que la variedad de los seres creados figuraba la 
universalidad de la gracia. Es ese el argumento que Acosta 
desarrolla en relación con la justeza de la evangelización 
de los indios americanos e ilustra con la visión de Pedro. 



116 EL “BARROCO MESTIZO”:  ¿PRODUCTO O PROYECTO?

El provincial jesuita se encuadra así en una línea inte-
gradora: “en Cristo Jesús no hay indio ni griego, bárbaro ni 
escita, sino solamente la nueva criatura que por el conoci-
miento de Dios se renueva conforme a la imagen de aquel 
que la crió”. Y es justamente este sentido de transforma-
ción que parece ponerse de manifiesto en el intrincado 
mundo de los seres que pueblan la fachada con sus tallos 
floridos naciendo de fauces monstruosas. Acosta promue-
ve igualmente la aceptación del otro: “desistamos de sacar 
a relucir la dureza y tardo ingenio de los indios ante tantas 
promesas de caridad”16.

Esta Creación, que hemos interpretado como una ale-
goría de la universalidad de la posibilidad de salvación, 
estaba, paradójicamente, situada. Si los elementos eran 
genéricamente los tradicionales: monstruos, flores, frutas, 
tallos crecientes, aves, la materialización arequipeña los 

Fig. 9  Capilla del Hospital de Santiago de Compostela, decoración de los pilares.

trasladó a términos locales mediante una representación 
del entorno americano dirigida a figurar la universalidad 
del mensaje mediante signos familiares.

En definitiva, este discurso novedoso propone una va-
riación iconográfica y formal al tema de la ornamentación 
de las estructuras clásicas, en sí relativamente invariantes, 
tal como lo señaló Ángel Guido hace varias décadas según 
la fórmula: estructura europea/ornamentación america-
na. Es de notar que esta yuxtaposición no produce, como 
el mestizaje biológico en los cuerpos, una síntesis y ni si-
quiera, como el plateresco en el terreno de los estilos, un 
juego más o menos libre y por momentos heterodoxo de 
los elementos fusionados, según los autores y los momen-
tos. Contrariamente, el estilo hispano-indígena asigna a 
la estructura un valor invariante, un orden prefijado que 
encuadra y controla la expansión ornamental. 

16 Acosta, 1954, p. 396.



117VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 10  Retablo de San Francisco. San Pedro. Cuzco, detalle del banco.

*Creo necesario en este punto ampliar la perspectiva 
para analizar las motivaciones y los alcances de esta pro-
puesta. Mientras se construían las fachadas arequipeñas 
en la segunda mitad del siglo XVII y aún un poco antes, 
comienza en Perú un proceso de consolidación de la socie-
dad criolla ligando el sentido de identidad con un crecien-
te sentimiento de segregación por parte de las estructuras 
peninsulares. Quizás el ámbito en que esta tensión se hizo 
visible de manera más inequívoca fue el de la inserción 
profesional de los americanos egresados de los colegios y 
universidades donde los jesuitas tenían un fuerte ascen-
diente. En 1630 el franciscano Buenaventura de Salinas 
produjo un escrito acerca de la Universidad de San Mar-
cos publicado recientemente por Luis Miguel Glave en el 
que reseña el pormenor de los cargos y profesores señalan-
do expresamente el origen de aquellos nacidos america-
nos, en una evidente ponderación criollista17. Doce años 
más tarde (1642) la instrucción elaborada por el rector y 
claustro de San Marcos dirigida al Rey pide se premien 
los Catedráticos y se les de espacio en la administración 

donde “en el amor y estimación de su patria obrarán con 
más celo que otros”, planteando claramente la competen-
cia por los espacios con los españoles. 

En los mismos años el agustino quiteño formado en 
Lima Fray Gaspar de Villarroel afirmaba que aunque 
“nuestros reyes no tienen más dignos vasallos que los crio-
llos” ... “para los favores sólo hay letras en Salamanca”. Es-
tas declaraciones evidencian la disconformidad reinante, 
pero, quizás más importante, la clara identidad americana 
que late en estos criollos que, dueños de las cátedras y 
del saber en el terreno, no veían plasmado su valer en 
el organigrama estatal. El naciente americanismo no se 
manifestaba solo en las desavenencias sociales o institucio-
nales. También la sensibilidad hacia las costumbres locales 
y el paisaje formaban parte de ese auto-reconocimiento. El 
mismo Villarroel –obispo de Santiago y Arequipa y arzo-
bispo de La Plata e hijo del licenciado guatemalteco dado 
a la poesía Gaspar de Villarroel y Coruña– es ejemplo de 
este hecho. Vargas Ugarte lo llamó “el más notable cos-
tumbrista” peruano y señaló el carácter local de su mirada 

17 Glave, 2013, p. 125.



118 EL “BARROCO MESTIZO”:  ¿PRODUCTO O PROYECTO?

y su gusto por los hechos del entorno. Vargas interpre-
ta esos rasgos desde la perspectiva de formación de una 
cultura nacional apoyada justamente en el americanismo 
como camino intermedio entre la cultura hispánica y el 
indigenismo”18, es decir, mestiza, término que sin embar-
go rechaza en relación con las artes visuales en virtud de 
su falta de organicidad19. 

Los reclamos señalados manifiestan claramente el 
descontento de los académicos y religiosos criollos y el 
sentimiento de segregación dentro del mismo estamento 
blanco. Los colegios y las universidades fueron temprana-
mente y por naturaleza un ámbito “americanizante” para 
las elites criollas. Viga maestra del aparato educativo colo-
nial, la Compañía de Jesús estaba inmersa y directamente 
implicada en estos debates y tensiones surgidos temprana-
mente. Como  lo ha señalado Alexandre Coello “a media-
dos del siglo XVII, los colegios y universidades jesuitas se 
convirtieron en los centros de propagación de una nueva 
identidad criolla que se extendía proporcionalmente al 
número de criollos que engrosaban los colegios y universi-
dades de la Compañía de Jesús”20. 

La cuestión educativa tenía otra cara que tocaba a los 
indios: como se sabe, la propuesta fue crear colegios para 
los hijos de los caciques que propiciaran la integración de 
los indios a la sociedad colonial mediante la transcultura-
ción desde la infancia de las futuras elites indígenas. Con 
ese fin los jesuitas fundaron varios institutos, los primeros 
el del Cercado y el de Cuzco, que tuvo firme oposición 
del obispado y de los estamentos españoles. La discusión 
acerca del colegio de indios de Cuzco y el mismo pedido 
efectuado en 1601 al Rey –a quien llaman “capac apo” 
(gran señor)– por los propios caciques de la ciudad que 
se presentan como nietos de Huayna Capac, es del mayor 
interés y si bien el texto ha sido indudablemente inspira-
do o escrito por los jesuitas, hace notoria la cercanía de la 
orden con los caciques21. 

La idea de fundar colegios de indios era un viejo pro-
yecto del virrey Toledo que fue luego refrendado por el 
Príncipe de Esquilache durante su gobierno con la fina-
lidad de que se les enseñase “la Doctrina Evangélica y la 

policía cristiana quitándolos y apartándolos de sus ido-
latrías para que a su imitación no le siguiesen los demás 
indios”22. Fundado el Colegio de San Francisco de Borja 
en Cuzco a ese efecto en 1622, la iniciativa fue frontal-
mente atacada por los encomenderos y el obispado. El es-
pacio social colonial era un ámbito de tensiones cruzadas 
en el que españoles, criollos, indios y mestizos trataban 
de posicionarse convenientemente. La Compañía de Je-
sús aparece en este espacio con una postura conciliadora, 
tendiente a la defensa de los indígenas y a su educación 
sin descuidar la formación de la elite española. De este 
modo, a mediados del siglo, se perfilaba un terreno en el 
que reivindicaciones indígenas y criollas compartían cier-
to hartazgo por su marginación en el esquema de poder. 
La fundación en Cuzco de una escuela indígena indepen-
diente en 1685 y el papel del mestizo Juan Núñez de Vela 
en su implementación y en el logro de otras licencias con 
el mismo fin con apoyo de criollos y religiosos implicaba, 
como señala Glave, poner “la cuestión indígena como un 
tema necesario para la reevaluación del destino de la so-
ciedad colonial y la regeneración moral que implicaba el 
pacto colonial inicial”23.  

La integración estamental subyace en la propuesta 
jesuítica de una educación igualitaria. Surgido el conflicto 
por el colegio de indios cuzqueño uno de los documentos 
que se produjeron señala que en ciertas ocasiones festivas 
salían los alumnos de los dos colegios, el de San Bernardo, 
de españoles y el de San Borja, de indios. El informante 
resalta que “siendo entre sí tan diferentes, todos estaban 
agregados por la Compañía”. Contrariamente, el informe 
del provincial Sebastián del Campo resalta el amenazan-
te tono de los opositores seculares y religiosos hacia los 
colegiales indígenas, a quienes según el provincial azuza-
ban por las calles diciendo: “Ahora dejaréis, perros, de 
ser autoridad e iréis a la mita”24. El mismo obispo Vera 
concluye que mejor fuera que el dinero del colegio “se 
aplicase en otra cosa más útil”. Contra este menospre-
cio, los jesuitas citaban las palabras del virrey Príncipe de 
Esquilache: “no los miremos como a indios sino a esta 
comunidad de colegio como república”25. Esta tendencia 

18 Vargas Ugarte, 1966, pp. 42-44.
19 “Al lado de estos estilos surge en estas tierras el que se ha denominado mestizo, aunque a decir verdad no se le debía considerar como tal, porque 

en el fondo este estilo se descubre en los motivos empleados en la decoración” (Vargas Ugarte, 1963, p. 10).
20 Coelho, 2002, 12.
21 Los curacas y principales yngas naturales del Cuzco al rey, pidiendo un colegio de caciques para esa ciudad y para Huamanga a cargo de los padres 

de la Compañía de Jesús, 1 de febrero de 1601, Archivo General de Indias, Patronato 191, R. 21, en Glave, 2013, p. 63.
22 Real Cédula de Felipe IV de 1628, Revista del Archivo Histórico de Cuzco, n° 8, 1957, pp. 174-175. 
23 Glave, 2013, pp. 40-42.
24 Glave, 2013, p. 70.
25 Glave, 2013, pp. 74-79. 



119VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

a la integración de los distintos estamentos tuvo su más 
clara manifestación en el colegio de los Desamparados de 
Lima, creado inicialmente para pobres, pero al que termi-
naron acudiendo “personas de mayor posición”. A más 
de los colegiales, las actividades de la escuela  integraba a 
la población. Los jueves al ejercicio destinado a pardas y 
morenas venían “las más principales señoras” ...“con tan-
ta igualdad de asiento, que non es distinctio Hebrai nee Graci 
preciándose todas del título de Esclavas de Nuestra Seño-
ra de los Desamparados”26. Contra los sectores racistas, 
la Compañía enarbola así la bandera de la armonización 
de las tensiones mediante una integración tutelada. Pare-
ce razonable pensar que su proyecto, incluir a los indios, 
mestizos y blancos, así pobres como ricos, en un  espacio 
educativo y ritual común, tuviese también expresión en el 
terreno simbólico. 

CONCLUSIÓN
 

Este discurso ornamental jesuítico, nacido en las casas 
urbanas de la orden y no en contextos indígenas, es a mi 
entender, una formulación simbólica de esa voluntad in-
tegradora que la Compañía manifestó permanentemente 
hacia los indios, pero también hacia los criollos, encuadra-
da siempre en los marcos de la doctrina y tutelada por la 
estructura conceptual europea. También aquí la ornamen-
tación de motivos americanos que imprime color local a las 
obras se emplaza en una invariable estructura de órdenes 
que configuran la sintaxis del conjunto. Esta relación entre 
estructura y ornamento, la primera ordenando al segun-
do, podría muy bien considerarse como una figura de la 
concepción evangelizadora jesuítica, abierta a ciertas for-
mas heterodoxas en tanto no colisionasen con la doctrina, 
como lo señaló Acosta. El ornamento parece haber sido la 
herramienta preferida de esa heterodoxia, en tanto que su 
carácter no narrativo tocaba la memoria evitando el atolla-
dero conceptual que la cultura y la lengua generaban, pero 
esta apertura a las variaciones locales se daban en el marco 
de la indiscutida hegemonía de la ideología cristiana que, 
como las estructuras arquitectónicas, encuadraba las elocu-
ciones locales. Era, sin embargo una hegemonía dialoguis-
ta que proponía una valoración ostensible de la naturaleza 
americana y la ordenaba integrándola al lenguaje simbólico 
cristiano según sus patrones sintácticos, pero con sus propias 
palabras abriendo así las puertas a la configuración de idio-
lectos conformados por un vasto corpus de imágenes en el 
que las poblaciones locales podían sentirse representadas 
sin modificar el orden estructural del templo, alusión me-
tafórica de la concepción, ni el sentido de las narraciones, 
que daban cuenta de la historia y de la doctrina.

La incorporación de motivos iconográficos americanos 
en un contexto de este tipo, permitía la laxitud, y en cierta 
forma la exigía, si se tiene en cuenta la operatividad de los 
signos y la necesidad de que resultasen elocuentes o sig-
nificativos. A diferencia de las propuestas de sincretismo 
de Toribio de Mogrovejo o Ramos Gavilán, que afecta-
ban la identidad de los personajes cristianos, la expansión 
semántica del ornamento operaba en un plano que no 
comprometía el mensaje doctrinal. La creación debía ser 
entendida en tanto tal y de hecho el mundo americano 
también le pertenecía: se materializara en lirios o en can-
tutas su existencia seguía siendo una prueba de la sabidu-
ría de Dios y de su dominio universal. Es decir, se ofrecía 
un mundo traducido y no había problema con la traduc-
ción, pero es claro que esa libertad no permitía la elección 
del texto a traducir.

Naturalmente la idea era utópica y el mestizaje así 
planteado antes que un producto de la interacción fue 
un intento de disolver con símbolos la segmentación 
efectiva que existía y pervive aún entre el mundo espa-
ñol y el indígena. Las rebeliones del siglo XVIII y aún los 
actuales conflictos interétnicos en Bolivia, Perú y Ecua-
dor hacen patente el fracaso del proyecto integrador o el 
carácter ideal de la propuesta. Creo que el llamado “ba-
rroco mestizo andino” no es tal, al menos en el terreno 
de la arquitectura surperuana, porque está basado en 
una superposición antes que en una fusión en la que los 
motivos locales se incrustan en una estructura premode-
lada (la del templo, con sus tipologías, espacios, elemen-
tos arquitectónicos, funciones y formas de organización 
compositiva y decorativa definidas) que responde a una 
lógica que no es americana, del mismo modo que la so-
ciedad indígena debía inscribirse en los principios de la 
sociedad y la cultura de los conquistadores, el primero de 
ellos, el cristianismo. El “mestizaje” hubiese requerido un 
momento previo en el que el diálogo intercultural, como 
el contacto físico en la biología, permitiese el intercambio 
y produjese una amalgama, momento que nunca existió. 
En cambio, la propuesta consistió en fomentar una in-
serción dirigida en la que la heterodoxia tuvo cierto nivel 
de expresión a condición de ser controlada y de que las 
diferencias fuesen asimiladas en el marco de una cultura 
dominante cuyos principios estructurales, así ideológicos 
como sociales, no estaba en condiciones de transformar. 
No debe sorprender que la noción de arte mestizo surja 
en un contexto de revaloración nacionalista del indigenis-
mo como herramienta de una integración nominal capaz 
de crear la ilusión de una base social uniforme y de un 
fundamento histórico para la construcción moderna de 
las repúblicas oligárquico-burguesas: la idealidad se había 
vuelto máscara.  

26 Glave, 2013, pp. 91-92.



120 EL “BARROCO MESTIZO”:  ¿PRODUCTO O PROYECTO?

BIBLIOGRAFÍA

Acosta, José de (1954) [1588], “De promulgando Evangelio apud bar-
baros, sive De procuranda Indorum salute”, en Obras del P. José 
de Acosta, Biblioteca de Autores Españoles, Ediciones Atlas, 
Madrid.

Bayley, Gauvin (2010), Andean Hybrid Barroque. Convergent Cultures in 
the Churches of Colonial Peru, University of Notre Dame Press, 
Notre Dame, Indiana.  

Coelho, Alexandre (2002), Conciencia criolla y espiritualidad en Lima colo-
nial. Vida del extático Padre Juan de Alloza (1597-1666), Instituto 
de Estudios Peruanos, Lima. 

De la Calancha, Antonio (1639), Crónica moralizada del orden de San 
Agustín en el Perú. España, Barcelona, Pedro Lacavallería.

Garriga, Joaquín (1983), Fuentes y Documentos para La Historia del Arte, 
El Renacimiento en Europa, G. Gili, Barcelona.

Glave, Luis Miguel (2013), Entre la sumisión y la libertad. Siglos XVII-
XVIII, Derrama magisterial, Lima.

González, Ricardo (2014), La Compañía de Jesús y la renovación de la 
iconografía ornamental en el sur andino, en Migraciones y Rutas 
del Barroco, VII Encuentro Internacional sobre Barroco, La Paz.

Mariátegui Oliva, Ricardo (1952), La Compañía, Lima.

Málaga Medina, Alejandro (1978), Fuentes documentales para la historia 
de Arequipa, 2do. Propiedades jesuitas, Universidad Nacional 
de San Agustín, Arequipa.

––––– (1986), Arequipa. Estudios históricos III, Biblioteca Arequipa.

Mancera, Pablo (1975), El arte mural cuzqueño, en Apuntes, Revista 
de la Universidad del Pacífico, Lima, año II, n°. 4, pp. 59-113.

Ramos Gavilán, Alonso (1976) [1621], Historia de Nuestra Señora de Co-
pacabana, Bolivia, La Paz, Academia Boliviana de la Historia.

Vargas Ugarte, Rubén (1963), Los jesuitas del Perú y el arte, Lima.

––––– (1966), Tres figuras señeras del episcopado americano, Carlos Milla  
Batres (ed.), Lima.

  



121VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

L

MUNDOS ENCONTRADOS:
TESTIMONIOS DE INTERCAMBIOS ARTÍSTICOS 

ENTRE EUROPA, ASIA Y AMÉRICA EN LA ERA DEL BARROCO

MARGARITA VILA DA VILA / BOLIVIA

La celebración del VIII Encuentro Internacional del 
Barroco en Arequipa es buena ocasión para reflexio-
nar en torno a la pertinencia del concepto “mestizo” 

en el arte Barroco. Su difusión a lo largo del mundo propi-
ció el traspaso de soluciones formales, motivos ornamen-
tales y temas iconográficos europeos a otras sociedades y 
culturas. Éstas adaptaron los modelos foráneos a sus ma-
teriales, técnicas y tradiciones en un proceso de selección, 
apropiación y reinterpretación que sólo en la América Vi-
rreinal se tildó de “mestizaje”.   

Tal término, de hecho, está ausente de la terminología 
artística de aquellos territorios asiáticos que, pese a ha-
ber sido evangelizados y a haber recibido obras del Viejo 
Mundo, desconocieron el mestizaje biológico, por haber 
quedado libres de la conquista y colonización europeas. 
Usualmente, basta añadir el nombre del país al estilo ve-
nido de fuera, para aludir, por ejemplo, al arte cristiano en 
Japón o al arte jesuita en la India o China. Y sin embar-
go, contemplando sus obras, nadie dudaría del carácter 

mogol, japonés, chino o persa presente en las pinturas o 
edificios, ni tampoco de su sentido cristiano o del origen 
occidental de sus modelos.

Dada esta situación, valorar el modo en que se recibie-
ron éstos y examinar algunos testimonios del intercambio 
artístico entre Europa, Asia y la América Virreinal des-
de el siglo XVI al XVIII, puede ayudar a comprender los 
límites y alcances de ese supuesto mestizaje1. Forzoso es 
planteárselos en la era que abrió los confines del mundo a 
los intercambios de comercio y heterogéneas culturas que 
hoy le caracterizan y que, por tanto, favoreció la difusión 
del Barroco por distintos continentes2. Junto a la transcul-
turación que experimentaron las poblaciones indígenas 
americanas y los conversos del Asia al recibir la doctrina y 
el arte de la religión católica, existieron también distintos 
grados de aculturación entre los conquistadores, coloni-
zadores, comerciantes y viajeros que adoptaron manufac-
turas y gustos propios de los pueblos a los que arribaron3. 
Los modos en los que elementos artísticos de tan diversos 

1 San Cristóbal, A.: Arquitectura planiforme y textilográfica virreinal de Arequipa, Facultad de Arquitectura, Univ. Nac. de San Agustín, Arequipa, 1997, 
cap. VIII, p. 179-190, e Id.:“Reinterpretación de la Arquitectura planiforme”, pp. 953-970.

2 He tenido la oportunidad de referirme previamente a esto en el VII Encuentro Internacional sobre Barroco celebrado en Arica en 2013 (Vila da 
Vila, M.: “Viajes, evangelización y comercio: La huella europea en las artes orientales del siglo XVII”, Migraciones y rutas del Barroco, Fundación 
Visión Cultural, La Paz, 2014, pp. 47-56.

3 Estas cuestiones han sido ampliamente debatidas en las últimas décadas, como se advierte en Wethey, H. E.: “Mestizo architecture in Bolivia”, 
The Art Quarterly, vol. XIV, Detroit Institute of Arts, 1951, pp. 283-306, García Barragán, Elisa: “La plástica mexicana: Transculturación e iden-
tidad”, pp. 67-84; Ares Queija, B. y Gruzinski, S. (coordinadores): Entre dos mundos; Fronteras culturales y agentes mediadores, Escuela de Estudios 
Hispanoamericanos, Sevilla, 1997; Wilson, F.; “Indians and Mestizos: Identity and Urban Popular Culture in Andean Peru”, Journal of Southern 
African Studies, Vol. 26, nº. 2 (Special Issue: Popular Culture and Democracy (Jun., 2000), pp. 239-253, Taylor & Francis, Ltd). Stable URL: http://
www.jstor.org/stable/2637492, San Cristobal, A.: Arquitectura planiforme y textilográfica virreinal de Arequipa, Facultad de Arquitectura, Univ. Nac. 
de San Agustín, Arequipa, 1997, cap. VIII, pp. 179-190, e Id.:“Reinterpretación de la Arquitectura planiforme”, pp. 953-970. 



122 MUNDOS ENCONTRADOS: TESTIMONIOS DE INTERCAMBIOS ARTÍSTICOS ENTRE EUROPA, ASIA Y AMÉRICA...

orígenes se combinaron fueron tan variados que animan 
a reconsiderar el calificativo genérico de mestizaje para el 
arte surgido de este encuentro de mundos4.

La portada lateral de la iglesia de la Compañía de Are-
quipa (Fig. 1), cuya factura fue encomendada al maestro 
cantero Simón de Barrientos según contrato de 16545, 
suele presentarse como un testimonio temprano de lo 
que, desde la propuesta de Á. Guido hace casi un siglo, 
viene calificándose de “Barroco Mestizo”6. Dados los estu-
dios que A. Neumayer, H. E. Wethey, F. Wilson, A. San 
Cristóbal, C. Dean y otros dedicaron a la contribución de 
los indios en el arte de la América virreinal, y ya que en 
este Encuentro notables especialistas abordan el tema, no 
abundaré en argumentos7. Para Neumayer, el estilo arequi-
peño expresa la fusión del mudéjar, plateresco y barroco 
hispano con el “acercamiento indio al diseño”. Es, por lo 
tanto, “indio-español” y “parte de un proceso universal en 
el continente americano”8, ya que se advierte tanto en la 
abigarrada talla a bisel de las portadas virreinales mexica-
nas y de las labradas entre fines del siglo XVII y el XVIII 
en Arequipa, Potosí y otros lugares de Perú y Bolivia (Lam-
pa, Juli, Pomata, La Paz...), como en relieves coptos, sirios, 
musulmanes y de la Europa Occidental en la temprana 
Edad Media. 

Por otra parte, si la denominación de “mestizo” –como 
sugieren J. De Mesa y T. Gisbert– viene dada por la pre-
sencia en las fachadas de las iglesias de referencias a la fau-
na y flora local, vale la pena recordar, con Marco Dorta, 
que éstos no vienen del territorio andino, sino de regiones 
más tropicales9, para evocar mejor –imagino– la entrada 
al Paraíso10. Pero con independencia de ello, “sin los ar-Fig. 1  Fachada lateral de la Iglesia de la Compañía en Arequipa, c. 1654.

4 A la complejidad del fenómeno se han referido C. Dean -D. Leibsohn: “Hybridity and Its Discontents: Considering Visual Culture in Colonial 
Spanish America”, Colonial Latin American Review, 2003, nº 12: 1, pp. 5-35.

5 Sebastián, S., De Mesa, J. y Gisbert, T., 1986, pp.477-8, y González, R.; “La Compañía de Jesús y la renovación de la iconografía ornamental en el 
sur andino”, Migraciones y Rutas del Barroco; VII Encuentro Internacional sobre Barroco, Fundación Visión Cultural, La Paz, 2014, pp. 271-282.

6 Guido, Á: Fusión hispano-indígena en la arquitectura colonial, Rosario, I925; Arqueología y estética de la arquitectura criolla, Buenos Aires, 1932, y Redes-
cubrimiento de América en el arte, Buenos Aires, I 944.

7 Wethey, H. E.: “Mestizo architecture in Bolivia”, The Art Quarterly, vol. XIV, Detroit Institute of Arts, 1951, pp. 283-306, Neumeyer, A.: “The 
Indian Contribution to Architectural Decoration in Spanish Colonial America”, The Art Bulletin, Vol. 30, nº 2 (Jun., 1948), pp. 104-121.  

8 Neumeyer, Ib., pp. 104 y 119: La carta de un cacique indio a Felipe II hacia 1575 recogida por Joaquín García Icazbalceta en Nueva colección de 
documentos para la historia de México, México, I892, (IV, p. 130), indicando que a los españoles “ni los vemos cavar ni arar ni hacer paredes ni 
otras cosas con la mano, porque ninguno dellos entendió en hacer las iglesias y casas reales de V. M., sino que todas las iglesias que se edificaron 
y hicieron en la ciudad y pueblos puestos en vuestra Real Corona y encomenderos, Indios las edificaron y hicieron, y ninguno de los Espafioles 
hemos visto trabajar en las dichas obras” es bien reveladora la contribución de la mano de obra indígena a la arquitectura virreinal. No obstante,  
también podría traslucir cierta incomprensión hacia la labor de diseño y supervisión de los maestros de obra y comitentes foráneos en analogía a 
lo que en el S. XIII le sucedía al predicador francés Nicolás de Biard al quejarse de que “los maestros de los albañiles, con la vara y los guantes en 
las manos, dicen a los otros: Tállamelo por aquí  y ellos no trabajan en absoluto y sin embargo reciben una mayor recompensa”, según traduzco de 
P. Du Colombier: Les chantiers des cathédrales , Ed. A.-E. Picard, París, 1973, pp. 66-67. 

9 E. Marco Dorta, “Andean Baroque Decoration,” Journal of Architectural Historians, v, I945-46, pp. 33-34.
10 M.-M. Davi: Initiation a la symbolique romane, Ed. Flammarion, París, 1977, pp. 200-202 (la porte).



123VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

tesanos indios –opina Neumayer– este estilo jamás habría 
aparecido en suelo americano”11. 

Es esta reinterpretación de los temas y motivos reci-
bidos de la cultura propia o de otras, la que, a través de 
una nueva forma, define también el contenido del nuevo 
estilo gestado12. También la aplicación de una nueva técni-
ca y kunstwollen (voluntad artística) a la tradición cultural 
propia son fermento de nuevos estilos. Así sucedió en la 
Edad Media respecto al legado clásico y así ha venido su-
cediendo posteriormente. 

Y sin embargo, al juzgarse ofensiva la calificación de 
“popular y provinciana” aplicada a esta decoración plani-
forme, también se tildó de “europocentrista” el análisis de 
Wethey, Neumayer y otros13. Poco parece importar que el 
arte popular haya formado parte de muchas civilizaciones, 
no sólo como derivación del arte oficial, sino también 
como fruto de un gusto artístico definido, según certifi-
ca el arte plebeyo romano14. Igualmente, parece ignorar-
se que lo provinciano no es necesariamente inferior en 
calidad a lo metropolitano. Así sucede con monumentos 
romanos tan espléndidos como la “Maison Carrée” de Nî-
mes, el teatro de Mérida, el mercado de Mileto (Fig. 2), la 
biblioteca de Pérgamo, los templos de Baalbek o la ciudad 
de Palmira en Siria15. 

Por otra parte, dado que según A. San Cristóbal “el tér-
mino…de ‘estilo mestizo’ respondía…a las preocupaciones 
sociológicas y políticas de los intelectuales que durante la 
primera mitad del siglo XX reivindicaban una forma de 
cultura americana peculiar y distinta de las expresiones 
culturales europeas”, opino con él que fueron “motivacio-
nes culturales y sociológicas las que determinaron…(su) 
empleo”16.  

Como dije antes, a lo largo de la historia muchos han 
sido los estilos surgidos de un cruce de culturas. En la 
Antigüedad, así sucedió con el arte persa aqueménida. En 
él se fundieron elementos egipcios, jonios, babilonios y 
asirios con otros de tradición iraní. Del periodo temprano 
medieval, una obra que ejemplifica lo antes argumentado 
es el cofre Franks (Fig. 3), tallado en hueso de ballena a 
imitación de los marfiles tardo-romanos en torno al 700. 

Su autor anglosajón plasmó en un lado la expulsión de los 
judíos de Jerusalén por los romanos y en otro la leyenda 
de Rómulo y Remo. Asimismo, en un llamativo alarde 
de hibridación cultural e incoherente combinación de ele-
mentos cristianos y paganos, dispuso en la placa frontal la 
adoración de los Magos junto a un sangriento episodio de 
la leyenda germana del herrero Wieland. Lo fascinante es 
que estas confusas imágenes de origen cristiano, romano 
y germano, se acompañan de textos con caracteres rúni-
cos y latinos. Difícilmente podremos hallar mejor ejemplo 
de sincretismo cultural ligado a la formación de un estilo 

Fig. 2  Puerta del Mercado de Mileto. Arte Romano, s. II.

Fig. 3  Los judíos siendo expulsados de Jerusalén. Cofre Franks.
Arte Anglosajón, c. 700.

11 A. Neumayer, Ibid., p. 121.
12 E, Panofsky, El significado en las artes visuales, Alianza Ed., Madrid, 1979, pp. 28-29.
13 A. San Cristobal, Ibid., pp. 959-960.
14 A. Riegl, Stilfragen, G. Siemens, Berlin, 1893; E. Lafuente Ferrari, La fundamentación y los problemas de la Historia del Arte, Instituto de España, Ma-

drid, 1985, pp. 91-94; A. Bonano, “La escultura” en M. Hening, El arte romano, Ed. Destino, Barcelonas, 1985, pp. 76-110;  R. Bianchi Bandinelli, 
“Tradición helenística y componente plebeyo”, Del Helenismo a la Edad Media, pp. 19-45; A. Hauser, Sociología del Arte (2: Arte y Clases Sociales, y 4: 
Sociología del público), Ed. Guadarrama-Labor, Madrid, 1977. 

15 R. Bianchi Bandinelli, Ibid. ,“Continuidad helenística y surgimiento de autonomías culturales en la época imperial”, pp. 46-109; A. García y 
Bellido, Arte Romano, C.S.I.C., Madrid, 1979.

16 A. San Cristobal, Ibid., p. 953.



124 MUNDOS ENCONTRADOS: TESTIMONIOS DE INTERCAMBIOS ARTÍSTICOS ENTRE EUROPA, ASIA Y AMÉRICA...

nuevo17. Y sin embargo, ni a éste, anglosajón, ni a cual-
quiera de los otros estilos medievales surgidos de legados 
culturales diversos, se les ha llamado “mestizos”.

Lo propio ha sucedido con la arquitectura jesuita en la 
India. Señalan P. Varela y R. Lobo que tras la llegada de 
Francisco Javier allá en 1542 en calidad de legado papal 
para el Oriente, se levantó la iglesia de Sta. Fe de Goa. Su 
construcción, de nave única sin capillas, cumplía con lo 
que se ha llamado el “modo nostro” de la arquitectura jesuí-
tica, caracterizado por una organización funcional de los 
edificios y la ejecución de los proyectos según un sistema 
operativo controlado por la Casa Generalicia de Roma18.  

Como en ella, adaptando el ideal de la matriz romana 
seguido en la catedral de Manila y en la indo-francesa de 
Pondicherry a otros diseños dotados de análoga magnifi-
cencia y decoro, los jesuitas levantaron notables iglesias en 
tierras asiáticas. Así lo testimonia la del Bon Jesús de Goa. 
Su imponente fachada se levantó en 1597 con motivos 
ornamentales basados en dibujos del flamenco Vredeman 

de Vries. El que sobre una misma superficie se puedan en-
contrar resonancias italianas y flamencas combinadas con 
llamativos aletones acanalados, es testimonio fehaciente 
de la “cultura arquitectónica global” de la que hicieron 
gala los jesuitas entre los siglos XVI y XVIII. Ésta no sólo 
se manifiesta en otras iglesias de la Compañía, sino que 
también llega a inspirar la exuberante fachada de Santo 
Thomas de Palai, en Kerala. Siendo de rito sirio-malabar, 
está influida por la de Goa y se adorna con una escultura 
planiforme y densa en la que abundan los mascarones, ca-
riátides y rosas de inspiración europea adaptadas a las tra-
diciones ornamentales locales19. Pero, para Varela y Lobo, 
en la arquitectura jesuítica de la India  “no se dio la yuxta-
posición…entre formas artísticas de diverso origen”, sino 
un arte que no pertenecía ni a lo europeo ni a lo indígena, 
sino a comunidades que, al volverse católicas, desarrolla-
ron una cultura propia. Dada la falta de uniones entre 
los conversos locales y los portugueses o franceses de la 
India,  sus  iglesias “no son el resultado de un mestizaje”, 
debiendo considerarse “la cultura de las elites locales no 
europeas para entenderlas”. Concluyen, en consecuencia, 
que “la cultura arquitectónica global de los jesuitas se con-
virtió en el punto de partida de la arquitectura religiosa de 
una comunidad previamente inexistente, la de los católi-
cos, cuyas castas altas estaban orgullosas de su autonomía 
cultural y de la distinción que querían establecer entre su 
cultura y la de los hindúes o musulmanes de la India”20.

También en las ciudades chinas en las que predicaron 
los jesuitas desde 1555, la arquitectura, según Pedro Luen-
go “se presenta como un magnífico exponente de la mez-
cla de tradiciones orientales y occidentales”. Igualmente 
lo fue del papel pionero de la Compañía de Jesús en las 
relaciones entre China y Europa, al ser sus sacerdotes “por 
más de un siglo los exponentes públicos de una cultura 
occidental que fascinó a los chinos”. Así, la fachada de 
San Pablo de Macao (Fig. 4) atribuida a Carlo Spinola, es 
el resultado de la combinación de elementos decorativos 
y tipológicos procedentes de Italia, Portugal y Centroeuro-
pa, con inscripciones chinas e interpretaciones orientales 
de algunos motivos iconográficos21. Éstas se debieron a 
que fue tallada por artesanos locales y japoneses huidos 
de las persecuciones que se iniciaron en 1597 en Nagasaki 

Fig. 4  Iglesia de San Pablo de Macao, c. 1630.

17 G. Henderson, Early Medieval, Penguin Books, Harmondsworth, 1977, pp. 156-158.
18 Varela, P.; Lobo, R.: “Arquitectura de los jesuitas en Portugal y en las regiones de influencia portuguesa”, La Arquitectura Jesuitica. Actas del Simposio 

Internacional (2010), Zaragoza, 2012, pp. 497-522.
19 Varela, P.; Lobo, R.: “Arquitectura de los jesuitas en Portugal y en las regiones de influencia portuguesa”, La Arquitectura Jesuitica. Actas del Simposio 

Internacional, Zaragoza, 2012, pp. 497-522.
20 Varela, P.; Lobo, R.: “Arquitectura de los jesuitas en Portugal y en las regiones de influencia portuguesa”, La Arquitectura Jesuitica. Actas del Simposio 

Internacional, Zaragoza, 2012, pp. 521-22.
21 Luengo, P.: “Arquitectura jesuítica en Filipinas y China”, La Arquitectura Jesuitica. Actas del Simposio Internacional, Zaragoza, 2012, pp. 523-540.



125VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

y continuaron con el edicto de Tokugawa  en 1613 prohi-
biendo la fe cristiana22. 

Con ella y con la iglesia de Beijing conocida por un 
grabado de F. Buenaventura Moggi, se hace patente la os-
tentación pública de la religión católica, sólo autorizada 
a partir del cambio de la dinastía Ming por la Quing en 
1644. Las construidas en Beitang y Cantón hacia 1700 
según diseños de Ch. de Belleville, incluso contaron con 
pinturas murales. Al parecer, su autor, el P. Gherardini, 
que ya había decorado la iglesia del recinto imperial de Pe-
kín, aplicó en ellas las ideas sobre iluminación y perspecti-
va del P. Andrea Pozzo. Todo ello prueba, según Luengo, 
que “la Compañía hacía uso de todo el repertorio…de la 
tradición occidental”23, buscando asombrar a la población 
local por medio de la síntesis artística, como sucedió en 
América24.   

Acaso el más claro testimonio de comunión entre una 
forma oriental precristiana y un contenido católico lo 
brinde la imagen de la Virgen con el Niño que los kakure 
japoneses (cristianos ocultos de rito sincrético budista-
shintoista) conocieron como María Kwannon. Venerada, 
por lo común, a través de pequeñas figuritas de porcelana 
como las conservadas en los museos de los 26 Mártires y 
de la Universidad Católica Junshin de Nagasaki (Fig. 5), 
fue muy popular entre los católicos del Extremo Orien-
te25. Los jesuitas la difundieron tanto por sus misiones 
asiáticas, que hasta eruditos chinos del siglo XVII pen-
saban –según Clunas– que “el Dios de los occidentales 
era una mujer sosteniendo un niño”. Obedeció ello a la 
confusión entre María y la manifestación feminizada de 
Guanyin, bodhisattva de la compasión, como songzi  o “la 
portadora de hijos” en China.  Según D. Gillman, la enor-
me popularidad de esta deidad durante el siglo XVII se de-
bió en parte a la apropiación por parte de pintores y otros 
artesanos de la imagen cristiana de la Virgen María26. Se 
reprodujo así lo acontecido entre los siglos III y V con las 
primeras imágenes del arte cristiano, al inspirarse en el 
moscóforo, Orfeo o Endimión el aspecto del Buen Pastor o 
Jonás. Y es que la reinterpretación de temas y personajes 
de la tradición clásica a la luz del pensamiento cristiano 
fue una constante a fines de la Antigüedad y durante los 

recurrentes renacimientos que experimentó la Edad Me-
dia antes del Quattrocento italiano. Pero tampoco en estos 
casos se ha hablado de “mestizaje”.

Lo propio ha sucedido con las pinturas elaboradas por 
japoneses o chinos en los seminarios jesuitas. Sabemos 
que la facilidad con la que los jóvenes orientales copiaron 
los modelos llegados a través de estampas, lienzos, láminas 
de cobre o medallas asombró a los misioneros. El arribo 
entre ellos del pintor Giovanni Cola (Nicolao) favoreció 

Fig. 5  María Kannon. Porcelana de los siglos XVIII-XIX, Hirado, Japón.

22 C. Sánchez F. y P. Lavado P.: San Pedro Bautista y sus compañeros mártires en el arte, Ávila, 2014; H. Asano y K. Goto; “A Study of Devotional Medals 
in Europe”, Junshin Journal of Grants-in-Aid for Scientific Research , nº 1, marzo 2012, Nagasaki, pp. 59-71. 

23 Luengo, P.: “Arquitectura jesuítica en Filipinas y China”, La Arquitectura Jesuitica. Actas del Simposio Internacional, Zaragoza, 2012, pp. 523-540; A. 
Muñoz Vidal.: “Pintores jesuitas en la Corte china (siglos XVII  y XVIII)”, Revista Española del Pacífico, nº 7, Año 1997. 

24 Alcalá, L. E..: “De historias globales y locales: una aproximación a la historiografía de la Arquitectura de los jesuitas en Hispanoamérica”, pp. 473-
496, de La Arquitectura Jesuitica. Actas del Simposio Internacional, Zaragoza, 2012.

25 Twenty Six Martyrs Museum, Cataloge, Nagasaki, 2004, pp. 28-29 y 77; Catálogo del Museo de la Universidad Católica Junshin (en japonés), Nagasaki, 
fig. en p. 7.

26 Clunas, C.: Art in China, Oxford Univ. Press, Nueva York, 1997, pp. 128-129, fig. 64.



126 MUNDOS ENCONTRADOS: TESTIMONIOS DE INTERCAMBIOS ARTÍSTICOS ENTRE EUROPA, ASIA Y AMÉRICA...

el desarrollo de escuelas de arte católico en las misiones 
de Hachirao, Kazusa, Arie, Arima, Shiki, Nagasaki y 
Macao. Fue bajo su dirección –afirma A. Muñoz Vidal– 
que se formaron el japonés Japoco Niva (1579-1635) y el 
pintor chino, Yu Wenhui (1572-1630), bautizado como 
Manciel Pereira27. Aún bajo la prohibición del catolicis-
mo a comienzos del siglo XVII, sabemos que en Japón 
se siguieron haciendo imágenes de culto, como prueban 
las encontradas desde el siglo XIX entre los kirishitan o 
cripto-cristianos28. Especialmente bella es la Virgen de las 
Nieves expuesta en el Museo de los 26 Mártires de Naga-
saki y realizada después de 1583 en el taller de Giovanni 
Cola. Siendo su actitud, en adoración, similar a la de un 
grabado suyo conservado en Osaka y a la del tabernácu-
lo del Colegio de la Compañía de Marchena (Sevilla), es 
una pintura kakemono realizada sobre papel, con pigmen-
tos japoneses. Ello la convierte, según el jesuita F. García 
Gutiérrez en “un hito en el camino de la enculturación 
del arte occidental en Japón, ya que une las características 
de las Madonnas italianas a la tradición más típicamente 
japonesa”29. A ella se suman las dos pinturas de La Virgen 
con el Niño y sus Quince Misterios atesoradas en el Deposito-
rio de Arte Cristiano de Ibaraki y en el Museo de Kioto30 
(Fig. 6). Ambas siguen el mismo modelo, con la represen-
tación narrativa en pequeños cuadritos de los misterios al-
rededor, las figuras de San Ignacio y Francisco Javier abajo 
y la imagen central de María con el Niño quizás derivada 
de la estampa de la Virgen sevillana de la Antigua. 

Sabida es la difusión que adquirió su culto por el orbe 
católico incluso antes del traslado en 1578 de la pintura 
original de estilo gótico galante a su actual emplazamiento 
en la catedral hispalense. Según García Gutiérrez la copia 
japonesa –conservada en varias estampas de Nagasaki– 
fue impresa en Arie, en 1597 bajo la dirección de G. Cola, 
a partir de un grabado “llevado a Japón por los misioneros 

y que más tarde pasó a Manila, hasta que finalmente fue 
devuelto a Japón”31.

La devoción por la Virgen de la Antigua se extendió 
tanto entre los cristianos orientales como entre los criollos 
de los virreinatos hispanos, según prueban las numerosas 
copias de la original. Tan sólo en la Casa de la Moneda de 
Potosí (Fig. 7) se conservan dos: Una muy fiel al original 
en tratamiento del fondo, ademanes e indumentaria de la 
Virgen y el Niño, y otra con la adición del rosario sosteni-
do por ambos. Lo propio sucedió –según Magdalena Ven-
ces– en tierras de la Nueva España, tanto en Michoacán 
como en Puebla de los Ángeles, para cuya diócesis ordenó 
su obispo una copia de la imagen sevillana en 1572. En 
su catedral se pintó tiempo después otra de vestimentas y 
fondo azulados. Todavía en el siglo XVIII, quizás debido 
a la proclamación de la Inmaculada como patrona de los 
territorios hispanos (1760), fue pintada otra réplica para el 
convento franciscano de Morelia32.

Al margen de la similitud entre estas obras, dada la 
presencia en las pinturas japonesas de los dos santos je-
suitas con el apelativo de S.P. (Sanctus Pater), con nimbos 
en la copia de Ibaraki y sin ellos en la de Kioto, es forzoso 
aceptar una datación algo posterior a las beatificaciones 
respectivas de ambos en 1609 y 1619, acaso a partir de las 
estampas impresas por T. Gallé en Amberes. Dado, ade-
más, el texto portugués (LOWADO  SEIA O SANCTIS-
SÔ SACRAMENTO) presente en ellas, parece probado 
que, aun a pesar de la huida de G. Nola de Nagasaki a la 
colonia lusa de Macao en 1614 a causa de la persecución 
promovida por el shogun Tokugawa Ieyasu, sus discípulos 
siguieron copiando en secreto imágenes devocionales lle-
gadas desde allá durante los primeros años de la era Edo 
(1603-1867). Lo mismo hemos de pensar de la pintura de 
S. Francisco Javier conservada en el Museo de Kobe, cuya 
pose parece igualmente inspirada en un grabado flamenco 

27 A. Muñoz Vidal: “Pintores jesuitas en la Corte china (siglos XVII y XVIII)”, Revista Española del Pacífico, nº 7, Año 1997.
28 F. García Gutiérrez, “J. Giovanni Cola (Joao Nicolao): Un hombre del Renacimiento italiano transplantado a Japón”, Temas de estética y arte, Real 

Academia de Bellas Artes de Santa Isabel de Hungría, 2011 (dialnet.unirioja.es), pp. 96-123, Id.: “Valignano and the Introduction of Western Art 
in Japan”,  Alessandro Valignano S.I. Unomo del Rinascimento: Ponte tra Oriente e Occidente. (Congreso Internacional, Chieti (Italia), 2006), Institutum 
Historicum Societatis Iesu, Roma, 2008, pp. 175-185.

29 F. García Gutiérrez, “J. Giovanni Cola…”, pp. 107-8, figs. 7-9.
30 Twenty Six Martyrs Museum, Cataloge, Nagasaki, 2004, p. 29; Catálogo del Ibaraki Municipal Cutural Properties Depository (portada y pp. 14-15) y F. 

García Gutiérrez, “J. Giovanni Cola (Joao Nicolao): Un hombre del Renacimiento italiano transplantado a Japón”, Ibid., pp. 104 y 108, figs. 1 y 8.
31 F. García Gutiérrez, “J. Giovanni Cola…”, pp. 104, fig. 1 y J.Mª Medianero Hernández, “Copias de la Virgen de la Antigua en Japón”, Laboratorio 

de Arte, nº 9, Sevilla,1996, pp. 323-332. Se conservan copias de esta imagen en la catedral de Oura y en los museos de los 26 Mártires y de la 
Universidad Junshin de Nagasaki. Posiblemente el grabado original fue sevillano y anterior a los elaborados por Jerónimo y Antonio Wierix en 
Amberes a fines del siglo XVI.

32 M. Vences: “Así como el escribir es pintar. Así ver la pintura es leer: Nuestra Señora de la Antigua en los Senderos del arte mariano del Setecien-
tos”, Migraciones y Rutas del Barroco…, La Paz, 2014, pp. 121-130, figs. 1, 2, 3, 5, 8.



127VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 6  Los 15 misterios de la Virgen. Museo de Kioto, c. 1610-20.



128 MUNDOS ENCONTRADOS: TESTIMONIOS DE INTERCAMBIOS ARTÍSTICOS ENTRE EUROPA, ASIA Y AMÉRICA...

como el incluido en la De Vita Francisci Xaverii de H. Tor-
sellino publicada en 159733. Con todo, a pesar de la iden-
tidad nipona de tales seminaristas, no es posible percibir 
en estas pinturas hibridación o mestizaje alguno, como 
no sea la hipotética sustitución de la rosa de la Virgen por 
la camelia local y el carácter de rollos colgantes de estas 
pinturas. Sólo en una estampa coloreada del Museo de la 
Universidad Junshin de Nagasaki (Fig. 8) es posible ver las 
figuras de la Virgen con el Niño bajo un aspecto japonés 
en rasgos faciales, postura e indumentaria. Al kimono ves-
tido por María, se añade el de la santa anciana que, por ir 
al encuentro de la Virgen podría ser su prima Isabel, pero 
también Santa Ana al incluirse Jesús en el grupo familiar. 

La planitud de los colores y del fondo, el uso ornamental 
del dibujo y el rizado tratamiento de las nubes se suman a 
lo anterior para configurar una imagen católica de estilo 
nipón.

También es evidente tal estilo en la mayoría de los 
biombos Namban elaborados en torno al 1600. Constitu-
yen los testimonios más vistosos y conocidos del contacto 
entre japoneses  y europeos durante el llamado “siglo cris-
tiano en Japón” (c. 1543-1639). Se extendió éste desde la 
llegada de S. Francisco Javier hasta la expulsión de los mi-
sioneros y comerciantes portugueses a inicios del periodo 
Edo por el shogun Tokugawa34. Los namban o “bárbaros 
del sur” –que es como calificaron los japoneses del siglo 

Fig. 7  Ntra. Sra. La Antigua de Sevilla en Casa de la Moneda de Potosí. Fig. 8  Estampa coloreada de la Virgen con el Niño y Sta. Ana (?), conservada 
en el Museo de la Universidad Católica Junshin de Nagasaki, S. XVIII-XIX (?).

33 J. Carmona Muela, Iconografía de los santos, Ed. Istmo, Madrid, 2003, pp. 170 y 197; F. García Gutiérrez, Ibid, p. 105.
34 Al periodo también se lo conoce como el “Siglo ibérico” japonés. Sobre ello y el sentido japonés de lo barroco, véase A.J. Falero: “El barroco visto 

desde la historia intelectual japonesa”, P. Aullón, Barroco, Ed. Verbum, 2004, pp. 139-170.



129VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

XVII a los europeos que arribaron a sus costas– desperta-
ron tan vivo interés entre los curiosos isleños que fueron 
representados con sus barcos, indumentarias y posesiones 
en casi un centenar de biombos ligados a la escuela Kano. 
En uno de los mostrados en la Exposición ICOCU reali-
zada en Sakai en 2013 para conmemorar los 470 años de 
las relaciones entre Japón y Portugal, se advierten junto 
a los habituales comerciantes lusos, un buen número de 
jesuitas paseando junto a las tiendas cercanas al puerto y a 
otro celebrando la misa en una capilla más alejada (Fig. 9). 
Tal circunstancia, permite fechar la pintura algo antes del 
decreto de prohibición del cristianismo en 1614. Como en 
la imagen devocional antes aducida, tampoco aquí se ad-
vierte nada de mestizaje en las formas, siendo la presencia 
de los extranjeros el único elemento relativo al contacto 
entre ambos pueblos. Otros biombos, en cambio, adaptan 
escenas galantes y bucólicas de origen flamenco en un es-
tilo europeo aprendido de los misioneros jesuitas.

También se hicieron vistosos biombos y cuadros con 
enconchados en el Virreinato de la Nueva España a par-
tir, quizás, de la llegada de algunos japoneses y chinos a 
esas tierras. Por ellas ya habían pasado los cuatro jóvenes 
japoneses que en 1582 envió rumbo a Europa el P. Valig-
nano. Otros lo hicieron en 1610 acompañando a Rodrigo 
de Vivero y Tanaka Shiseku, y algunos más, entre 1613 y 
1618, con motivo de la embajada del Samurai Hasekura35. 
Al ser el puerto de Acapulco el punto de arribada de las 
ricas mercancías traídas por el galeón de Manila (la nao de 
China) y al gozar del privilegio del comercio con el lejano 
Oriente por decisión de Felipe II en 1582, numerosos aris-
tócratas, mineros y comerciantes novohispanos gustaron 
de las sedas, lacas, porcelanas o biombos orientales. Éstos 
inspiraron ejemplares como el que muestra el Palacio del 
Virrey y la Alameda. Al igual que la cerámica de Puebla, 
que llegó a unificar las técnicas de Talavera de la Reina 
(España) con motivos inspirados en la porcelana china, 
también en él es perceptible la adaptación al gusto local de 
diseños orientales. Todavía es objeto de discusión la auto-
ría de estas piezas. Se ha dicho que fueron pintores de la 
escuela Kano huidos del Japón durante la persecución de 

Tokugawa quienes introdujeron dichas técnicas, y hasta 
Rivero Lake ha llegado a proponer un origen japonés para 
Miguel González, quien para Toussaint fue español y para 
otros estudiosos el autor de varios biombos con el tema de 
la Conquista de México en 169836. 

Sea por ello o debido a la asimilación de la técnica 
oriental por los artesanos novohispanos, ¿podría descri-
birse su aspecto como fruto de un mestizaje artístico? A. 
Baena incide en el “lenguaje ecléctico” que testimonian 
todas estas obras y mobiliario como parte de una cultura 
material global en la que se combinan elementos orien-
tales, hispanos y mexicanos. Bien queda ello expuesto en 
los versos que Bernardo de Balbuena dedica a la Grandeza 
Mexicana, al proclamar “En ti se juntan España y China, 
Italia con Japón, y finalmente un mundo entero en trato 
y disciplina”.

Consta que ya en 1611 arribaron algunos biombos al 
puerto de Acapulco y lo siguieron haciendo, al menos, 
hasta 1770. Su prestigio propició no sólo su imitación por 
artesanos locales, sino también el desarrollo de nuevos te-
mas y estilos concordes con los gustos de la clientela novo-
hispana. Entre ellos, destacó en Pátzcuaro un pintor indio 
noble llamado José Manuel de la Cerda37. ¿Son por ello de 
“estilo mestizo” estas piezas? ¿Y qué decir de lo que para 
Luengo fue “la construcción jesuita por antonomasia en 
China, el Yuan Ming Yuan, el conjunto de palacios de esti-
lo europeizante encargados por el emperador Qianlong, a 
mediados del siglo XVIII”? Dicho autor lo juzga “un mag-
nífico exponente de la mezcla de tradiciones orientales y 
occidentales, y con ello de la historia común entre Europa 
y China”38. 

En estas relaciones, tras el papel pionero de los jesui-
tas, resultó decisivo el comercio de ricas manufacturas 
que, como los biombos, satisfacían el gusto por lo exótico 
y el lujo de las élites en el Nuevo Mundo y Europa. Tal 
fue el caso de las porcelanas chinas. A ellas se sumaron las 
japonesas desde que el turbulento cambio dinástico de los 
Ming a los Quing interrumpió por unos años su flujo. El 
apetito por éstas fue tal que se calcula que en el siglo XVII, 
cuando los holandeses reemplazaron a los portugueses en 

35 F. García Gutiérrez, “J. Giovanni Cola…”, pp. 102.
36 M. Toussaint: “La pintura con incrustaciones de concha nácar en Nueva España”, (artículo obtenido de internet, sin datos de revista, lugar o 

año, pp.5-20); S. Alberro: “Reseña de “El arte namban en el México virreinal” de Rodrigo Rivero Lake” Historia Mexicana, vol LVI, nº 3, Colegio 
de México, 2007, pp. 1043 1067; A. Baena Zapatero: “Chinese and Japanese Influence on Colonial Mexican Furniture: The Achinado Folding 
Screens” Bulletin of Portuguese - Japanese Studies, vol. 20, 2010, Universidade Nova de Lisboa, pp. 95-123, Id.: “Nueva España a través de sus biom-
bos”, Huelva libre (internet, pp. 1-11).

37 A. Baena Zapatero, Ibid., pp. 106-114 y en “Un ejemplo de mundialización: El movimiento de biombos desde el Pacífico hasta el Atlántico (s. XVII-
XVIII)”, Anuario de estudios americanos, vol. 69, nº 1, enero-junio, 2012, Sevilla, pp. 31-62. ISSN: 0210-5810. DOI: 10.3989/aeamer.2012.1.01; A. 
Curvelo, “The artistic circulation between Japan, China and the New Spain in the 16th-17th Centuries”, BPJS, vol. 16, Lisboa, 2008, pp. 59-69. 

38 P. Luengo: “Arquitectura Jesuítica en Filipinas y China”, La Arquitectura Jesuitica. Actas del Simposio Internacional, Zaragoza, 2012, pp. 523-540.



130 MUNDOS ENCONTRADOS: TESTIMONIOS DE INTERCAMBIOS ARTÍSTICOS ENTRE EUROPA, ASIA Y AMÉRICA...

su tráfico, nueve millones de piezas se exportaron a Euro-
pa. Más tarde, una vez que Böttger descubrió en 1709 el 
secreto para producirlas, se imitaron con fruición sus di-
seños –como certifican varias de las piezas exhibidas en el 
Metropolitan Museum de Nueva York– (Fig. 10). También 
fuera de Meissen (Sajonia), en aquellas otras factorías que 
carecían de caolín, se desarrolló una porcelana de pasta 
blanda con la que, igualmente con éxito, se adaptaron di-
seños chinos y japoneses a los gustos de la clientela holan-
desa, germana, británica o francesa.

Así sucedió con los jarrones, teteras, platos, tazas o figu-
ritas elaborados en Delft, Viena, Staffordshire, Chantilly 
o Sevres39. En analogía a los florales jarrones holandeses, 
también en Puebla se imitaron las porcelanas chinas lleva-
das por el Galeón de Manila en piezas de mayólica esmal-
tadas con estilizados diseños cobalto sobre fondo blanco; 
pero fue en las factorías centroeuropeas (Fig. 11) donde se 
alcanzó un mayor parecido con las piezas orientales, como 
testimonian los platos en forma de abanico, uno japonés 
y otro austríaco (Du Paquier, c. 1730) del museo neoyor-

kino. Lo propio sucedió con el mobiliario, como certifica 
una preciosa cómoda Coromandel que B. van Risenburgh 
elaboró en París hacia 1750 con incrustación lacada china 
retirada de un biombo de fines del siglo XVII. 

Conviene recordar, con todo, que en ese tiempo de 
intercambios globales no sólo se copiaron estampas eu-
ropeas en tierras de Oriente y América o se importaron 
e imitaron biombos, porcelanas y mobiliario asiático en 
Occidente. También por el mismo tiempo en las factorías 
de Guangzhou (Cantón) que suministraban las preciadas 
porcelanas al mercado europeo, se produjeron sofisticadas 
piezas completamente adaptadas al gusto occidental. Tal 
es el caso de un jarrón (Fig. 12) del periodo Quanlong 
(1736-1795) en el que tanto el juego de curvas de sus con-
tornos, como el alegre colorido apastelado y el tenor de 
su escena galante, el paseo de dos damas entre niños, se 
ajusta al gusto del contemporáneo rococó francés. No sólo 
la indumentaria de todos los personajes, sino también las 
casas a la vera del camino son de carácter europeo. No 
obstante, es innegable el origen chino de la pieza visto 

Fig. 9  Biombo Namban de c. 1550-1600 (Exp. Icocu, Mus. Sakai): Tiendas de Nagasaki e iglesia católica. 

39 Las obras y datos aquí referidos aparecen expuestos en el ala oriental del Museo Metropolitano.



131VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 10  Porcelana rococó Chinesca de Meissen (Alemania), s. XVIII.

Fig. 11  Platos en forma de Abanicos japonés con pino, bambú 
y ciruelo y austríaco, con flores (Factoría Du Paquier, c.1730).

el tratamiento de los pinos y el fantástico aspecto de las 
rizadas nubes que decoran su cuello. 

Lo mismo sucede con un cuenco chino esmaltado 
hacia 1750 con una copia de una estampa coloreada de 
“Las puertas de Calais” que W. Hogarth grabó y pintó 
en Londres en 1749. Se trata, según C. Clunas, de una 
pieza encargada por la familia inglesa Rumbold, pues su 
escudo acompaña a la imagen. Fue tal la familiaridad de 
los artesanos cantoneses con las convenciones occiden-
tales que destinaron a la exportación y adaptaron a los 
gustos occidentales objetos de todo tipo, incluidas figuri-
tas de porcelana y representaciones de asuntos europeos 
desde 177040. ¿Estamos entonces ante un arte “mestizo” 
o ante la adecuación de artesanos y artistas chinos a los 
intereses del mercado? Los Guam, por ejemplo, se espe-
cializaron en producir cuadros de muchos tipos, tanto en 

40 C. Clunas: Art in China, Oxford University Press, 1997, pp. 194-199.



132 MUNDOS ENCONTRADOS: TESTIMONIOS DE INTERCAMBIOS ARTÍSTICOS ENTRE EUROPA, ASIA Y AMÉRICA...

Fig. 12  Cerámica china, din. Quing (1644-1911), periodo Quanlong, 1736-1795: 
Influjo rococó francés.

estilo chino como europeo, para clientes preferentemen-
te extranjeros. Pero no se olvide que, igual que hubo en 
Occidente un gusto por lo exótico, lo propio sucedió en 
China con las xilografías de las puertas de Suzhou, cuyas 
perspectivas y “utilización de técnicas occidentales fueron 
solo –según Clunas– una estrategia comercial destinada 
a atraer el gusto de los clientes chinos por lo nuevo, de 
moda y exótico”41.     

Confío en que a la vista de éstos y otros muchos ejem-
plos que la falta de tiempo me impide aducir, se pueda 
abrir una reflexión más amplia en torno a los conceptos 
de “mestizaje”, “sincretismo”, “apropiación”, “transcultu-
ración”, “adaptación” y “copia” en el arte planetario de 
los siglos XVI al XVIII.

41 C. Clunas, Ibid., pp. 196-198.



133VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

L

LAS FUENTES GRABADAS DE LA TRINIDAD 
CRESCENTINA EN EL ARTE COLONIAL1

ALMERINDO OJEDA DI NINNO / ESTADOS UNIDOS

1.  LA ICONOGRAFÍA DE LA TRINIDAD 
 EN EL ARTE COLONIAL1

Las representaciones de La Trinidad Cristiana abun-
dan en el arte colonial2. La más común de ellas, 
nos presenta a Dios Padre como anciano venerable 

portando insignias de majestad (tiara, cetro, orbe), a Dios 
Hijo como varón en la plenitud de sus facultades humanas 
portando atributos de su pasión (cruz, cordero) o su resu-
rrección (cruz o bandera triunfal), y a Dios Espíritu Santo 
como paloma blanca, suspendida en el espacio, y sin atribu-
to alguno (La Trinidad Canónica). La Trinidad Canónica se 
da en varias modalidades. La más común es la modalidad 
Clásica, la cual nos muestra a las tres personas en composi-
ción triangular; la modalidad Gnadenstuhl (también llama-
da Trono de Gracia o Trono de Misericordia), nos las muestra 
en combinación con la Crucifixión y en composición ver-

tical3; la modalidad Padre Misericordioso presenta a Cristo 
muerto en las faldas del Padre a manera de Pietà Divina4.

Pero el arte colonial además nos ofrece representacio-
nes no canónicas del misterio trinitario. Tenemos por 
ejemplo La Trinidad Cristomorfa. Esta iconografía se da 
también en varias modalidades. La modalidad Tricorporal 
muestra a la Trinidad como tres hombres iguales en apa-
riencia a Cristo5. La modalidad Tricéfala la representa en 
términos de tres cabezas de Cristo6. Y la famosa moda-
lidad Trifacial la presenta como tres caras de Cristo fun-
didas todas en una misma cabeza7.  

La Trinidad Cristomorfa no es la única iconografía no 
canónica de la Trinidad. También se da La Trinidad Euca-
rística, una iconografía en la cual Dios Padre es representa-
do como anciano venerable, Dios Hijo como Hostia ofre-
cida por el Padre, y Dios Espíritu Santo como paloma8.
Y —entrando ya en asunto— tenemos una iconografía que 

1 Este estudio no habría sido posible sin la desinteresada ayuda de Peter Stoll, cuya investigación de la visión crescentina se encuentra en Stoll 
(2014). Me he servido de esta investigación generosamente con el permiso de su autor.

2 La iconografía de la Trinidad en el arte colonial ha sido estudiada con mucho provecho por Sebastián 1968, Mujica 2002, Amodio 2005, Sartor 
2007, y Maquívar 2006.

3 Ver PESSCA 1274B.
4 Ver PESSCA 1516B.
5 Aún así, las tres personas de la Trinidad Isomorfa pueden distinguirse gracias a los atributos que generalmente las acompañan. Así, Dios Padre 

generalmente aparece acompañado del Sol, Dios Hijo de un Cordero o una Cruz, y Dios Espíritu Santo de una Paloma. Las tres personas de la 
Trinidad Isomorfa también pueden distinguirse por los colores de sus vestimentas –generalmente blancas, rojas, o azules–.

6 Véase por ejemplo la pintura de la Trinidad en la Parroquia de San José de Puebla (Maquívar 2006).
7 Ver PESSCA 454B.
8 Ver Maquívar 2006. Fig. 51.



134 LAS FUENTES GRABADAS DE LA TRINIDAD CRESCENTINA EN EL ARTE COLONIAL

corresponde a las Tres Edades del Hombre, representando 
a Dios Padre como anciano, a Dios Hijo como varón adul-
to, y a Dios Espíritu Santo como varón adolescente (Fig. 
1). Llamaremos a esta última La Trinidad Crescentina, pues 
deriva de una visión del Espíritu Santo reportada por la 
Madre María Crescencia Höss de Kaufbeuren. 

Importantes estudios de la Trinidad Crescentina han 
sido realizados por Boespflug (1986) y Maquívar (2006). 
El propósito del presente ensayo es contribuir a estas in-
vestigaciones identificando las fuentes de las representa-
ciones coloniales de esta iconografía trinitaria –en espe-
cial los dos grabados alemanes que al parecer inspiraron 
todas las representaciones coloniales de la Trinidad Cres-
centina–. Esto nos permitirá, por un lado, dar una visión 
global de esta iconografía y, por otro, revelar las maneras 
en las que las obras coloniales se apartan de sus fuentes 
grabadas.

2. CRESCENCIA: UNA VISIÓN DEL ESPÍRITU

Anna Höss nació en 1682 en el poblado de Kaufbeu-
ren, ubicado en la Diócesis de Augsburgo, en Baviera, 
en el sur de Alemania. En 1703, Anna fue admitida al 
convento de las terciarias franciscanas de Mayerhoff, en 
su Kaufbeuren natal, adoptando el nombre monástico de 
Maria Crescentia. Allí se convirtió en el núcleo espiritual 
del convento y, en 1741, en su Madre Superior, posición 
que mantuvo hasta su muerte en 1744. Cresencia fue bea-
tificada siglo y medio después, en el año 1900, siendo ca-
nonizada cien años más tarde, por Juan Pablo II, en el 
año 2001. Como veremos más adelante, la lentitud de este 
proceso de canonización no fue en absoluto casual.

En 1780, es decir varias décadas después de la muer-
te de Crescencia, el jesuita Dominikus Ott (1710-1787), 
confesor de las madres franciscanas del Convento de 

Fig. 1  Nicolás Cortés de Alcocer. Trinidad Crescentina. Óleo sobre tela. ss. XVIII-
XIX. Museo Nacional del Banco Central del Ecuador, Cuenca, Ecuador. 
Fotografía: Cortesía de Suzanne Stratton-Pruitt y Judy Bustamante, 
El Arte de la Pintura en Quito Colonial. Philadelphia, Saint Joseph’s University 
Press, 2012.

Fig. 2  El Espíritu Santo como Adolescente (Visión de Crescencia). Tras Joseph 
Ruffini. Óleo sobre tela, 1727-1728. Crescentiakloster, Kaufbeuren, Alemania.



135VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Kaufbeuren, escribió una de las primeras biografías de la 
santa9. En ella consignó que:

Aun durante los primeros seis años de su niñez, el Espíritu 
Santo se le apareció a Crescencia varias veces […] El Espíritu 
santo se le aparecía como un joven vestido de túnica y man-
to blanco como la nieve, con la cabeza descubierta, pelo riza-
do, y con siete llamas o lenguas de fuego sobrevolando alre-
dedor de su cabeza […] Después de ingresar al monasterio, el 
Espíritu Divino se le aparecía mucho más frecuentemente, 
y su gracia ejercía aun más influencia sobre ella (Gatz 1971, 
224, Traducción del Autor).

Sucede que los superiores de Crescencia quisieron que 
se pintara esta visión del Espíritu Santo. Para 1728 logra-
ron convencerla de que le describiera su visión a Joseph 
Ruffini (m. 1749), pintor de Münich que contribuyó a las 
decoraciones de los monasterios de San Florián y Lam-
bach en la Alta Austria, y a la notable abadía benedictina 
de Ottobeuren en Alemania. La pintura fue terminada en 
pocos días, y fue realizada de manera que representaba, 
a perfección, la visión del Espíritu Santo reportada por 
Crescencia (como ella misma confirmara)10.

Como veremos a continuación, la pintura de Ruffini 
fue destruida intencionalmente en pleno siglo XX. Afortu-
nadamente, la imagen de esta pintura se ha preservado, 
hasta el día de hoy, en varias obras del siglo XVIII. Por 
ejemplo, en 1964, la oficina del vice-postulador de la ca-
nonización de Crescencia anunció que había recibido 
una copia de dicha pintura (Fig. 2)11. Al parecer, la Madre 
Crescencia le había regalado esta copia a Gabriel Weber, 
quien naciera en una villa cercana a Kaufbeuren y que 
eventualmente ocupara el cargo de canónigo agustino en 
Neustift (Novacella, Tirol del Sur). La pintura eventual-
mente fue a parar a un ático del monasterio franciscano 
de Bozen (Bolzano, Tirol del Sur), siendo enviado desde 
ahi a la oficina del vice-postulador en 1964. En la actuali-
dad, la pintura se conserva en el hoy llamado Monasterio 
de Crescencia de Kaufbeuren.

Imágenes muy cercanas a la representación de Ruffini 
también se pintaron en el siglo XVIII para varias localida-
des alemanas, la iglesia de la abadía cisterciense de Guten-
zell (Biberach)12, la Capilla del Espíritu Santo del Castillo 
de Augustusburg en Brühl (Norte del Rin-Westphalia)13, 
la Iglesia Parroquial de Winterrieden (Baviera)14, y en una 
pintura al óleo por Meinrad von Au, hoy en el Heimatmu-
seum de Sigmaringen (Baden-Württemberg)15. 

Lo que es más, una imagen muy cercana a la de Ruffini 
fue grabada por Joseph Sebastian Klauber (1710-1768) y 
publicada por los herederos del impresor Stephan Meistet-
ter (quien muriera en 1728)16, y otra fue grabada y publi-
cada por Josef Erasmus Belling, en Augsburgo, entre 1750 
y 1780 (Fig. 3). Una vez grabada, la imagen crescentina 
pudo empezar a difundirse a todo lo largo y ancho del 
mundo católico.

3. BENEDICTO: UNA VISIÓN PROHIBIDA

En 1743, Joseph Vignoli, miembro de la Nunciatura 
Papal en Lucerna, Suiza, visitó una abadía de monjas cerca 
a Constance, y quedó muy disgustado al ver que varias de 
las monjas guardaban grabados del Espíritu Santo Cres-
centino en sus celdas. Temiendo que la visión de Cres-
cencia ofreciera a los protestantes una oportunidad para 
exponer la fe católica al ridículo, Vignoli ordenó que las 
cuestionables imágenes fueran retiradas. Además le escri-
bió una carta al Papa Benedicto XIV, adjuntando grabados 
de la visión de Crescencia, y solicitándole que examinara 
la cuestión. El Papa respondió con celeridad el 16 de mayo 
de 1744 declarando, categóricamente, que las imágenes de 
la visión de Crescencia eran “contrarias al espíritu de la 
Iglesia.” Además compartió la preocupación de Vignoli 
de que los “herejes” pudieran encontrar aquí un pretexto 
para mofarse de la “fe verdadera”. Así las cosas, el Papa le 
recomendó al obispo de Augsburgo no dar pasos apresu-
rados hacia la beatificación de María Crescencia, quien 
acababa de fallecer un mes antes17.

9 El manuscrito se conserva en los archivos del Convento de Kaufbeuren, y fue editado en 1971 por Johannes Gatz, entonces vice-postulador de la 
causa de canonización de Crescencia. Ver Gatz 1971.

10 La representación del Espíritu Santo como adolescente tiene precedentes barrocos en una visión de Santa Teresa de Jesús (ver Stoll 2014, 6-10). Y 
también tiene precedentes góticos. Véanse por ejemplo las iluminaciones de los folios 77v, 82r, y 83v de las Horas de Catherine de Cleves conservado 
en la Morgan Library and Museum de Nueva York. O las tallas del retablo mayor de la Cartuja de Miraflores, situada en las afueras de Burgos 
(vayan mis agradecimientos a Paola Corti Badía y Ricardo González por estas informaciones).

11 Ver su Crescentia-Brief 1963-64, pp. 16ff.
12 Ver Stoll 2014, Fig. 18.
13 Esta pintura es por Johann Adam Schöpf. Ver Kosel 1998, Abb. 30.
14 Kosel 1998, Abb. 43.
15 Oehler 1994, Abb. 33, 35.
16 Ver Stoll 2014, Fig. 2.
17 Carta al Obispo de Augsburgo fechada el 16 de mayo de 1744 (ver Stoll 2014).



136 LAS FUENTES GRABADAS DE LA TRINIDAD CRESCENTINA EN EL ARTE COLONIAL

El Obispo de Augsburgo, Joseph Ignaz Philipp von 
Hessen-Darmstadt, inmediatamente impuso una prohibi-
ción de las imágenes, y lanzó una investigación exhaustiva 
de la vida y piedad de Crescencia, de sus supuestos dones 
sobrenaturales, de sus experiencias visionarias, y de las 
maneras en que era venerada por sus admiradores. La in-
vestigación emitió su reporte ese mismo año. Como cabía 
esperarse, el reporte criticó duramente la visión de Cres-
cencia. “Queda bastante claro”, concluía el reporte, “que 
las muchas visiones atribuidas a Crescencia son absurdas, 
ridículas, y equivocadas”18.

El reporte llegó al Papa Benedicto XIV en mayo de 
1745. Su respuesta fue el Sollicitudini Nostrae, un Breve fe-
chado el 1 de octubre de 1745 y escrito como carta dirigi-
da al Obispo de Augsburgo19. En él afirmaba que no veía 

en Crescencia ningún milagro ni ninguna virtud heroica 
que abriera paso a su beatificación, y reiteró su pedido 
anterior al obispo para que éste no acelerara la causa de la 
beatificación de Crescencia (Sollicitudini Nostrae,  §§ 3, 7).

Además de esto, el documento papal tomó una posi-
ción razonada sobre las maneras en que la Trinidad po-
día ser representada. Así, Benedicto señaló que Dios sólo 
podía representarse en las maneras que Él escogió repre-
sentarse según las Escrituras (op. cit. §§12). En el caso del 
Espíritu Santo, esto significaba que Éste podía represen-
tarse solo como la paloma que apareció durante el bautizo 
de Cristo, o como las lenguas de fuego que aparecieron 
en Pentecostés (op. cit. § 21). El caso de los tres visitan-
tes a Abraham (y que Abraham tomó como una visita de 
Dios uno y único) no tendría relevancia en el asunto, pues 

Fig. 3  El Espíritu Santo como Adolescente. Josef Erasmus Belling. Grabado al 
buril tras Joseph Ruffini. Augsburgo 1750–1780. Fotografía: Archivo PESSCA.

Fig. 4  Sancta Trinitas Unus Deus (Versión Stoll II). Taller Klauber. Grabado al 
buril. Augsburgo, 1758 y siguientes. Fotografía: Virtuelles Kupferstichkabinett, 
Anton Ulrich Museum, Herzog August Bibliothek.

18 Weileder (2001, 118).
19 Se pueden encontrar versiones francesas y castellanas de este Breve en Boespflug (1986) y Maquívar (2006), respectivamente.



137VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

esto sólo justificaría representaciones de la Trinidad en 
términos de tres hombres semejantes (in tribus figuris ae-
qualibus et similibus). Es decir, la teofanía de Mambré sólo 
justificaría la iconografía de La Trinidad Cristomorfa, no 
la representación aislada del Espíritu Santo como adoles-
cente (op. cit. §34). Benedicto por tanto decretó que no se 
podrían hacer más imágenes de este tipo, y que todas estas 
imágenes que se encontraran debían ser retiradas de la 
vista pública (op. cit. §10).

Pero la censura de la visión de Crescencia no termina 
aquí. Doscientos años después, el 14 de marzo de 1928, la 
Sagrada Congregación del Santo Oficio (antes conocida 
como la Sagrada Congregación de la Romana y Universal 
Inquisición y hoy conocida como la Sagrada Congrega-
ción para la Doctrina de la Fe), declaró que el Espíritu 
Santo no podía ser representada sub forma humana, sive 
cum Patre et Filio, sive seorsim. Al día siguiente, el Papa Pío 
XI confirmó la declaración, la cual fue publicada en Roma 
el 16 de marzo de 192820.

Es importante notar que estas nuevas prohibiciones 
fueron mucho más allá que las de Benedicto XIV, ya que 
no solo proscribieron la visión de Crescencia, sino que 
proscribieron también, retroactivamente, la Trinidad 
Cristomorfa mencionada anteriormente. Y también algu-
nas modalidades de La Trinidad Parcialmente Cristomorfa. 
Una de ellas, representa a Dios Padre y a Dios Espíritu 
Santo como Cristo Adulto (representando a Dios Hijo 
como el Niño Jesús). Otra representa a Dios Hijo y a Dios 
Espíritu Santo como Cristo adulto (y representan a Dios 
Padre como anciano venerable)21.

Sea como fuere, una de las sensibles bajas de estas 
nuevas injunciones fue la pintura de Ruffini. Como se 
recordará, esta fue la primera de las representaciones de 
la visión Crescentina, la que fuera transmitida y aprobada 
personalmente por la Madre Crescencia. La desaparición 
de esta pintura fue consignada de manera tersa en una 
nota a pie de página. En ella leemos que, en 1928,

[…] un obispo exigió que la pintura fuera retirada de acuerdo 
al Can. 1279 del 16 de marzo de 1928 [el canon promulga-
do por el Papa Pío XI], ya que no era permitido represen-
tar al Espíritu Santo como un adolescente. El superior del 
monasterio [de los frailes franciscanos de Kaufbeuren] hizo 
quemar la pintura sin decirle nada al vice-postulador [de la 
canonización de Crescencia]. El vice-postulador fue informa-
do de esto sólo después de que la pintura fuera incinerada 
(Gatz 1971, 227; traducción del autor; énfasis añadido).

Así, después de doscientos años de haber sido creada, 
la pintura de Ruffini dejó de existir.

4.  EL NACIMIENTO DE LA TRINIDAD 
 CRESCENTINA

La censura papal emitida por Benedicto XIV en 1745 
fue de una claridad meridiana. No obstante ello, parece 
que tuvo poco efecto en el resto del siglo XVIII. Para em-
pezar, tenemos testimonios directos de que la pintura de 
Ruffini estaba a la vista del público entre 1770 y 178022. Y 
probablemente también después de 1780, pues ciertamen-
te estaba expuesta en 1928, cuando Pío XI ordenó que se 
retirara. Por otro lado, las pinturas de Gutenzell, Brühl, 
Winterrieden y Sigmaringen que hemos mencionado an-
teriormente fueron terminadas todas después de 1745. Y 
lo mismo vale para el grabado de Belling.

Pero hay dos descendientes de la imagen Crescentina 
que fueron creados después de la prohibición papal de 
1745 y que son de particular interés para el arte colonial. 
Ambos son grabados. Y ambos presentan al Espíritu Cres-
centino junto con Dios Padre y Dios Hijo. La Trinidad 
Crescentina había nacido.

El primero de estos grabados (Fig. 4), fue producido 
en una de las casas editoras católicas más importantes del 
mundo del siglo XVIII. Nos referimos al Taller Klauber 
de la Villa Imperial de Augsburgo. Vale recalcar que el 
grabado en cuestión fue producido con permiso impe-
rial, es decir Cum Privilegium Sacrae Caesareae Majestatis (o 
C.P.S.C.M.). 

El grabado que nos ocupa fue utilizado para ilustrar 
la tesis de que la Santa Trinidad constituye un solo Dios 
(Sancta Trinitas Unus Deus). Y lo logra colocando a las tres 
personas de la Trinidad en los vértices de una letra A ma-
yúscula, la cual “aunque sea triangular, sigue siendo una 
sola letra”. Sobre el vértice inferior derecho se representa 
al Espíritu Santo Crescentino. 

El grabado servía además de ilustración de La Letanía 
de Loreto, libro de Franz Xaver Dorn (or Dornn), publica-
do por primera vez en la arriba mencionada casa editora 
de Augsburgo, Sede Episcopal de la Diócesis, en 1749. Al 
pie de la imagen, este grabado añade un pasaje bíblico 
recogido en la Vulgata (1 Juan 5:7), …y estos tres son uno.

El segundo descendiente grabado de la Trinidad Cres-
centina que hemos identificado (Fig. 5), fue diseñado y 
publicado por Gottfried Bernhard Göz (1708-1774), una 

20 Acta Apostolicae Sedis, Volumen 20, Número 4, Página 103. Cf. http://www.vatican.va/archive/aas/index_en.htm.
21 La primera de estas representaciones parcialmente cristomorfas fue llevada al lienzo en el siglo XVII por el pintor novohispano Andrés López (Museo 

Nacional de Arte, Ciudad de México, ahora en intenet gracias al Google Cultural Institute); la segunda fue pintada por un artista cusqueño no 
identificado y se encuentra en el Museo de la Antigua Reducción de Trinidad, Paraguay (ver PESSCA 1317B).

22 Ver Gatz (1971, 227).



138 LAS FUENTES GRABADAS DE LA TRINIDAD CRESCENTINA EN EL ARTE COLONIAL

de las figuras más destacadas del rococó alemán. El graba-
do, abierto entre 1744 y 1765, muestra a las tres personas 
de la Trinidad Crescentina sobre un orbe en el que se ve a 
Adán y Eva en el Paraíso Terrenal, trascendiendo así tanto 
el espacio como el tiempo. Este grabado es el décimo-sépti-
mo de una serie que ilustra las festividades católicas (y, en 
el caso que nos ocupa, la Fiesta de la Santísima Trinidad). 
El grabado describe a G.B. Göz como pintor católico y 
grabador de la Corte Imperial, y también proclama que el 
grabado fue impreso en Augsburgo con privilegio imperial 

C.P.S.C.M. En este grabado se aprecia, con toda claridad, 
el Espíritu Santo Crescentino derivado de la pintura de 
Ruffini.

No obstante todos sus galardones de ortodoxia, el se-
gundo de estos grabado (u otro equivalente), logró atraer 
la ira de la censura religiosa en 179723. Pero la verdad es 
que, para estas fechas, las imágenes de la Trinidad Cres-
centina estaban ya fuera del control de los censores. Jakob 
Spieler había pintado un fresco para la Iglesia Parroquial 
de Eglofs (Ravensburg) basado en el grabado de Göz24. Y 
la Iglesia de San Martín, en Kaufbeuren, comisionó un 
notable relieve en bronce tras la misma imagen25. Más allá 
de esto, y gracias a la multiplicidad, portabilidad, y bajos 
costos de los grabados, las iconografías de Klauber y Göz 
se habían esparcido ya por toda Europa. Y, cruzando el 
Atlántico, a los territorios católicos del mundo entero. 

5.  LA TRINIDAD CRESCENTINA 
 EN EL NUEVO MUNDO 

En efecto, en los siglos XVIII y XIX, imágenes de la Tri-
nidad Crescentina se produjeron alrededor del mundo, de 
México a Brasil y de Goa a Quito. Para empezar, el libro 
de Dorn sobre la Letanía Loretana fue re-editado muchas 
veces en el siglo XVIII26. No solo en alemán y latín, sino 
también en holandés, francés, italiano y, lo que es más 
importante para nuestros fines, en castellano27. Copias de 
algunas de estas ediciones se pueden encontrar fácilmen-
te en los dispersos territorios de los imperios españoles y 
portugueses. Y también muchas pinturas basadas en sus 
ilustraciones. Una de ellas es un fresco en el Monasterio 
de Santa Catalina de Siena de Arequipa (Fig. 6). Está ba-
sada en el grabado de Klauber de la Trinidad Crescentina. 
Otra se encuentra en la Iglesia de Nuestra Señora de Laja, 
en Bolivia (Fig. 7). También sigue muy de cerca al grabado 
de Klauber. Y una tercera es un fresco del Seminario Pa-
triarcal de Rachol. Este seminario no se encuentra en las 
Américas, sino en Goa, India (Fig. 8). 

Es interesante notar que las dos piezas americanas en 
cuestión difieren en un pequeño detalle de la pieza goana: 

23 En 1797, el Cardenal Christoph Anton Migazzi, Obispo de Viena, se quejó ante el Ministro Conde Lazansky de que un encuadernador de Viena 
vendía un grabado de la Trinidad con el Espíritu Santo en forma de hombre joven (el grabado tenía impresa la aprobación de los censores im-
periales). El Cardenal Migazzi reiteró el argumento original por el cual las representaciones de la Trinidad habían de basarse en las Escrituras (es 
decir, para no impartir ideas erróneas entre la gente común y para no dar pie a burlas protestantes). El Conde Lazansky respondió con perplejidad, 
indicando que el grabado no era en absoluto reciente. Y que había sido producido por un artista católico en Augsburgo, supuestamente con la 
aprobación del obispo local (ver Wiedemann 1873, 368-369). Este grabado fue eventualmente suprimido.

24 Kosel 1998, Abb. 34-35.
25 Kosel 1998, Abb. 37.
26 Ver Amaral 2011 y Stoll 2013.
27 Una de las ediciones castellanas fue publicada en Valencia por la Viuda de Joseph de Orga en 1768, Para esta edición, los finos grabados sobre 

plancha de cobre realizados por Klauber fueron reemplazados por xilografías toscas pero fieles al original. Van firmadas Lucchesini en el taco de 
madera.

Fig. 5  Festum SS. Trinitatis Unus Deus Gottfried Bernhard Göz. Grabado 
al buril y a la puntilla. Augsburgo, 1744 - 1765. Fotografía: Archivo PESSCA.



139VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

mientras que la pieza goana muestra al Profeta Jeremías 
con el brazo izquierdo plegado, las piezas americanas lo 
presentan con el brazo izquierdo extendido28. Esta dife-
rencia se debe a que la pieza goana usó una de las versio-
nes del grabado del Taller Klauber (Stoll I; Fig. 9), mien-
tras que las versiones americanas usaron otra (Stoll II; ver 
arriba Fig. 4). La diferencia entre ambas fuentes también 
explica otras pequeñas diferencias entre estas piezas. Así, 
las versiones americanas muestran un querubín debajo de 
la Virgen mientras que la goana muestra varios. Y el que-
rubín que se acerca a Jeremías sobrevuela paralelo al suelo 
en las versiones americanas pero desciende en picada en 
la versión goana.

Y aun mejor fortuna tuvo el grabado de Göz. Una ver-
sión particularmente fiel al grabado se puede ver en la Fig. 
1, pintura del artista quiteño Nicolás Cortés de Alcocer 
(fl. 1787-1816). Aparte de los cambios inherentes a una 
traducción del lenguaje gráfico al pictórico29, Cortés de 
Alcocer añade ciertos elementos ornitológicos a la imagen 
grabada –en particular un pavo real y una grulla–. Tam-
bién cercana al grabado de Göz está una pintura del des-
tacado artista novohispano Miguel Cabrera (1695-1768) 
(Fig. 10). Efectuando un acercamiento composicional a la 
Trinidad y al Orbe Terrenal, Cabrera se concentra en los 
cielos, poblándolos de dos coros de querubines. Un tercer 
descendiente cercano del grabado de Göz es una pintura 
anónima sobre los cielos de la Capilla Mayor de la Iglesia 
de San José de Itapanhoacanga (Minas Gerais, Brasil, siglo 
XVIII) “(PESSCA 2237B)”.

Pero las traducciones del lenguaje gráfico de Göz no 
son todas al lenguaje pictórico. También tenemos tra-
ducciones al lenguaje escultórico. Buen ejemplo de ello 
es un relieve de madera policromada atribuida al notable 
artista quiteño Manuel Chili, más conocido como Caspi-
cara (siglo XVIII). Es interesante notar cómo el Triángulo 
Trinitario y el Orbe Terrestre adquieren mayor protago-
nismo en la talla de Caspicara –el primero al aumentar de 
tamaño y al ser sobredorado–; el segundo al ser portado 
por querubines. Nubes y ropajes adquieren además mayor 
dramatismo en Caspicara. Y la paloma del Espíritu Santo, 
junto con su aureola, se separan del pecho del joven Cres-
centino, se agigantan, y se elevan, coronando así toda la 
composición (“PESSCA 2381B)”.

Existe una segunda traducción escultórica del modelo 
gráfico de Göz (Fig. 11). Se trata de una talla sobre caolín 
policromado del siglo XVIII. Está conservada en el Museo 
Jijón y Caamaño de la Pontificia Universidad Católica del 
Ecuador. En esta talla, la composición de Göz reposa so-
bre un pedestal rococó flanqueado por dos querubines. 

Fig. 6  SSM Trinidad - Un Dios Verdadero Artista No Identificado. Fresco, 
s. XIX. Monasterio de Santa Catalina de Siena, Arequipa, Perú. 
Fotografía: Archivo PESSCA.

Fig. 7  Sancta Trinitas Unus Deus Artista Cusqueño No Identificado. 
Óleo sobre lienzo, s. XVIII. Iglesia de Nuestra Señora, Laja, Bolivia. 
Fotografía: Archivo PESSCA.

28 El pasaje bíblico aludido aquí es Jeremías 1: 6-9.
29 Ver Ojeda (en prensa).



140 LAS FUENTES GRABADAS DE LA TRINIDAD CRESCENTINA EN EL ARTE COLONIAL

Esta es una solución artística al problema físico creado 
por la traducción del lenguaje gráfico al escultórico. ¡No 
es lo mismo grabar una Trinidad sobre una esfera que 
tallar un volumen tridimensional de esta composición y 
someterlo a la implacable fuerza de la gravedad! 

Es interesante notar que algunas de las pinturas colo-
niales de la Trinidad Crescentina presentan modificacio-
nes significativas al grabado de Göz. Así, Nicolás Cortés 
de Alcocer realizó  una segunda pintura de la Trinidad 
Crescentina (Fig. 12). En ella, la Trinidad celestial se yux-
tapone a su contraparte terrenal –La Sagrada Familia com-
puesta de Jesús, María, y José–30. Mientras que la Trini-
dad Celestial forma un triángulo que apunta hacia abajo, 
la Trinidad Terrenal invierte la composición y forma un 
triángulo que apunta hacia arriba. Las poses de las figuras 
en los vérices correspondientes son, sin embargo, las mis-
mas: Como Dios Padre, José tiene el brazo derecho dobla-
do con la mano sobre el pecho mientras el brazo izquierdo 
se extiende hacia un lado; como Dios Espíritu Santo, El 
Niño Jesús tiene ambos brazos extendidos hacia los lados, 
y tiene una imagen del Sagrado Corazón sobre el pecho, 
precisamente donde Dios Espíritu Santo tiene una palo-

ma. Y, como Dios Hijo, María tiene ambas manos sobre el 
pecho. La pintura añade, además, la inscripción Cor meum 
jungatur vobis ‘¡Que mi corazón se una al tuyo!’ (1 Crón. 
12: 17) en el lugar en el que el grabado de Göz colocó la 
inscripción trinitaria Et hi tres unum sunt (1 Juan 5:7), aña-
diendo, de este modo, una devoción al amor de Dios a la 
devoción original a la Trinidad.

Como indicamos anteriormente, el grabado de Göz 
coloca a la Trinidad sobre un orbe en el cual se ve el Pa-
raíso Terrenal. La pintura de Cortés de Alcocer que esta-

Fig. 8  Sancta Trinitas Unus Deus. Artista Goano No Identificado. Fresco, s. XVIII. 
Monasterio Patriarcal de Rachol, Goa, India. Fotografía: Archivo PESSCA.

Fig. 9  Sancta Trinitas Unus Deus (Versión Stoll I). Taller Klauber. 
Grabado al buril. Augsburgo, 1749 y siguientes. Fotografía: Archivo PESSCA.

30 Ver Stratton-Pruitt 2012, p. 293.



141VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

mos discutiendo deja de lado este orbe, y lo reemplaza por 
una representación de la Trinidad Terrenal. Es interesante 
por tanto comparar esta pintura con otra pintura quiteña 
que preserva el Orbe Terrenal, pero sólo como punto de 
apoyo tradicional de la Virgen de la Inmaculada Concep-
ción representada como Mujer del Apocalipsis y conocida 
como La Virgen de Quito (Fig. 13). La imagen proviene de 
la famosa escultura presentada por Bernardo de Legarda 
(m. 1773) al Convento de San Francisco de Quito el 8 de 
diciembre (Fiesta de la Inmaculada Concepción), de 1734. 
A un lado de la Virgen de Quito están Santa Mariana 
de Jesús, La Azucena de Quito, y San Juan Nepomuceno 
–santo de gran devoción en Quito–. La imagen de Göz 
se adapta, pues, aun más a las sensibilidades y devociones 
quiteñas.

Fig. 10  Trinidad Crescentina. Miguel Cabrera. Óleo sobre tela, s. XVIII. 
Colección particular, Zacatecas, México. Fotografía: cortesía de María del 
Consuelo Maquívar, De lo Permitido a lo Prohibido: Iconografía de la Santísima 
Trinidad en la Nueva España. Ciudad de México, Miguel Ángel Porrúa, 2006.

Fig. 11  Trinidad Crescentina Artista Quiteño No Identificado. Escultura 
de caolín policromada. s. XVIII. Museo Jijón y Caamaño de la Pontificia 
Universidad Católica del Ecuador. Fotografía: Archivo PESSCA.

Más allá de las simples adaptaciones, es interesante no-
tar que los artistas quiteños transformaron radicalmente a 
la Trinidad Crescentina, convirtiéndola en su contraparte 
canónica (La Trinidad Canónica). Esta “normalización” 
de la imagen Crescentina se alcanzó a través de una rein-
terpretación radical del Espíritu Santo Crescentino como 
Virgen María. Esto puede verse en una pintura del Museo 
Jijón y Caamaño de Quito (Fig. 14). Dotando al Espíritu 
Crescentino de una larga cabellera y colocándole una me-
dia luna a sus pies, el artista quiteño lo convirtió en una 
representación de la Virgen María31. Al separar la paloma 
del pecho del Espíritu Santo, la nueva imagen de la Vir-
gen María podía quedar rodeada de la Trinidad, represen-
tada ahora a través de las imágenes canónicas del Padre, 
El Hijo, y el Espíritu Santo. Si esta reinterpretación fue 
una lectura equivocada del grabado de Göz o una apro-
piación intencional de la misma es algo que queda por 
determinar.

31 Agradezco a Eduardo Limón la observación de la media luna.



142 LAS FUENTES GRABADAS DE LA TRINIDAD CRESCENTINA EN EL ARTE COLONIAL

Fig. 12  Trinidad Crescentina y Trinidad Terrenal. Nicolás Cortés de Alcocer. 
Óleo sobre lienzo. ss. XVIII - XIX. Antes en el Museo Filanbanco; 
paradero actual desconocido.

Fig. 13  Trinidad Crescentina, Virgen de Quito, Mariana de Jesús y San Juan 
Nepomuceno. Artista Quiteño No Identificado. Óleo sobre lienzo, 
s. XVIII. Museo del Banco Central del Ecuador. Fotografía: Archivo PESSCA.



143VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 14  La Virgen María y la Trinidad Adorada por Santos Dominicos y Franciscanos. 
Artista Quiteño No Identificado. Óleo sobre zinc, s. XVIII. Museo Jijón y Caamaño de 
la Pontificia Universidad Católica del Ecuador, Quito, Ecuador. 
Fotografía: Cortesía de Suzanne Stratton-Pruitt y Judy Bustamante, El Arte de la 
Pintura en Quito Colonial. Philadelphia, Saint Joseph’s University Press, 2012.



144 LAS FUENTES GRABADAS DE LA TRINIDAD CRESCENTINA EN EL ARTE COLONIAL

BIBLIOGRAFÍA

Amaral, Rubem (2011), “Bibliography of the Litany of Loretto illus-
trated with emblematic plates by the Brothers Klauber, of 
Augsburg, or after them”. Society for Emblem Studies Newslet-
ter 48:10-16. Disponible en línea en: http://german.lss.wisc.
edu/~smoedersheim/ses/SESNewsletter48.pdf

Amodio, Emanuele (2005), “El monstruo divino: Representaciones 
heterodoxas de la Trinidad en el barroco latinoamericano”. 
Manierismo y Transición al Barroco: Memorias del III Encuentro So-
bre Barroco. La Paz, Unión Latina, pp. 91-104.

Boespflug, François (1984), Dieu dans l’art. Sollicitudini Nostrae de Benoît 
XIV (1745) et l’affaire Crescence de Kaufbeuren. París, Les Édi-
tions du Cerf. 

Gatz, Johannes (Ed.) (1971), Crescentia Höss v. Kaufbeuren in der Sicht 
ihrer Zeit; eine wertvolle Quellenschrift von 1780 nach der Hand-
schrift v. P. Dominikus Ott SJ. Landshut, Solanus-Druckerei.

Kosel, Karl (1998), “Die selige Crescentia Höß von Kaufbeuren (1682-
1744): Zur Ikonographie ihrer Visionen, 2. Teil.” Jahrbuch des 
Vereins für Augsburger Bistumsgeschichte e. V. 32: 219-241.

Maquívar, María del Consuelo (2006), De lo permitido a lo prohibido. 
Iconografía de la Santísima Trinidad en la Nueva España. Ciudad 
de México, Instituto Nacional de Antropología e Historia, 
Grupo Editorial Miguel Ángel Porrúa.

Mujica Pinilla, Ramón (2002), “El arte y los sermones”. En Mujica 
Pinilla, Ramón et al. (Eds.) El Barroco Peruano. Lima, Banco de 
Crédito del Perú, pp. 219-313.

Oehler, Hans Albrecht (1994), “Die Heilig-Geist-Vision der seligen 
Crescentia von Kaufbeuren in der Kunst Südwestdeutsch-
lands.” Jahrbuch des Vereins für Augsburger Bistumsgeschichte e. V. 
29: 160-174.

Ojeda, Almerindo (en prensa) “El uso de grabados en el arte colonial: 
Una aproximación al corpus boliviano”. Suzanne Stratton-
Pruitt (Ed.) El Arte de la Pintura en Bolivia Colonial. Philadel-
phia, St. Joseph’s University Press.

Sartor, Mario (2007), “La Trinidad Heterodoxa en América Latina.” 
Procesos, Revista Ecuatoriana de Historia (Quito) 25: 9-43.

Schenone, Héctor (1998), Iconografía del Arte Colonial. Jesucristo. Buenos 
Aires, Fundación Tarea.

Sebastián, Santiago (1968), “La representación heterodoxa de la Trini-
dad en Hispanoamérica.” Anales del Instituto de Arte Americano e 
Investigaciones Estéticas (Buenos Aires) 21: 70-74.

Stoll, Peter (2013), “Zweites Augsburger Rokoko: Die Lauretanische 
Litanei der Brüder Klauber und ihre Rezeption in Frankreich”. 
OPUS Augsburg, dem Publikationsserver der Universität 
Augsburg. Disponible en línea en: http://opus.bibliothek.uni-
augsburg.de/opus4/frontdoor/index/index/docId/2362

Stoll, Peter (2014), “Crescentia Höß of Kaufbeuren and her vision of 
the Spirit as a young man”. Augsburg. Disponible en línea en: 
http://opus.bibliothek.uni-augsburg.de/opus4/frontdoor/in-
dex/index/docId/2637

Stratton-Pruitt, Suzanne (Ed.) (2012), El Arte de la Pintura en Quito Co-
lonial [= Early Modern Catholicism and the Visual Arts Series, 6]. 
Philadelphia, Saint Joseph’s University Press.

Weileder, Andreas (2001), “Die Akten der Untersuchung über Crescentia 
Höß, verstorbene Oberin des Franziskanerinnenklosters zu 
Kaufbeuren, aus dem Jahr 1744”. En Die heilige Crescentia 
von Kaufbeuren im Spiegel der ersten Befragung durch Eusebius 
Amort und Giovanni Battista Bassi im Jahr 1744 [= Kaufbeurer 
Schriftenreihe, 3]. Thalhofen, Bauer, pp. 6-123. 

Wiedemann, Theodor (1873), “Die kirchliche Bücher-Censur in der 
Erzdiöcese Wien. Nach den Akten des fürsterzbischöflichen 
Consistorial-Archiv in Wien.” Archiv für Österreichische Geschichte 
50: 353-520.

Almerindo E. Ojeda
Proyecto para el Estudio de las Fuentes Grabadas del Arte Colonial (PESSCA)
University of California at Davis / Pontificia Universidad Católica del Perú
http://artecolonial.org



145VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

OBJETOS FORÁNEOS EN IMÁGENES PROPIAS.
ENTRECRUZAMIENTOS Y APROPIACIONES 

EN LA PINTURA DIECIOCHESCA NEOGRANADINA*

OLGA ISABEL ACOSTA LUNA / COLOMBIA

El  29 de mayo de 1628 el encomendero y alférez mayor 
de Santafé, Juan Clemente de Chávez, dispuso en su 
testamento el legado de algunas de sus propiedades 

para la fundación en Santafé de Bogotá de un convento 
femenino de la orden dominicana con el título de Santa 
Inés de Montepulciano, santa italiana que nace en 1268 y 
muere en 13171. Según el cronista Juan Flórez de Ocáriz, 
Chávez tomó esta decisión tras hacer una confesión general 
de su vida en el Convento de Santo Domingo en Santafé 
donde pudo tener acceso a lo que el cronista denominó 
“libros espirituales para fervoriçarse mas en devoción”2. En-
tre los libros consultados Chávez habría ojeado La Historia 

General de Santo Domingo y de su Orden de Predicadores escrita 
por los frailes dominicos Hernando de Castillo y Ioan Lo-
pez, publicada en Valladolid entre 1592 y 16133 y donde se 
encontraba consignada la vida de Santa Inés de Montepul-
ciano que le llamó especialmente la atención. Aunque en 
su testamento Chávez se refería a Inés de Montepulciano 
como una santa y ya para entonces en Puebla de los Ánge-
les se había fundado en 1626 otro convento dominicano en 
su honor, lo cierto es que la beata sólo fue canonizada por 
el papa Benedicto XIII el 12 de mayo de 17264.  

A pesar de las imprecisiones alrededor del proceso de 
canonización, el Monasterio de Santa Inés de Montepul-

1 *Este texto debe mucho a los equipos de trabajo y a la directora del Museo Colonial y Santa Clara quienes me permitieron hacer parte de procesos 
relacionados con el rescate de la colección pictórica del Monasterio de Santa Inés de Montepulciano en Bogotá. A su vez a Laura Liliana Vargas 
Murcia, colega y compañera en varias de estas aventuras, a la generosidad y confianza de las religiosas inesitas y especialmente a sor Teresita de la 
Caridad, sin cuyo espíritu trasgresor hubiera sido imposible acceder al estudio y conocimiento de este valioso patrimonio.

  Chávez determinó que “(…) en las cassas de nuestras moradas se funde un monasterio de la Orden del Señor Santo Domingo, debajo de su regla, 
con el título de Santa Ignes de Monte Pulquíssiano [sic]”, tomado de: AMSIMB (Archivo del Monasterio de Santa Inés de Montepulciano de 
Bogotá) Transcripción del testamento de Dn Juan Clemente Chavez del 29 de mayo de 1628 realizada en 1769 debido a un pleito por la pertenencia de un pan-
tano en el Valle de Boxaca, f. 29 v. Sobre la historia del monasterio véase: Acosta Luna, Olga Isabel y Vargas Murcia, Laura Liliana, “El Monasterio 
de Santa Inés de Montepulciano en Santafé de Bogotá”, en: Museo de Arte Colonial, Una vida para contemplar. Serie inédita: Vida de Santa Inés de 
Montepulciano, O.P., Museo de Arte Colonial (Bogotá: Ministerio de Cultura, 2012) 18-25.

2 Flórez de Ocáriz, Juan, Genealogías del Nuevo Reino de Granada, edición facsimilar de la impresión de Madrid de 1674, Instituto Caro y Cuervo/
Instituto Colombiano de Cultura Hispánica, Bogotá, 1990 [1674], 176.

3 De Castillo, Hernando, Fray. Segunda parte de la Historia General de Sancto Domingo y de su Orden de Predicadores por el maestro Fray Hernando de Castillo 
de la misma Orden con Privilegio (Sant Pablo de Valladolid: Diego Fernandez de Cordova, Impresor del Rey, 1592), capítulos XXXII y XXXIII. Lopez, 
Ioan, Fray. Tercera parte de la Historia General de Santo Domingo y de su Orden de Predicadores. Por don Ioan Lopez Obispo de Monopoli de la misma Orden 
(Valladolid: Francisco Fernandez de Cordova, 1613), capítulo V.

4 Sobre el convento y la Iglesia de Santa Inés de Montepulciano en Puebla de Los Ángeles, ver: Amerlinck de Corsi, María Concepción y Ramos 
Medina, Manuel. Conventos de monjas. Fundaciones en el México virreinal (México: Grupo Condumex, 1995), 174-178.



146 OBJETOS FORÁNEOS EN IMÁGENES PROPIAS...

ciano fue fundado el 19 de julio de 1645 por tres religiosas 
del Convento de la Concepción de Santafé, entre quienes 
estaban una hermana y una sobrina del entonces ya difun-
to Juan Clemente de Chávez5. Sabemos que las inesitas, 
como se le conoce a estas religiosas, permanecieron en el 
monasterio original hasta 1863 cuando fueron exclaustra-
das por el gobierno nacional durante la Desamortización 
de Bienes de Manos Muertas. La fábrica, a la cual nunca 
volvieron las religiosas, sobrevivió varios años abandona-
da y habitada por otras comunidades y finalmente entre 
1956 y 1957 fue demolida para dar paso a la construcción 
de una avenida que debía atravesar la ciudad de centro a 
sur, conocida hoy como la carrera décima. 

Por su parte, tras la exclaustración, es poco lo que se 
sabe de las religiosas de Santa Inés, algunas permanecie-
ron clandestinas y continuaron llevando las riendas de 
la comunidad discretamente hasta 1909 cuando un gru-
po que se encontraba exiliado en el Convento de Santa 
Catalina de Siena en la Habana Cuba, retornó a la vida 
monástica y reavivó abiertamente la comunidad en otra 
construcción colonial del centro de Bogotá. En 1961 se 
mudaron nuevamente a un antiguo colegio al norte de la 
ciudad de donde se trasladaron en el 2013 a una nueva 
edificación en una población cercana a Bogotá6.

A pesar de los ires y venires del monasterio de Santa 
Inés, sus religiosas lograron conservar buena parte de su 
patrimonio mueble, sobre todo de su colección pictóri-
ca que desde el 2005 se convirtió en una preocupación 
conjunta con los Museos Colonial y Santa Clara de Bo-
gotá7. Desde entonces y gracias a la labor en equipo, se 
ha empezado a recuperar, inventariar, catalogar, estudiar y 
divulgar un amplio acervo pictórico datado desde el siglo 
XVII hasta el XX. Justamente este escrito quiere llamar la 
atención sobre algunas de las obras de la colección que 
proponen transformaciones en torno al lenguaje pictórico 
en Santafé entre los siglos XVII y XVIII que sugieren la 
apropiación de temas y formas a partir de entrecruzamien-
tos y mezclas presentes en los lienzos.

MESTIZAJE, ENTRECRUZAMIENTOS 
Y APROPIACIONES

Para el caso colombiano hasta hace pocos años los 
conventos femeninos eran apenas un tema a considerar 
por la historiografía, esto es algo que se ha venido solven-
tando desde la década de 1990 gracias a investigaciones 
procedentes de la Historia y la Literatura especialmente 
y que han logrado visibilizar el papel significativo de los 
conventos femeninos y sus religiosas en la cultura neogra-
nadina8. Para el caso específico de las religiosas de Santa 
Inés, curiosamente el conocimiento que tenemos ha esta-
do relacionado con su patrimonio mueble. Fue así cómo 
a modo de primicia se reveló la existencia de algunas de 
sus pinturas en 1968, con motivo de la organización de  
la exposición de Arte Religioso de la Nueva Granada en el 
marco del XXXIX Congreso Eucarístico y la visita del Papa 
Pablo VI a Colombia9. A pesar de este impulso, al ser una 
colección de un monasterio de clausura tuvo poca visibi-
lidad hasta el año 2005 cuando equipos de trabajo del 
Museo Colonial pudieron acceder a su acervo pictórico. 
La observación detallada de las obras da cuenta de múlti-
ples particularidades especialmente en los desarrollos de 
iconografías particulares que muestran algunas pinturas 
del siglo XVIII que se valieron de diversos tipos de cruces 
de modelos visuales, pero también de contextos propios 
en la representación de historias, imágenes y objetos en 
sus lienzos. 

Esta contribución no busca, sin embargo, señalar o 
definir pinturas “mestizas”, sino formular un desarrollo 
de mezclas y entrecruzamientos que se dieron en las for-
mas visuales y cómo su comprensión nos puede acercar 
al contexto particular del Monasterio de Santa Inés. Vale 
resaltar que para el caso neogranadino, el mestizaje como 
objeto de estudio no ha gozado de tanta resonancia como 
en otros espacios del antiguo Virreinato del Perú. Sin em-
bargo, entre las décadas de 1940 a 1980 autores como Ga-
briel Giraldo Jaramillo, Eugenio Barney Cabrera y Fran-

5 Flórez de Ocáriz, Genealogías, 178.
6 Acosta Luna, Olga Isabel y Cruz Medina, Juan Pablo, Entrevista a Sor Teresita de la Caridad, 16 de julio del 2012.
7 Toquica, Constanza, “Presentación: Fuga-Mundi”, en Museo de Arte Colonial, Una vida para contemplar, pp. 5-9.
8 Véase por ejemplo: Toquica, María Constanza, A falta de oro: linaje, crédito y salvación. Una historia del Real Convento de Santa Clara de Santafé de 

Bogotá, Siglos xvii y xviii, (Bogotá: Universidad Nacional de Colombia, 2008).
9 Gil Tovar, Francisco y Arbeláez Camacho, Carlos, “Arte religioso en la Nueva Granada. Exposición XXXIX Congreso Eucarístico Internacional. 

Bogotá Agosto 1968”, (Bogotá: Ediciones Sol y Luna, 1968), 162 (sin paginación).



147VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

cisco Gil Tovar se ocuparon de establecer encuentros con 
lo indígena en el arte motivados más por un prejuicio que 
dominó durante años la historiografía del arte colonial en 
Colombia relacionado con la pobre valoración dada a las 
producciones artísticas neogranadinas10. Como lo ha for-
mulado recientemente Juan Ricardo Rey se buscó enton-
ces mostrar el arte neogranadino como una hibridación 
donde ha predominado lo blanco sobre lo indio y lo afri-
cano y se formularon para ello una serie de castas estéticas 
como lo hispanoindio, luso indio, indoafricano, afroin-
dio, euroindio, indoeuropeo, hispanoindoafricano, afro-
hispánico e indoafroespañol11. Los estudios relacionados 
con imágenes neogranadinas de las dos últimas décadas 
han estado motivados más por preocupaciones planteadas 
desde la historia cultural y se han alejado del problema del 
mestizaje, quizá en respuesta al prejuicio mencionado o al 
no encontrar ejemplos visuales tan claros como sí se han 
hallado en otros espacios del Virreinato del Perú. 

En este sentido, son sobre todo de utilidad para este 
análisis las aproximaciones antropológicas realizadas en 
los últimos años para el contexto neogranadino y que no 
necesariamente se han ocupado de las imágenes. Así no 
se puede pasar por alto el trabajo publicado en el 2014 
por Joanne Rappaport The Disappearing Mestizo. Configu-
ring Difference in the Colonial New Kingdom of Granada don-
de expone la precariedad del concepto “mestizaje” al ser 
una categoría que para el siglo XVII desapareció como un 
identificador sociológico eficaz, lo cual refleja la comple-
jidad de la realidad colonial en su ordenamiento social, 
legal y simbólico12. En esta misma línea, Carl Langebaek 
en Los Herederos del Pasado del 2009, desecha la categoría 
de mestizaje para comprender la apropiación del indio y 
su pasado en el Nuevo Reino desde la Conquista por con-
siderarla una ideología de carácter racial que no ayuda a 
entender la ambigüedad de la diferencia con el otro13. 

Así, las siguientes reflexiones se desmarcan de la for-
mulación racial de los entrecruzamientos y mezclas de for-
mas e ideas visuales y se concentran más en la complejidad 
y riqueza que estos encuentros múltiples proponen y que 

formulan a su vez la flexibilidad del fenómeno que para el 
caso de las obras de Santa Inés que se mencionarán mues-
tran sus diversos matices y divergencias, donde se superpo-
nen las geografías y las temporalidades, permitiendo que 
en estas imágenes conviva lo viejo y lo nuevo y lo foráneo 
y lo propio. 

EL NACIMIENTO DE SANTA INÉS, 
UN CASO DE ESTUDIO

La pintura El Nacimiento de Santa Inés de Montepulciano 
(Fig. 1) es un buen caso de estudio para los propósitos 
expuestos. La obra pertenece a una serie de por lo menos 
ocho lienzos sobre la vida de Santa Inés de Montepulcia-
no. Desde 1968 la serie fue atribuida a un pintor de nom-
bre Jerónimo López quien la habría realizado en el siglo 
XVII, sin embargo recientemente se ha establecido que tal 
autoría y datación serían erróneas y se propone mantener 
el anonimato de la serie que habría sido realizada en la 
segunda mitad del siglo XVIII14. 

 La pintura en la que me concentraré representa el 
momento posterior al nacimiento de la Santa. Así en un 
primer plano la niña es cargada en brazos por una mujer 
mayor que está rodeada por otras dos mujeres, quienes se 
disponen a vestir a la pequeña. Al lado de la recién naci-
da se encuentra un cordero, que se refiere a un atributo 
característico de la Santa y de la Santa Inés romana y que 
se debe al parecido fonético del nombre Agnes (Inés) con 
el vocablo latín Agnus que significa cordero. Atrás de este 
grupo vemos a la madre de Inés, postrada en una cama 
y atendida por dos mujeres, una le da de comer y la otra 
arregla la cortina de la cama, probablemente para permi-
tirle ver a su hija. Al fondo a la izquierda hay una cortinilla 
corrida que permite ver una habitación donde se encuen-
tra una niña de rodillas rezando ante un crucifijo, quien 
no es otra que la devota Santa Inés años después.

Sabemos que tanto el nacimiento como las demás 
escenas representadas en la serie bogotana de la vida de 

10 Véase por ejemplo: Barney Cabrera, Eugenio, Temas para la Historia del Arte en Colombia, (Bogotá: Universidad Nacional,1970), Arbeláez Camacho, 
Carlos y Gil Tovar, Francisco, El arte colonial en Colombia, (Bogotá: Ediciones Sol y Luna, 1968) y Giraldo Jaramillo, Gabriel, La pintura en Colombia, 
(México: FCE, 1948).

11 Rey-Márquez, Juan Ricardo, “La imagen colonial neogranadina y su aura mediocritas”, en: Sztuka Ameryki Łacińskiej / Arte de America Latina, – 
Studia o sztuce kolonialnej, nowoczesnej i współczesnej / Estudios del arte colonial, moderno y contempóraneo (vol. 2, 2012), 153 – 163, acá 155.

12 Rappaport, Joanne, The Disappearing Mestizo. Configuring Difference in the Colonial New Kingdom of Granada, (Durham: Duke University Press, 2014).
13 Langebaek Rueda, Carl Henrik, Los Herederos del Pasado. Indígenas y pensamiento criollo en Colombia y Venezuela, (Bogotá: Uniandes, 2009), Tomo I, 13.
14 Museo de Arte Colonial, Una vida para contemplar. Serie inédita: Vida de santa Inés de Montepulciano, O.P., Museo de Arte Colonial (Bogotá: Minis-

terio de Cultura, 2012).



148 OBJETOS FORÁNEOS EN IMÁGENES PROPIAS...

Fig. 1  Maestro de la serie de Santa Inés de Montepulciano. 
Nacimiento de Santa Inés de Montepulciano. Ca. 1775. Óleo sobre tela. 
251 x 189 cm. Colección particular. Fuente: Museo Colonial. Bogotá.



149VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Santa Inés no se basaron en ninguna serie particular de 
grabados dedicada a la santa italiana, porque un ciclo se-
mejante nunca fue realizado hasta donde se ha podido 
constatar. Así la serie bogotana es el resultado de cruces 
de textos y de algunos pocos grabados existentes relacio-
nados con la vida de la santa, y sobre todo con la Virgen 
Maria15. La biografía de Santa Inés de Montepoliciano, 
escrita por primera vez por el beato Raimundo de Capua 
en 1366, narra que su nacimiento estuvo acompañado de 
signos extraordinarios y de grandes resplandores que ilu-
minaron la habitación donde ella nació16. Biógrafos do-
minicos posteriores añadieron que el cielo festejó “su naci-
miento aziendo arder muchas achas en el quarto donde estava la 
madre des infantando, las quales desaparecieron luego que nacio 
la niña, como estrellas al nacer del Sol, pronosticando que nacia 
al mundo una nueva luz, que con sus resplandores le exclarecia 
con los ejemplos de su virtud”17. La pintura bogotana ilustra 
pues este suceso que también se resalta en la inscripción 
de la pintura, al lado inferior derecho del lienzo. 

Aunque la escena está representada en una de las lu-
netas del claustro de Santa Inés en Montepulciano ela-
boradas entre el siglo XVII y XVIII, la composición de la 
pintura bogotana, sus personajes y su disposición, no se 
relacionan con la representación italiana. Por otro lado, 
el lienzo que ilustra el nacimiento de Santa Inés sí se ase-
meja a diferentes nacimientos de santos que nos ofrece la 
pintura neogranadina donde se emplea una composición 
semejante como el lienzo sobre Santo Domingo Guzmán 
de la colección del Museo Colonial en Bogotá atribuido a 
Gregorio Vásquez de Arce y Ceballos (Fig. 2) y el Nacimien-
to de Santa Teresa también del siglo XVIII erróneamente 
atribuida a Jerónimo López18. No deja de llamar la aten-
ción que los nacimientos de Santa Inés, Santo Domingo 
y Santa Teresa recuerdan a su vez el nacimiento de la mis-
ma Virgen María ilustrado en grabados de artistas como 
Adriaen Collaert a partir de dibujos de Johannes Stra-
danus perteneciente a la serie de diecisiete láminas realiza-
dos hacia 1589 sobre la vida de la Virgen María (Fig.3)19. 
Si bien la pintura de Santa Inés se pudo basar en uno o 
varios grabados, el suceso es recreado en un ambiente par-
ticular quizá escenificado en un espacio local existente en 
el siglo XVIII donde los objetos empleados y las acciones 
representadas refuerzan esta impresión.

Fig. 2  Gregorio Vásquez de Arce y Ceballos (atribuido), 
Nacimiento de Santo Domingo. Segunda mitad del siglo XVII. Óleo sobre lienzo
Muse Colonial Bogotá. Fuente: Museo Colonial. Bogotá.

Fig. 3  Nacimiento de la Virgen María. Adriaen Collaert. A partir de dibujos 
de Johannes Stradanus. ca. 1613. Grabado sobre papel.

15 Ibid, 42 - 48.
16 Tomado de: Centi, P. y Timoteo, M., Santa Inés de Montepulciano. Virgen Dominicana (Bogotá: S.E, 1977), p. 6. 
17 Manrique, Alonso, Fray y Marques, Domingo Maria, fray, Sacro Diario Dominicano Tomo segundo en el qual se contienen las vidas de los Santos, Beatos, y 

Venerables, que passaron desta a mejor vida en los tres meses abril, mayo y junio, compuesto en italiano de diversos autores por el Ilustrissimo, y Rev. Señor D. Fr. 
Domingo Maria Marques Obispo de Puzol del mismo Orden y Aumentado en Español de nuevas vidas, è ilustrado de indices y márgenes por el M.R.P. (Venecia: 
Convento San Pablo de Valladolid, 1697), p. 80.

18 Álvarez White, María Cecilia et al. Tesoros artísticos del Convento de las Carmelitas Descalzas de Santafé de Bogotá (Bogotá: Universidad Nacional de 
Colombia y Convenio Andrés Bello, 2005) No. Cat.: 34, 172s.

19 F.W.H. Hollstein’s Dutch & Flemish etchings and woodcuts 1450 - 1700, (Hertzberger, Ámsterdam: 1949–2007). The Collaert Dynasty, Parte III, 74, No. 550/I. 



150 OBJETOS FORÁNEOS EN IMÁGENES PROPIAS...

EN BUSCA DE LO PARTICULAR ENTRE 
OBJETOS FORÁNEOS Y ACCIONES LOCALES

Como lo demuestran los estudios que se han realizado 
sobre el parto en la América Hispana durante el periodo 
colonial, éste solía ser un momento ante todo femenino, 
como lo muestra la pintura donde los hombres difícil-
mente tenían cabida20. Dentro del grupo de mujeres, la 
principal responsable que todo saliera bien era la partera, 
matrona o comadrona, debido a que los médicos no se 
empezaron a ocupar del parto sino hasta el siglo XIX21. 
Siguiendo esta idea, en la pintura podemos identificar a la 
partera como la mujer mayor que carga en sus brazos a la 
pequeña Inés y por lo menos a una de sus acompañantes 
como su tenedora que son auxiliadas por familiares mu-
jeres de la madre, vecinas, sirvientas y criadas, como era 
usual en estos casos22. 

Grabados como el de Adriaen Collaert muestra en el 
primer plano que la matrona ayudada por otras mujeres 
bien se dispone a lavar al recién nacido o tras hacerlo pro-
cede a secar su cuerpo, por su parte dos pinturas santa-
fereñas del nacimiento de la Virgen atribuidas a Baltasar 
de Vargas Figueroa y datadas en el siglo XVII muestran 
el momento del baño de la recién nacida (Figs. 4 - 5). La 
pintura de Santa Inés se ocupa a su vez de un momento 
posterior, tras bañar a la pequeña en la palangana y utilizar 
para secarla unas sábanas o toallas blancas ahora recogidas 
en un lebrillo de madera, las tres mujeres se disponen a 
vestirla. La matrona está terminando de ponerle un calzón 
a la usanza de un pañal, mientras las otras dos mujeres 
tienen listo el primer ajuar de Inés: un vestido blanco con 
encajes en los puños y cuello y un cinto negro bordado con 
hilos de colores que posiblemente servirá de cinturón para 
el vestido. Probablemente este último se trataba de una 

Fig. 5  Nacimiento de la Virgen. Baltasar de Vargas Figueroa (atribuido). 
Siglo XVII. Iglesia de Turmequé. Fuente: Jaime Borja.

Fig. 4  Nacimiento de la Virgen. Baltasar de Vargas Figueroa (atribuido). 
Siglo XVII. Iglesia de las Nieves. Tunja. Fuente: Jaime Borja.

20 Helman, Cecil G., Culture, Health and Illness. An Introduction for Health Profesionals (Londres: Wright Henderson, 1990), 192 -193.
21 Rodríguez, María Eugenia, “Costumbres y tradiciones en torno al embarazo y al parto en el México virreinal”, en Anuario de Estudios Americanos. 

Escuela de Estudios hispano-americanos. Consejo Superior de investigaciones científicas, Sevilla (julio-diciembre 2000): LVII -2, 501 – 522, acá: 
503 y 517.

22 López, María del Pilar, “La vida en casa en Santa Fe en los siglos XVII y XVIII”, en Boja Gómez, Jaime y Rodríguez Jiménez, Pablo, Historia de la 
vida privada en Colombia, (Bogotá: Taurus) 2011, Tomo I, 81- 108, acá 91.



151VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

cinta de protección que a menudo se utilizaba en España 
y la Nueva Granada para proteger al recién nacido contra 
enfermedades y males. Estas cintas solían contar con la 
medida exacta de una imagen milagrosa o persona vene-
rable y eran consideradas como reliquias por contacto23. 

Por otro lado, hoy sabemos que el  baño no representa-
ba la actividad predilecta para los españoles, sin embargo, 
el baño del recién nacido debía ser considerado un suceso 
fundamental24. Según Víctor Manuel Patiño25, los españo-
les introdujeron a América las vasijas para el aseo personal 
como las jofainas o palanganas y el aguamanil o jarro para 
echar el agua, como lo muestran las pinturas de Baltasar 
de Vargas Figueroa (Figs. 4 y 5). De esta manera, para el 
siglo XVIII el uso de palanganas y aguamaniles era común 
a la hora de realizar la higiene personal. La pintura que 
nos ocupa nos muestra una palangana, lebrillo o barreño 
lleno de agua, se trata de una vasija blanca decorada con 
trazos azules con motivos rurales, a la usanza de la porce-
lana china que fascinó al mundo occidental gracias a su 
amplia comercialización desde fines del siglo XVI hasta 
comienzos del XIX. Desde 1565 hasta 1815 el Galeón de 
Manila transportó artículos chinos de lujo que viajaban 
por el pacífico desde Filipinas al puerto de Acapulco, des-
de donde se exportaban a otras colonias americanas, como 
lo fue el Nuevo Reino de Granada a través del puerto de 
Cartagena. Pero la palangana de la pintura santafereña no 
se trataría exactamente de una porcelana china, sino más 
bien de una cerámica o mayólica al estilo chinesco.

El que encontremos en un espacio íntimo santafereño, 
como es un dormitorio durante una escena de parto, una 
palangana decorada al mejor estilo chinesco debe leerse 
como un hecho sobre todo posible en el siglo XVIII. Se-
gún Isabel Cervera, la aceptación de lo chino como una 
moda es un fenómeno compartido por todas las cortes 
europeas y las sociedades novohispanas en el siglo XVIII, 
aquí confluyeron “lo chino y lo chinesco y lo que anterior-
mente formaba parte de la cultura de la curiosidad ligada 

a las Wunderkammer pasó a ser parte del entorno cotidiano 
doméstico barriendo incluso las barreras sociales”26. Así 
en poco tiempo, objetos ligados a la exhibición y al lujo 
pasaron a hacer parte del ajuar doméstico como lo mues-
tra la pintura santafereña. Con ello se aportaba la idea de 
embellecer lo cotidiano y su posesión denotaba el poder 
y la exclusividad de apropiarse de elementos foráneos27. 
Este gusto condujo en diferentes partes del mundo occi-
dental a la imitación de productos chinos lo cual permitió 
abaratar los costos e introducir otras influencias de gusto 
en su elaboración. De esta manera, la palangana o lebrillo 
que sirvió de modelo para la pintura santafereña pudo ser 
una producción originaría de alguna región en Europa o 
América, piezas que sin embargo y como ya lo han indi-
cado Isabel Cervera y Gustavo Curiel, no necesariamente 
se basaron directamente en la porcelana china, sino que 
pudieron ser el producto de una cadena de inspiraciones 
de otros objetos europeos que a su vez copiaban modelos 
chinescos o chinos28.

A diferencia de la Nueva España o del Perú, el Nuevo 
Reino de Granada sólo produjo localmente cerámicas se-
mejantes hasta el siglo XIX29, por ende, la palangana que 
vemos en la pintura debía proceder de otro lugar donde se 
produjera cerámica al estilo chinesco y de la cual existen 
no sólo ejemplos en la pintura sino también en camarines 
como el de la Virgen del Rosario en la Iglesia de Santo Do-
mingo en Tunja (Fig. 6). La tradición más reconocida en 
América de este tipo de producción y de la cual sabemos 
que existieron ejemplos en el Nuevo Reino de Granada 
fue la talavera poblana, un tipo de cerámica vidriada que 
se desarrolló ampliamente desde el siglo XVI en la ciudad 
mexicana de Puebla de los Ángeles, la misma ciudad don-
de se encuentra el otro monasterio americano dedicado a 
Santa Inés de Montepulciano. Un tipo de cerámica que ya 
en el siglo XVII era reconocido como una loza más fina 
que la talavera toledana y que podía competir con la por-
celana China30. 

23 González-Hontoria y Allendesalazar, Guadalupe, El Arte popular en el ciclo de la vida humana. Nacimiento, matrimonio y muerte, (Madrid: Testimonio 
Compañía Editorial, 1991) 41. Sabemos que en el Nuevo Reino de Granada era usual la producción de este tipo de reliquias a partir de imágenes 
milagrosas marianas.

24 Patiño, Víctor Manuel, Historia de la Cultura Material en la América Equinoccial, Tomo VII: Vida erótica y costumbres higiénicas, (Santafé de Bogotá: 
Instituto Caro y Cuervo - Biblioteca Ezequiel Uricoechea, 1993), pp. 264-279. 

25 Ibid, Tomo II: Vivienda y menaje, (Santafé de Bogotá: Instituto Caro y Cuervo - Biblioteca Ezequiel Uricoechea, 1990), pp. 426-428.
26 Cervera Fernández, Isabel, “De lo chino a lo chinesco, sinécdoque de un espejismo”, en: Memorias de las VI Jornadas Internacionales de Arte, Historia 

y Cultura Colonial “Asia En América” (Bogotá: Museo Colonial y Museo Iglesia Santa Clara: 14 al 16 de agosto de 2012), 38-56, acá 41.
27 Ibid, 42.
28 Ibid y Gustavo Curiel, “Perception of the Other and the Language of “Chinese Minicry” in the Decorative Arts of New Spain”, en Pierce, D. Y Ot-

suka (R.) (ed.) Asia & Spanish America. Trans- Pacific Artistic & Cultural Exchanges, 1500-1850, (Denver Art Museum: Denver, 2006), pp. 19- 36, acá 20.
29 Lamo, María Carolina y Therrien, Monika “Loza fina para Bogotá”, Revista de Antropología y Arqueología, (Vol 13 2001/2002), pp. 199-228.
30 Connors McQuade, Margaret, Talavera poblana. Four centuries of a mexican ceramic tradition, (Nueva York: Americas Society Art Gallery - The Hispa-

nic Society of America y Museo Amparo, 1999), pp. 83-84.



152 OBJETOS FORÁNEOS EN IMÁGENES PROPIAS...

Además de la palangana otros de los objetos de la es-
cena nos permiten ver particularizaciones representadas. 
Mientras la niña es vestida, vemos al fondo a la madre 
de Inés descansando en una cama. Aunque la habitación 
cuenta con un brasero que vemos en la orilla inferior iz-
quierda, tanto la cama como la cuna mecedora de la niña 
están vestidas generosa y adecuadamente para el frío san-
tafereño, una ciudad andina donde el frío y la humedad 
hacen parte de la vida cotidiana. El lecho donde yace la 
madre de Inés se trata de una cama con cielo, conocida 
también como cama con dosel que posee goteras y corti-
nas. Vestida con un terciopelo verde deja ver apenas un 
detalle de su estructura que la muestra dentro de otro 
mueble de madera que a su vez posee unas cortinas car-
mesís de terciopelo con flequillo y bordes dorados. Este 
mueble se puede tratar de un pabellón que antecede a los 
orígenes de la alcoba cuando no existía un espacio espe-
cial e íntimo como un dormitorio. 

Desde el Gótico el pabellón se asemejaba a una peque-
ña cueva, es decir una habitación en arco que se instalaba 
en un salón donde se empotraba o colocaba la cama, de 
tal manera que tras las cortinas que la cubrían se lograba 

algo de intimidad y comodidad de acuerdo a la temperatu-
ra del salón, como lo muestran algunas obras de la pintura 
holandesa del siglo XVII31. El Diccionario de Autoridades de 
1726 nos explica así que la palabra alcoba procede de la 
voz árabe cuba que significa cueva y que se refería entonces 
al aposento destinado para dormir, que regularmente se 
fabricaba encerrado32, como sería el caso de la pintura en 
cuestión. Posteriormente, las cortinas serían reemplazadas 
por puertas para convertir este tipo de camas en una espe-
cie de armario que encerraba al durmiente33. 

Dejando el lecho de la madre de Inés, existe un úl-
timo elemento que resalta el grado de particularización 
representado en esta pintura a través de una cierta cultu-
ra material. Bajo la cama se extiende una alfombra con 
arabescos de colores, motivos geométricos a los bordes y 
flequillo en los extremos. Curiosamente la alfombra se 
asemeja en extremo a la que se encuentra en la escena 
de fondo y sobre la cual se ha arrodillado Inés niña para 
rezar. La alfombra se reconoce como una herencia árabe. 
Para el caso de España, tras la conquista musulmana, se 
aprendieron allí las técnicas orientales de su elaboración, 
las cuales heredó una ciudad como Santafé de Bogotá 
donde tenemos noticia de su fabricación local en el siglo 
XVIII en la Fábrica de Santa Bárbara34. Por ende, es difícil 
saber, así como en el caso de la palangana chinesca, de 
dónde exactamente provenía la alfombra representada en 
la pintura. La misma palabra alfombra procede del árabe 
al-khumra, Sebastián de Covarrubias explicaba en su dic-
cionario el término Alhombra que significaba en 1611 lo 
mismo que tapete, es decir una tela que cubre el piso, y 
anota que la más común era la de color colorado35. Ya en 
el siglo XVIII, vemos que la palabra alfombra se habría 
establecido en la lengua castellana debido a que en 1726 
el Diccionario de Autoridades ya se refiere a esta palabra 
para designar una pieza de telar con varias sedas, lana y 
oro de diversos colores y labores, sirviendo de ornamento 
en los estrados y en los templos36.

Según María del Pilar López ya en el siglo XVIII en 
la Nueva Granada se encuentran testimonios que permi-

Fig. 6  Camarín dedicado a la Virgen del Rosario. 
Segunda mitad siglo XVII- siglo XVIII. Capilla del Rosario. 
Iglesia de Santo Domingo. Tunja. Fuente: Olga Acosta.

31 Patiño, Historia …, Tomo II, 410. Ejemplo de estos pabellones en la pintura holandesa se puede citar el óleo sobre tela de Pieter de Hooch, La Madre 
de 1661-1663, hoy en la Gemäldegalerie en Berlín.

32 Diccionario de la Lengua Castellana en que se explica el verdadero sentido de las voces su naturaleza y calidad, con las phrases o modos de hablar, los proverbios 
o refranes, y otras cosas convenientes al uso de la lengua dedicado al rey nuestro señor Don Phelipe V, (Madrid: Imprenta de Francisco del Hierro Impresor 
de la Real Academia Española, 1726), p. 183. El diccionario explica que es un aposento “empanado” que significa encerrado.

33 Mehl, Heinrich “Bettgeschichte(n) im Museum”, en Ninna Hennig y Heinrich Mehl (eds.), Bettgeschichte(n). Zur Kulturgeschichte des Bettes und des 
Schlafens, (Schleswig: Schleswig - Holsteinischen Landesmuseum - Volkskundliche Sammlungen, 1997), pp. 195-206.

34 Patiño, Historia …, Tomo II, 1990, p. 447.
35 Covarrubias Orozco, Sebastián de, Tesoro de la lengua castellana, o española, compuesto por el licenciado Don Sebastian de Cobarruvias Orozco, Capellan 

de su Magestad, Mastrescuela y Canonigo de la Santa Iglesia de Cuenca y Consultor del Santo Oficio de la Inquisicion, dirigido a la Magestad Catolica del Rey 
Don Felipe III. nuestro Señor, con privilegio, en Madrid, por Luis Sanchez, impressor del Rey NS. Año del Señor M.DC.XI [1611], p. 123.

36 Diccionario de la Lengua Castellana… p. 199.



153VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

ten saber que la alfombra era un elemento fundamental 
sobre todo en el espacio del estrado dedicado a la mujer, 
convirtiéndose en el objeto más significativo del espacio 
femenino. “Poseer una buena alfombra en una casa era 
reconocer el lugar de la mujer, su rango social, su origen 
culto y sus buenas costumbres”37. Así en la pintura las dos 
alfombras se encuentran en dos lugares fundamentales, 
debajo de la cama donde nació Santa Inés y en el oratorio 
donde más tarde la niña dedicaría sus oraciones a Cristo. 

Sin embargo la alfombra no sólo es un testimonio de 
la vida privada cotidiana, ha representado en la historia 
cultural un objeto que ha servido de puente entre Oriente 
y Occidente por lo menos desde la Edad Media, como 
lo demuestran miniaturas bizantinas y la pintura europea 
desde el siglo XIV. Así la presencia de la alfombra en el 
género de la pintura no ha sido sólo un objeto para copiar 
sino un objeto inspirador para sus artífices. Pintores como 
Lorenzo Lotto y Hans Holbein d.J. desarrollaron una retó-
rica visual particular a partir de la representación de estos 
objetos en su pintura, para ellos las alfombras representa-
ban un importante reto en la aplicación del color y en el 
planteamiento compositivo38.

 

CONCLUSIONES: LA COLECCIÓN PICTÓRICA 
DE SANTA INÉS COMO EJEMPLO 
DE UN NUEVO LENGUAJE PICTÓRICO 

Las observaciones acá presentadas pueden ser exten-
sivas a otras pinturas de la serie pictórica de la vida de 
Santa Inés especialmente en relación al gusto por el deta-
lle sugerido por el vestuario que portan los protagonistas 
de las pinturas y ciertos objetos que están presentes en las 
escenas. A su vez al analizar otras obras de la colección 
pictórica de las religiosas de Santa Inés vemos cómo desde 
fines del siglo XVII parece existir la misma preocupación. 
Es el caso de esta pintura anónima que representa un epi-
sodio en la vida de Santa Rosa de Lima (Fig.7) y que gra-
cias a una inscripción en el reverso del lienzo sabemos que 
pudo pertenecer en 1690 a una religiosa de nombre Sor 
R[osalía] de Santa Rosa, lo cual sugiere una datación del 
cuadro anterior a esta fecha. La obra representa el cono-
cido episodio de los desposorios místicos de Santa Rosa 
de Lima ilustrado posiblemente a partir de alguna fuente 
grabada39. Pero aunque la escena replica el episodio de la 

santa limeña se apropia de algunos elementos y particula-
riza especialmente la imagen de la Virgen del Rosario con 
el Niño ante la cual se habría postrado Santa Rosa.

La pintura representa así una imagen de bulto poli-
cromada ataviada con indumentarias postizas conocida 
como la Virgen de la Conquista, una imagen milagrosa 
particular de la Virgen del Rosario que fue ampliamente 
venerada en el siglo XVII en la Iglesia de Santo Domingo 
en Santafé. Aunque hoy hace parte del acervo del Museo 
Colonial despojada de sus indumentarias y de la figura 
del Niño, sus retratos pintados abundan en las iglesias y 
colecciones bogotanas y testimonian su importancia local 
(Fig. 8). La misma colección de Santa Inés posee algunos 
lienzos de gran formato que retratan a esta imagen de bul-
to ataviada con indumentaria postiza, la pintura firmada y 
fechada por Jerónimo Acero de la Cruz en 1646 (Fig. 9)40. 

Fig. 7  Desposorios místicos de Santa Rosa de Lima. Anónimo. ca. 1690. 
Óleo sobre lienzo. Colección particular. Fuente: Museo Colonial. Bogotá.

37 López, “La vida en casa en Santa Fe …” pp. 92-93.
38 Schwarz, Hans-Günther, Orient - Okzident. Der orientalische Teppich in der westlichen Literatur, Ästhetik und Kunst, (München: Iudicium Verlag, 1990), 

pp. 249-261.
39 Un possible modelo pudo ser un grabado italiano fechado en 1668 sobre los desposorios místicos de Santa Rosa de Lima. Véase: PESSCA.
40 Museo de Arte Colonial, Una vida... p. 29.



154 OBJETOS FORÁNEOS EN IMÁGENES PROPIAS...

Por otro lado, naturalmente la canonización de la primera 
santa americana y dominica debió causar revuelo en el 
Monasterio santafereño, por esto no es de extrañarnos la 
presencia de varias de sus imágenes en la colección. 

Sin embargo en la pintura de Sor (Rosalia de Santa 
Rosa) de fines del siglo XVII conviven varias situaciones 
y presentan a la santa americana ante una imagen venera-
da localmente en Santafé. Esta pintura muestra el carácter 
fraccional de una imagen entrecruzada y mezclada donde 
a partir de sus particularidades se superponen geografías 
y temporalidades creando imágenes nuevas. Este pequeño 
lienzo sería el primero de una serie de obras de la colección 
de Santa Inés que se valen de mecanismos de apropiación 
donde imágenes foráneas son transformadas en propias a 
partir de la incorporación de elementos locales, el mismo 
fenómeno podemos apreciarlo en el siglo XVIII con la pin-

tura del nacimiento de Santa Inés, pero a diferencia de la 
pintura de Santa Rosa, ésta incorpora objetos originalmen-
te foráneos ligados en buena parte a la exhibición y al lujo 
que pasaron a hacer parte del ajuar doméstico terminando 
por convertirse en objetos de uso común. Con ello se apor-
taba la idea de embellecer lo cotidiano y su posesión deno-
taba el poder y la exclusividad de apropiarse de elementos 
externos41. Además de la pintura del nacimiento de Santa 
Inés, la colección pictórica inesita da pistas que en el siglo 
XVIII se desarrollaría con mayor amplitud este fenómeno 
de apropiación y de atención al detalle y a los objetos a 
través de la misma serie pictórica de la vida de esta santa, 
pero también a partir de los retratos de las monjas muer-
tas, especialmente a través de la caracterización precisa de 
sus coronas y palmas de flores, lo cual exigía a los artífices 
poseer una cierta destreza de su oficio (Fig. 10)42. 

Fig. 8  Antigua Virgen de la Conquista. Anónimo ¿sevillano?. Siglo XVI . 
Madera tallada y policromada. Museo Colonial Bogotá. 
Fuente: Museo Colonial. Bogotá.

Fig. 9  Retrato pintado de la Virgen de la Conquista. 
Jerónimo Acero de la Cruz (firmado). 1646 (fechado). 
Pintura sobre tela. Colección particular. Fuente: Olga Acosta.

41 Cervera Fernández, “De lo chino a lo chinesco…”, p. 42.
42 Cruz Medina, Juan Pablo, “Monjas muertas, ¿pintores opacados?”, en Cuerpos Opacos. Delicias invisibles del erotismo místico. (Bogotá: Ministerio de 

Cultura, 2013), pp. 21- 31.



155VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Vale la pena resaltar que las obras mencionadas per-
tenecieron a los espacios de clausura de las religiosas y 
por ende de uso exclusivamente privado, que pudieron 
funcionar como imágenes ejemplificantes o devocionales. 
Teniendo esto presente ¿cómo podemos leer esta nece-
sidad de particularizar las imágenes para el Monasterio 
de Santa Inés de Montepulciano? A diferencia de otros 
países andinos, para el caso colombiano no hemos aun 
establecido claramente diferenciaciones puntuales en la 
pintura neogranadina que nos permitan caracterizar pro-
cesos en temporalidades precisas y establecer en este caso 
particular comparaciones que permitan clarificar el fenó-
meno. Aunque ya se están realizando esfuerzos en este 
camino, la inflación de atribuciones a Gregorio Vásquez 
de Arce y Ceballos y a la familia Figueroa solventaron esta 
necesidad desde comienzos del siglo XX. Aunque poda-
mos suponer como causa una influencia flamenca más 
importante de lo que se ha supuesto o incluso la llegada a 
Santafé de artistas procedentes de talleres cuzqueños que 
pudieron trabajar para monasterios femeninos de clausu-
ra, lo más riguroso en este punto es empezar a responder 
la pregunta a través de situaciones ligadas directamente 
con el monasterio y no con un contexto artístico santafe-
reño desconocido.

En este sentido hubo tres situaciones que pudieron im-
pulsar una nueva dinámica identitaria en el Monasterio de 
Santa Inés en Santafé y que habrían influido en la trans-
formación de un lenguaje visual en su colección pictórica. 
Por un lado, la canonización de Santa Rosa de Lima en 
1670, como primera santa americana y como dominica, a 
lo que siguió la canonización en 1726 de la santa patrona 
del monasterio, Santa Inés, y por último un proceso de 
canonización que comenzó a adelantarse al interior del 
Monasterio a favor de Sor Gertrudis de Santa Inés nacida 
en 1668 y muerta en 1730 (Fig. 10). Esta religiosa devota 
conocida como el Lirio de Santafé  y que gozó en vida de 
cierta veneración en la ciudad, tras su muerte en 1730, su 
cuerpo fue encontrado incorrupto lo que dio comienzo 
a un proceso inconcluso de canonización y a la publica-
ción de la biografía escrita por su confesor Pedro Andrés 

Calvo de la Riba en Madrid en 1752. En el monasterio se 
encuentra una copia del inconcluso proceso canónico del 
año 1732, sobre la fama de santidad de esta religiosa y da 
cuenta de la importancia que tuvo el proceso al interior 
del Monasterio reflejando un entrecruzamiento entre esta 
religiosa, Santa Rosa y Santa Inés en la representación de 
la fama de santidad propia de esta religiosa43. 

De esta forma, es posible proponer que la necesidad de 
particularizar la historia de la vida de Santa Inés podría es-
tar relacionada, por lo menos en parte, con el proceso de 
canonización de Santa Gertrudis que encarnaría en este 
caso el reconocimiento de una identidad propia o por lo 
menos particular dentro del Monasterio y que logró im-
pregnar y apropiarse de la diversidad cultural en la que 
se había originado. Así pinturas como el Nacimiento de 
Santa Inés serían un testimonio de un proceso mediante 
el cual la comunidad religiosa inesita se apropió de rasgos 
que se consideraban auténticos de otros grupos sociales y 
de otros personajes santos como Santa Inés y Santa Rosa 
para utilizarlos en las relaciones coloniales en las cuales se 
encontraba inmerso entonces el Monasterio.

43 AMSIM (Archivo del Monasterio de Santa Inés de Montepulciano en Bogotá), Copia del proceso canónico del año 1732, sobre la fama de santidad de 
la sierva de Dios: Sor Maria Gertrudis Teresa de Santa Inés. Monja Dominica, fallecida en el año de 1730. Cuyo original manuscrito fue enviado a Roma por 
el R. Padre Alberto Ariza, O.P. Hacia el año de 1948, en orden a obtener la beatificación de la expresada monja, perteneciente al Monasterio de Santa Inés de 
Montepulciano, en la ciudad de Santafé de Bogotá, Colombia). Hoy sabemos que el manuscrito original de este documento sólo fue enviado a Roma en 
1948 y sobre el cual aun no tienen noticia las religiosas.

Fig. 10  Sor Gertrudis Teresa de Santa Inés. Anónimo. ca. 1730. 
Óleo sobre tela. Colección particular. Fuente: Museo Colonial. Bogotá.



156 OBJETOS FORÁNEOS EN IMÁGENES PROPIAS...

FUENTES 

Acosta Luna, Olga Isabel y Cruz  Medina, Juan Pablo, Entrevista a Sor 
Teresita de la Caridad, 16 de julio del 2012.

AMSIMB (Archivo del Monasterio de Santa Inés de Montepulciano de 
Bogotá) Transcripción del testamento de Dn Juan Clemente Chavez 
del 29 de mayo de 1628 realizada en 1769 debido a un pleito por la 
pertenencia de un pantano en el Valle de Boxaca.

AMSIM (Archivo del Monasterio de Santa Inés de Montepulciano en 
Bogotá), Copia del proceso canónico del año 1732, sobre la fama de 
santidad de la sierva de Dios: Sor Maria Gertrudis Teresa de Santa 
Inés. Monja Dominica, fallecida en el año de 1730. Cuyo original ma-
nuscrito fue enviado a Roma por el R. Padre Alberto Ariza, O.P. Hacia 
el año de 1948, en orden a obtener la beatificación de la expresada 
monja, perteneciente al Monasterio de Santa Inés de Montepulciano, 
en la ciudad de Santafé de Bogotá, Colombia). Hoy sabemos que el 
manuscrito original de este documento sólo fue enviado a Roma 
en 1948 y sobre el cual aun no tienen noticia las religiosas.

BIBLIOGRAFÍA

Acosta Luna, Olga Isabel y Cruz Medina, Juan Pablo (2013), “Monjas 
muertas, ¿pintores opacados?”, en Cuerpos Opacos. Delicias invisi-
bles del erotismo místico. (Bogotá: Ministerio de Cultura), pp. 21- 31.

Álvarez White, María Cecilia et al. (2005), Tesoros artísticos del Convento 
de las Carmelitas Descalzas de Santafé de Bogotá (Bogotá: Universi-
dad Nacional de Colombia y Convenio Andrés Bello).

Amerlinck de Corsi, María Concepción y Ramos Medina, Manuel 
(1995), Conventos de monjas. Fundaciones en el México virreinal 
(México: Grupo Condumex).

Centi, P. y Timoteo, M. (1977), Santa Inés de Montepulciano. Virgen Do-
minicana (Bogotá: S.E).

Cervera Fernández, Isabel, “De lo chino a lo chinesco, sinécdoque de 
un espejismo”, en: Memorias de las VI Jornadas Internacionales 
de Arte, Historia y Cultura Colonial “Asia En América” (Bogotá: 
Museo Colonial y Museo Iglesia Santa Clara: 14 al 16 de agosto 
de 2012), pp. 38-56.

Covarrubias Orozco, Sebastián de, Tesoro de la lengua castellana, o españo-
la, compuesto por el licenciado Don Sebastian de Cobarruvias Orozco, 
Capellan de su Magestad, Mastrescuela y Canonigo de la Santa Igle-
sia de Cuenca y Consultor del Santo Oficio de la Inquisicion, dirigido 
a la Magestad Catolica del Rey Don Felipe III. Nuestro Señor, con 
privilegio, en Madrid, por Luis Sanchez, impressor del Rey NS. Año 
del Señor M.DC.XI [1611].

Curiel, Gustavo (2006), “Perception of the Other and the Language of 
“Chinese Minicry” in the Decorative Arts of New Spain”, en 
Pierce, D. Y Otsuka (R.) (ed.) Asia & Spanish America. Trans- Pa-
cific Artistic & Cultural Exchanges, 1500-1850, (Denver Art Mu-
seum: Denver), pp. 19-36.

Connors McQuade, Margaret (1999), Talavera poblana. Four centuries of 
a mexican ceramic tradition, (Nueva York: Americas Society Art 
Gallery - The Hispanic Society of America y Museo Amparo).

De Castillo, Hernando, Fray. Segunda parte de la Historia General de Sanc-
to Domingo y de su Orden de Predicadores por el maestro Fray Hernan-
do de Castillo de la misma Orden con Privilegio (Sant Pablo de Valla-
dolid: Diego Fernandez de Cordova, Impresor del Rey, 1592).

Flórez de Ocáriz, Juan, Genealogías del Nuevo Reino de Granada, edición 
facsimilar de la impresión de Madrid de 1674, Instituto Caro y 
Cuervo/Instituto Colombiano de Cultura Hispánica, Bogotá, 
1990 [1674], 2 tomos.

Gil Tovar, Francisco y Arbeláez Camacho, Carlos (1968), “Arte religio-
so en la Nueva Granada. Exposición XXXIX Congreso Eucarís-
tico Internacional. Bogotá Agosto 1968”, (Bogotá: Ediciones 
Sol y Luna).

González-Hontoria y Allendesalazar, Guadalupe (1991), El Arte popular 
en el ciclo de la vida humana. Nacimiento, matrimonio y muerte, 
(Madrid: Testimonio Compañía Editorial). 

F.W.H. Hollstein’s Dutch & Flemish etchings and woodcuts 1450 - 1700, 
(Hertzberger, Ámsterdam: 1949–2007). The Collaert Dynasty, 
Parte III, 74, No. 550/I. 

Helman, Cecil G. (1990), Culture, Health and Illness. An Introduction for 
Health Profesionals (Londres: Wright Henderson).

Lamo, María Carolina y Therrien, Monika “Loza fina para Bogotá”, Re-
vista de Antropología y Arqueología, (Vol 13 2001/2002) 199-228.

Langebaek Rueda, Carl Henrik (2009), Los Herederos del Pasado. Indíge-
nas y pensamiento criollo en Colombia y Venezuela, 2 Tomos, (Bo-
gotá: Uniandes).

López, María del Pilar (2011), “La vida en casa en Santa Fe en los siglos 
XVII y XVIII”, en Boja Gómez, Jaime y Rodríguez Jiménez, 
Pablo, Historia de la vida privada en Colombia, (Bogotá: Taurus), 
Tomo I, 81- 108.

Manrique, Alonso, Fray y Marques, Domingo Maria, fray, Sacro Diario 
Dominicano Tomo segundo en el qual se contienen las vidas de los 
Santos, Beatos, y Venerables, que passaron desta a mejor vida en los 
tres meses abril, mayo y junio, compuesto en italiano de diversos auto-
res por el Ilustrissimo, y Rev. Señor D. Fr. Domingo Maria Marques 
Obispo de Puzol del mismo Orden y Aumentado en Español de nuevas 
vidas, è ilustrado de indices y márgenes por el M.R.P. (Venecia: Con-
vento San Pablo de Valladolid, 1697).

Mehl, Heinrich (1997), “Bettgeschichte(n) im Museum”, en Ninna Hen-
nig y Heinrich Mehl (eds.), Bettgeschichte(n). Zur Kulturgeschichte 
des Bettes und des Schlafens, (Schleswig: Schleswig - Holsteinischen 
Landesmuseum - Volkskundliche Sammlungen), pp. 195 - 206.

Museo de Arte Colonial (2012), Una vida para contemplar. Serie inédita: 
Vida de santa Inés de Montepulciano, O.P., Museo de Arte Colo-
nial (Bogotá: Ministerio de Cultura). 

Patiño, Víctor Manuel (1993), Historia de la Cultura Material en la Amé-
rica Equinoccial, Tomos II y VII, (Santafé de Bogotá: Instituto 
Caro y Cuervo - Biblioteca Ezequiel Uricoechea).

Rappaport, Joanne (2014), The Disappearing Mestizo. Configuring 
Difference in the Colonial New Kingdom of Granada, (Durham: 
Duke University Press).

Rey-Márquez, Juan Ricardo (2012), “La imagen colonial neogranadina y su 
aura mediocritas”, en: Sztuka Ameryki Łacińskiej / Arte de America 
Latina, - Studia o sztuce kolonialnej, nowoczesnej i współczesnej / Estu-
dios del arte colonial, moderno y contempóraneo (vol. 2), pp. 153-163.

Rodríguez, María Eugenia, “Costumbres y tradiciones en torno al em-
barazo y al parto en el México virreinal”, en Anuario de Estudios 
Americanos. Escuela de Estudios hispano-americanos. Consejo 
Superior de investigaciones científicas, Sevilla (julio - diciem-
bre 2000): LVII -2.

Schwarz, Hans-Günther (1990), Orient - Okzident. Der orientalische 
Teppich in der westlichen Literatur, Ästhetik und Kunst, (München: 
Iudicium Verlag).

––––– Diccionario de la Lengua Castellana en que se explica el verdadero 
sentido de las voces su naturaleza y calidad, con las phrases o modos 
de hablar, los proverbios o refranes, y otras cosas convenientes al uso 
de la lengua dedicado al rey nuestro señor Don Phelipe V, (Madrid: 
Imprenta de Francisco del Hierro Impresor de la Real Acade-
mia Española, 1726).  



157VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

LAS TINIEBLAS DEL CORAZÓN
RECORRIDOS DE LAS REPRESENTACIONES DEL CORAZÓN

DE LA EUROPA MEDIEVAL A LA VENEZUELA BARROCA

EMANUELE AMODIO / VENEZUELA-ITALIA

El cuerpo está en el centro medular de las representa-
ciones culturales y sus trazas y huellas se encuentran 
por doquiera tanto en la vida cotidiana como en los 

acontecimientos extraordinarios: las fiestas, los rituales, el 
arte y el mismo territorio, que entra en sintonía con los 
símbolos corporales. En el imaginario cultural occidental, 
con su centro medular en la Edad Media, el microcosmo 
refleja el macrocosmo, el cuerpo da sentido al mundo y el 
mundo le responde organizándose, en un juego de espejos 
que el lenguaje estructura y manifiesta. Pero el proceso va 
más allá del mundo físico, involucrando las relaciones y 
las emociones: desde el hígado, símbolo del coraje, al ojo, 
espejo del alma y, naturalmente, el corazón, centro propul-
sor de vida y pasiones. El corazón asume forma de símbolo 
en las relaciones humanas –el amor occidental encuentra 
alojamiento en el corazón–, y en las representaciones de la 
divinidad, particularmente en la religión cristiana que del 
dolor corporal hizo imagen de la redención y, por ende, 
de la superación de lo humano hacia lo divino. Por todo 
esto, en la cultura barroca que se gestó y desarrolló entre 
los siglo XVI y XVII, con prolongaciones americanas hasta 
todo el XVIII, el corazón asume un lugar central, como lu-
gar del sufrimiento pero también como referente semiótico 
de algunas figuras míticas centrales del cristianismo, como 
lo son las de Cristo y María, su madre. Evidentemente, se 
trata de contenidos culturales que en el Nuevo Mundo 
vinieron con los colonizadores europeos y, especialmente, 
españoles, pero aquí encontraron terreno muy fértil, so-
bre todo considerando que en dos de las áreas geográficas 
más importante del continente, México y Perú, se habían 

desarrollado culturas cuyo foco religioso estuvo centrado 
en el sacrificio de seres humanos, donde el corazón de la 
víctima adquiría importancia central en el rito. Así que 
nos encontramos con la confluencia de dos motivos sim-
bólicos cuyo referente es un órgano esencial de la vida del 
cuerpo y, por esto, en ambos horizontes culturales, carga-
dos de sentidos sociales y culturales. De allí la hipótesis de 
superposiciones y sincretismos, cuya realidad deberá ser 
demostrada precisamente por las representaciones, icono-
gráficas y discursivas, del corazón barroco. De cualquier 
manera, más allá de esta verificación, la deriva cultural, 
las guerras de las imágenes y la reinvención cultural en 
el continente americano, marcaron el desarrollo local de 
las representación europeas del cuerpo y es de esto que 
queremos particularmente dejar constancia y descripción. 

EL CORAZÓN BARROCO: DE LA EUROPA 
MEDIEVAL A LA AMÉRICA BARROCA

Si cada sociedad necesita representarse culturalmente 
el cuerpo físico, en su totalidad y en sus partes vitales, 
para poder usarlo y cuidarlo, una arqueología de las re-
presentaciones europeas del corazón tiene que tomar en 
cuenta sus mismos orígenes poblacionales, aunque es evi-
dente que hay elementos culturales que se trasmiten de 
generaciones en generaciones y otros que no perviven más 
allá de la historia de cada cultura. En este sentido, nues-
tro recorrido debería tener su inicio por lo menos en las 
representaciones del corazón griegas y romanas, pasando 



158 LAS TINIEBLAS DEL CORAZÓN...

por el cristianismo dominante y, es importante anotarlo, 
por las culturas locales, de élite y populares. Es el cristia-
nismo que, más que otras tradiciones, incorpora elemen-
tos culturales de variados orígenes, a partir de sus raíces 
en el mundo hebreo y su libro sagrado, que será asumido 
por el cristianismo como su piso histórico, aunque con 
una discontinuidad fundamental, centrada en el evento 
central que funda la nueva religión mediterránea y, con él, 
la creación de un nuevo tiempo: Cristo, el mesías anuncia-
do y finalmente hecho carne. 

En la tradición bíblica, el corazón era un lugar de lucha 
donde las pasiones pugnaban por la voluntad del hombre, 
era el lugar de la luz y de las tinieblas, podía abrirse a 
la palabra de Dios pero también “endurecerse” (Deutero-
nomio, 10: 16-17) para seguir los designios del hombre y, 
cuando la figura del mal se hizo persona, la del enemigo 
tenebroso (véase en este sentido, cuantas veces en el Hexo-
do se hace referencia al corazón “endurecido” del faraón 
egipcio). El corazón, en esta tradición, tiene vida propia o, 
mejor, metonímicamente asume la subjetividad de toda la 
persona: teme, se espanta, rechaza, acepta, goza, se alegra, 
llora… Asume las formas del mismo hombre, es su repre-
sentamen, para utilizar la definición de signo que propone 
Pierce, tanto que en la ya citada referencia al Deuterono-
mio se llega a sugerir de circuncidar “el prepucio de vues-
tro corazón”, para alejarlo del mal. 

Sin embargo, el corazón es también un “lugar” donde 
Dios siembra su palabra, aunque más a menudo puede 
contaminarse y transformarse en el “lugar de las tinieblas” 
(Job, 38:19), el lugar de donde sale la maldad del hom-
bre, ya que “lo que sale de la boca, del corazón sale; y eso 
contamina al hombre. Porque del corazón salen los malos 
pensamientos, los homicidios, los adulterios, las fornica-
ciones, los hurtos, los falsos testimonios y las blasfemias” 
(Mateo, 5: 18-19). Esta espacialización bíblica del corazón 
tendrá un desarrollo importante cuando la tradición he-
brea se juntará en San Agustín con la griega y romana 
del “arte de la memoria”: el corazón se vuelve un espacio 
imaginario donde pasiones y memorias encuentran su ver-
dadero lugar. En las Confesiones, San Agustín relata “que 
se llenó mi corazón de tinieblas” (Libro cuarto, IV-9), por 
la muerte de un amigo; pero es también iluminado por la 
presencia de Cristo: “como esposo que sale de su tálamo, 
se esforzó alegremente con ánimo gigante para correr su 
camino. No se retardó ni detuvo en su carrera, antes la 
corrió toda, clamando con sus palabras, con sus obras, 
con su vida, con su muerte, con su bajada al infierno y 
con su ascensión al cielo, que nos volvamos a Él. Y se 
apartó de nuestra vista para que volvamos sobre nosotros, 
entremos en nuestro corazón y le hallemos; pues aunque 
se fue, siempre está aquí con nosotros” (Confesiones, Li-
bro cuarto, XII-19). El Cristo habita el corazón y lo cultiva 

como un “campo” (Confesiones, Libro secundo, III-5), él 
habita el mismo hombre ya que el corazón lo re/presenta, 
como el mismo San Agustín refrenda: “Y si me esforzaba 
por poner mi alma en aquello que yo imaginaba ser mi 
Dios para que allí descansase, se resbalaba por no hallar 
solidez y volvía a caerse sobre mí, quedando yo hecho una 
infeliz morada de mí mismo, donde ni pudiese estar ni 
la pudiese dejar. Porque ¿adónde podría huir mi corazón 
que se alejara de sí mismo?, ¿adónde huiría de mí?, ¿dónde 
dejaría de ir tras de mí? (Confesiones, Libro cuarto, VII-12).

Esta concepción del corazón humano como lugar pri-
vilegiado del hombre encontrará su completo desarrollo 
durante la Edad Media: el corazón como lugar de la me-
moria del sacrificio del hijo de Dios (cf. Hoystad, 2010). 
Se crea así una correspondencia directa, en términos ana-
lógicos, entre el cuerpo de Cristo y el cuerpo del cristia-
no en el momento de las tinieblas, a través de la acción 
violenta de la cruz, como San Anselmo de Canterbury 
(1033-1109) resalta: “La abertura del costado de Cristo 
nos reveló las riquezas de su bondad, es decir, la caridad 
de su Corazón hacia nosotros” (Meditaciones, 68: 761; cf. 
Anselmo de Canterbury, 1952); refrendado, de manera 
más cruda, por San Bernardo de Chiaravalle (1090-1153), 
refiriendo explícitamente que “por la herida del cuerpo se 
descubre el secreto del corazón” (Sermo in Canticum Canti-
corum, LXI, 34; cf. Chiaravalle, 1996). En todo caso, estas 
representaciones deben considerarse todavía de produc-
ción teológica y de relativa propagación entre las masas 
cristianas, la que se incrementará gracias a la acción de 
algunos conventos, sobre todo femeninos, de los cuales 
el más importante para el culto del Corazón de Jesús 
debe ser considerado el monasterio de las Cistercienses 
de Helfta en Sajonia, donde vivió gran parte de su vida la 
mística Matilde de Magdeburgo y tuvo sus “revelaciones”, 
que describió en la obra La Luz fluida de la Divinidad en el 
alma, con gran énfasis en la relación del cristiano con el 
Corazón de Jesús: “El Hijo de Dios apareció delante de 
mí, y en sus manos tuve su Corazón. Era más brillante 
que el sol, y difundió rayos luminosos de luz por todos 
lados”. Esta es la representación que se fijará en la imagi-
nación de los fieles, superando los siglos y llegando hasta 
la actualidad. En Helfta, Matilde se juntó con otras dos 
monjas, Santa Matilde de Hackeborn y Santa Gertrudis la 
Grande, quienes recogerán en el Liber Specialis Gratiae la 
visiones de Matilde, reforzando y completando la imagen 
del Corazón divino, según la tradición de San Bernardo: 
“El Señor abrió la herida de su dulce Corazón y dijo: he 
aquí la grandeza de mi amor…”. Generalmente la icono-
grafía de Santa Gertrudis la muestra con el pecho abierto, 
mostrando el corazón con la imagen del niño Jesús. 

En el juego místico que se pone en escena hay una se-
rie de correspondencias que permiten connotar la imagen 



159VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

discursiva y, como veremos más adelante, la iconográfica: 
ya que la “alteridad radical” de Dios es inalcanzable (cf. 
Amodio, 2009), el Cristo, en su humanización, permite el 
enlace, que los rituales reactualizan periódicamente (por 
ejemplo, en la Misa). Este “puente”, por lo menos en la 
representación, está constituido por el cuerpo de Cristo 
en un momento particular de su vida terrenal: la muerte 
en la cruz. Se crea así una conexión metonímica entre el 
corazón del crucificado y el corazón de la mística, enlaza-
dos por la acción del arma que produce la herida sangran-
te, primero en el cuerpo divino cuando el Cristo abre su 
herida con sus manos para mostrar su corazón y, después, 
con la acción sobre la mística, como en el caso de Santa 
Caterina (1347-1380), cuando en la visión beatifica le abre 
el pecho para sustituir el corazón humano con el propio 
divino. De esta manera, lo ideal del cristiano es albergar 
en su pecho el corazón de Cristo, suma del sufrimiento y 
de la redención, lugar donde lo carnal, en su materialidad, 
se hace signo de la presencia divina en su momento culmi-
nante en la cruz. Es el caso de la monja agustiniana Clara 
de Montefalco, beata y santa: una vez fallecida en 1308, 
sus hermanas, recordando sus palabras “yo tengo Jesús 
Cristo crucificado dentro de mi corazón”, le abrieron el 
pecho y sacaron su corazón y abriéndolo encontraron una 
cruz de carne, gritando al milagro. Y cuando el incrédulo 
obispo Berengario Donadei de Spoleto quiso averiguar si 
de histeria monacal se trataba, él también descubrió que 
no sólo la cruz de Cristo estaba representada en el corazón 
de la beata, sino todos los objetos de la tortura, desde la 
corona de espinos, los clavos y el lanzón, hasta la columna 
del sacrificio (cf. Camporesi, 1994: 6-7) (Fig. 1). El hecho 
que Santa Clara fuera una agustiniana demuestra como la 
influencia del obispo de Hipona atraviesa la edad media 
occidental, hasta llegar al Concilio de Trento, en el arran-
que de la modernidad1. 

La difusión del culto al Corazón de Jesús debe mucho 
a los místicos y a los teólogos, pero también a las teofanías 
producidas por santos y santas, desde las visiones hasta el 
olor de rosas de sus cadáveres incorruptos. En verdad, es 
toda la cultura popular cristiana que se permea de estos 
contenidos, aunque mezclados con las prácticas religiosas 
residuales de otras creencias y, es el caso de mencionarlo, 
por ese anti-cristianismo representado por los fenómenos 
brujeriles, aunque éstos a menudo deben más a la imagi-
nación afiebrada de los inquisidores que a las prácticas o 
imaginarios populares. Hay también otra fuente impor-
tante, la literatura pietística, cuyo ejemplo más importante 
es La Imitación de Cristo del canónigo agustino Tomás Kem-

pis (1380-1471), publicado en 1418, deviniendo en la obra 
de devoción cristiana más difundida después de la misma 
Biblia, que ya desde el íncipit del primer capítulo declara 
que “Quien me sigue no anda en tinieblas, dice el Señor. 
Estas palabras son de Cristo, con las cuales nos amonesta 
que imitemos su vida y costumbres, si queremos verdade-
ramente ser alumbrados y libres de toda la ceguedad del 
corazón”. La imitación reproduce los contenidos del culto 
al Corazón de Jesús en casi toda su evolución, desde el 
pedido de ser alumbrado para quitar “de la morada de mi 
corazón toda tiniebla” (23: 8), hasta el ruego que “viniese 
a nuestro corazón Jesús crucificado” (25: 6). Sin embargo, 
hay que esperar el Concilio de Trento (1545-1563) para 
que la imagen del Corazón Divino asumiera la centralidad 
del culto cristiano, tanto ritual como iconográfico, dentro 
del programa contrarreformista que esparcirá su culto e 
imagen en todos los rincones del mundo cristiano, gracias 
sobre todo a la Compañía de Jesús, creada por San Ignacio 
de Loyola y aprobada en 1540, con la finalidad explícita 
de propagar la fe cristiana, y fueron los jesuitas, de hecho, 
los grandes propagadores del culto al Corazón de Jesús en 
América. 

La propagación de la representación y devoción del 
Corazón de Jesús siguió por lo menos tres recorridos: los 

Fig. 1  Santa Chiara de Montefalco. Portada del Libro: Specchio lucidissimo 
di santità et miracoli nella vita, morte, et doppo morte della B. Chiara da 
Montefalco, de Giovanni Matteo Giberti. Foligno, 1663.

1 Es importante indicar que el culto al Corazón de Jesús entra en sinergia con otros de tipo sacramental que directa o indirectamente lo refuerzan, 
constituyendo así un complejo religioso estructurado alrededor del referente mítico más importante para la religión cristiana: la crucifixión. Entre 
estos cultos medievales podemos el de las Cinco Llagas de Cristo y el de la Sagrada Lanza, creado por el papa Inocencio VI en 1353.



160 LAS TINIEBLAS DEL CORAZÓN...

rituales eclesiásticos, la literatura devocional y la represen-
tación iconográfica, tanto a través de estampas como de 
cuadros para las iglesias, reproduciendo las figuras emble-
máticas de la historia de las místicas que directa o indirec-
tamente habían tenido un papel en el desarrollo del culto. 
Ya que el barroco incentivó el misticismo, amén de la mul-
tiplicación de representaciones iconográficas, la historia 
del Corazón de Jesús posterior al Concilio de Trento no 
se limitó a reproducir el recorrido medieval, sino que se 
nutrió de otras experiencias místicas o, por lo menos, de 
intensas devociones, tanto en Europa como en América. 
Si consideramos la presencia jesuita, y su rol misionero 
y educativo, resulta evidente el éxito que tuvieron en la 
introducción del culto al Sagrado Corazón de Jesús, parti-
cularmente en las tres grandes capitales religiosas america-
nas: Ciudad de México, Lima y Quito. Es precisamente en 

Lima y Quito, centros propulsores del barroco americano, 
donde encontramos al padre Jesuita Diego Álvarez de Paz, 
habiendo llegado al Perú en 1585 y vivido en Quito, don-
de compuso una obra en tres tomos, La Vida Espiritual y 
su Perfección (Paris, 1608), con fuerte incentivo a la devo-
ción al Corazón de Jesús (cf. Tobar Donoso, 1953). Lo 
más importante, y es solamente un ejemplo entre otros, 
aunque de los más significativos, fue el fomento que dio 
en Quito de un movimiento espiritualista centrado en la 
devoción del Corazón de Jesús, al cual se unieron varios 
sacerdotes y, sobre todo, en el que resaltó la quiteña Santa 
Mariana de Jesús Paredes y Flores (1618-1645), mística con 
visiones del Sagrado Corazón, conocida como la Azucena 
de Quito, por las flores que milagrosamente brotaron de 
una maceta donde los médicos que la habían sangrado 
arrojaron su sangre (cf. Lara, 2001: 1768). 

Mientras tanto, en Europa, se multiplicaban los cen-
tros de devoción al Sagrado Corazón; en Francia impul-
sado por el cardenal de Bérulle (1575-1629), en cuyo 
contexto resalta la obra de San Juan Eudes (1601-1680), 
quien fundó la Congregación de Jesús y María, alrededor 
de la devoción del Sagrado Corazón de Jesús y al Corazón 
de María, cuya actividad dará origen a un gran movimien-
to francés en cuyo seno emergerá Santa Margarita María 
Alacoque (1647-1690), la mística más importante de la 
época barroca, sobre todo por la elaboración de la imagen 
que se volverá canónica del Sagrado Corazón: rodeado 
de llamas, con la corona de espina y la cruz (cf. Morgan, 
2013) (Fig. 2). También en el caso de Alacoque se valori-
za la idea del “intercambio de corazones”, sobre todo en 
términos de enlace entre el Corazón de Jesús y el corazón 
de la mística, imagen que desborda el campo religioso ca-
nónico hasta mezclarse con la obra alquímica, entendida 
como trasformación del hombre: el fuego terrenal del 
corazón del hombre, sumergido en las tinieblas, es ilumi-
nado por el fuego de luz de Jesús a través del vínculo, casi 
“tubular”, del Espíritu Santo, como lo encontramos, por 
ejemplo, en la obra Theosophische Werke, de Jacob Boehme, 
publicado en Ámsterdam en 1682 (Fig. 3)2.

El fervor y la devoción del Corazón de Jesús fueron en 
aumento, también en América (cf. Terán, 1982), donde 
volvemos a encontrar en Quito a otra mística, casi con-
temporánea a la francesa Alacoque: Gertrudis de San 
Idelfonso (1652-1709), del monasterio de Santa Clara, 
con confesor jesuita y “notables… visiones relativas al Sa-
grado Corazón de Jesús, análogas a las de la B. Margarita 

Fig. 2  Imagen del Sagrado Corazón, según la visión 
de Marguerite Marie Alacoque. Siglo XVIII, Musée du Coeur, Bruxelles.

2 No es demás mencionar que, en paralelo a los procesos citados, tanto religiosos como herméticos, el Renacimiento impulsaba también la investiga-
ción médica y el estudio anatómico del cuerpo humano, superando la prohibición eclesial de manipular los cuerpos muertos. El caso de Leonardo 
da Vinci y sus dibujos del corazón están allí a manifestar este nuevo interés hacia la materialidad del cuerpo humano, y es en esta senda que, por 
ejemplo, encontramos la obra de William Harvey, De motu cordis, publicada en Frankfurt en 1628, donde finalmente se describen racionalmente 
la circulación de la sangre y la función de bombeo del corazón. 



161VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

de Alacoque” (Lara, 2001: 1477), aunque la más famosa 
corazonista americana de la época colonial fue sin duda 
Santa Rosa de Lima (1586-1617) quien, inspirada en Santa 
Catalina de Siena, profesó en la Tercera Orden de Santo 
Domingo. Vivió aislada toda su vida conventual, aunque 
no se negaba a las actividades caritativas y la asistencia 
a los que a ella recurrían gracias a su fama de piadosa y 
entregada a los pobres y enfermos. Sus visiones místicas 
se centraban en el Sagrado Corazón de Jesús, particular-
mente el evento que ha sido definido como “Desposorio 
Místico”, ocurrido el Domingo de Ramos de 1617, cuando 
el niño Jesús le habló: “Rosa de mi Corazón, yo te quiero 
como esposa” (cf. Iraburu, 2003). Muere en olor de san-
tidad en Lima el 30 de agosto de 1617, siendo presentado 
en Roma el pedido de beatificación en 1634, declarada 
beata en 1669 y santa en 1671 por el papa Clemente X, 

además de patrona del Perú y “Principal Patrona del Nue-
vo Mundo”. En 1923, el historiador dominico español 
Luis G. Alfonso Getino encontró dos pliegos de collages 
y textos manuscrito hológrafo de la santa, con “acertijos 
místicos” y declaraciones autobiográficas referidas a sus 
visiones, resaltando las “Mercedes o heridas del alma” y 
la “Escala espiritual”, ambas con imágenes de corazones 
de Cristo (cf. Mujica Pinilla, 2001: 148) (Fig. 4). Citamos: 
“Despues de aber echo la Confesión Jeneral y de aber padecido 
cerca de dos años de grandes penas, tribulaciones, desconsuelos, 
desamparos, tentasiones, batallas con los demonios, calumnias 
de confesores y de las criaturas, enfermedades, dolores, calenturas, 
y para desirlo todo las mayores penas de infierno que se pueden 
imaginar, en estos años ultimos abra unos sinco años que recibo 
del Señor las mercedes que en este medio pliego de papel e puesto 
por inspiración del Señor y experiencia de mi propio corazón aun-
que indigno” (ídem).

Fig. 3  Alegoría del enlace de corazones, divino y humano, para la ascesis 
alquímica. Jacob Boehme, Theosophische Werke. Ámsterdam, 1682.

Fig. 4  Santa Rosa de Lima, Mercedes o heridas del alma.
Monasterio de Santa Rosa de Lima, Perú. Fuente: Mujica Pinilla, 2001.



162 LAS TINIEBLAS DEL CORAZÓN...

El esquema de las experiencias espiritualidades de San-
ta Rosa de Lima parecen coherentes con las de las grandes 
místicas corazonistas medievales, sobre todo el “intercam-
bio de Corazones”, como lo define Ramón Mujica Pini-
lla, que ya hemos encontrado en santas como Catalina 
de Siena y en la más reciente Teresa de Jesús, lo que, en 
consideración de la circulación de libretos devocionales 
donde se citan las visiones de éstas, llama la atención de 
los confesores, sospechando “imitaciones”, a lo que la mis-
ma Rosa de Lima responde en sus “pliegos” que sus anota-
ciones y dibujos “ni las he visto ni leído en libro alguno” 
(Mujica Pinilla, 2001: 152-154). En verdad el problema 
no estriba absolutamente en si consciente o inconsciente-
mente la santa se haya inspirado en esos libretos, sino que 
las visiones corazonistas hacen parte de la cotidianeidad 
de la prédica religiosa barroca, sobre todo jesuita, lo que 
produce un circuito cultural que permite dar sentido al 
malestar de individuos en buscar de asidero, sea psicológi-
co o espiritual, y esto vale tanto para los cristianos en ge-
neral (véase el éxito de las estampas del Sagrado Corazón 
hasta la época actual), como para individuos particulares, 
sobre todo mujeres, capaces de llevar hasta las extremas 
consecuencias sus arrebatos religiosos, hasta llegar al esta-
do místico. La demostración de la validez de esta interpre-
tación estriba precisamente en la existencia, a lo largo de 
Europa como en América, de mujeres místicas que siguen 
el mismo patrón de visiones, aunque con variaciones, 
pero coherentes con las experiencias ya canónicas en la 
Edad Media y recuperadas por la contrarreforma. Véanse 
los casos de Jerónima de Nava y Saavedra (1669-1727), de 
la Nueva Granada (actual Colombia), de Sor Sebastiana 
de las Vírgenes (1761-1737), del convento de San José de 
la Gracia de Ciudad de México o de Sor Josefa de los 
Dolores (1739-1823), monja de clausura chilena en una 
época ya tardía como el final del siglo ilustrado (cf. Araya 
Espinosa, 2010). Que se trata de un fenómeno casi exclu-
sivamente femenino, no hay muchas dudas y es esto que 
permite concluir que el misticismo, sobre todo corazonis-
ta, fue un canal de expresión para una masa femenina sub-
alterna y callada a la fuerza, aunque precisamente en sus 
diarios su voz intenta levantarse, una tentativa fracasada 

en gran parte, ya que pocos de esos manuscritos llegan a la 
publicación en la misma época de sus autoras, sepultados 
en archivos conventuales3.
 

EL SAGRADO CORAZÓN EN LA TIERRA DE 
GRACIA: PROCESOS RELIGIOSOS E ICONOGRAFÍA 
CORAZONISTA EN LA VENEZUELA COLONIAL

El culto al Corazón Sagrado de Jesús estuvo presente 
en Venezuela sobre todo a lo largo del siglo XVIII, con un 
repunte en las últimas décadas de este siglo. Los jesuitas 
habían llegado a Venezuela a comienzos del siglo XVII, 
aunque su periodo de mayor presencia fue durante el si-
glo XVIII, lo que podría explicar relativamente el tardo 
desarrollo del culto en este país. Los focos medulares de la 
devoción ignaciana se centraban en la Virgen María y en 
el Sagrado Corazón de Jesús, los que van a confluir pictó-
ricamente en la figura de la Virgen de la Luz. En Mérida, 
los jesuitas crearon, junto con otras instituciones religio-
sas, la congregación del Sagrado Corazón, impulsando, en 
esta como en otras ciudades, su culto, con procesiones, ri-
tuales devocionales y capillas. El fervor religioso alrededor 
del Sagrado Corazón de Jesús era propagado a través de 
estampas y pinturas tanto que, por ejemplo, en el caso de 
Mérida, “en el inventario de la Hacienda de Cacute, perte-
neciente al Colegio de San Javier, se reportan ocho estam-
pas de papel y una imagen del Corazón de Jesús” (Moreno 
Molina, 2015: 94) (ver un ejemplo tardío en Fig. 5).

En Caracas y en la Provincia de Venezuela el culto en-
contró un ferviente propulsor en el obispo Diego Anto-
nio Díez Madroñero, quien se encargó de la diócesis en 
1757 hasta su muerte en 1769. Moralizador de la vida de 
la ciudad, a él se debe la definición dada a la misma como 
“Babilonia de pecados”, intentando por todos los medios 
de re-convertirla al cristianismo a través de una acción vi-
gorosa tanto en los espiritual como en lo social, para la 
cual escribió una guía del “buen vivir”, reprimiendo los 
excesos e imponiendo, en sus palabras, “ejercicios espiritua-
les que procurarán establecer diariamente dichos padres de fami-
lia que no los hayan echo ya en sus casas respectivas y que asistan 

3 El hecho que todas esta expresiones de fe centradas en el culto al Sagrado Corazón se manifestarán por doquier en el mundo cristiano, al límite 
de los incontrolable, particularmente en Italia y España, después del impulso dato por el rey Felipe IV a comienzo del siglo XVIII, y consecuente-
mente en América, impulsado por los jesuitas italianos, no implica que la iglesia romana no intentara canalizarlas en los cauces de la ortodoxia, 
sobre todo considerando que la misma devoción fue impulsada desde las congregaciones y diócesis. En este sentido, se encuentran una infinidad 
de declaraciones de obispos y edictos papales que dirigen el culto y, en las medidas de las posibilidades, las manifestaciones místicas, difíciles de 
prever y silenciar. Se organizan cofradías y fiestas dedicadas al Sagrado Corazón, se construyen iglesias y se incentiva la producción de imágenes, 
aunque la iglesia romana se cuida mucho que estas manifestaciones no produzcan desvíos teológicos, como en el caso de la encíclica Auctorem 
Fidei, de Pio VI, publicada en 1794, donde se rechaza la critica jansenista que la adoración del cuerpo de Cristo o de una de sus partes implicara 
la supervaloración de su “humanidad” en detrimento de su “divinidad”. 



163VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

los días que pudiesen a los que están establecidos y se practican 
en las Iglesias desta ciudad con grande fervor, común utilidad, 
con mucho consuelo nuestro y bajo el Patrocinio y en honor del 
Sagrado Corazón de Jesús y de la Madre Santísima della Luz 
por cuios auxilios y medios confiamos ver bien radicados a aque-
llos desterrados bicios carnestolendas, velotas, vailes indecentes y 
malas costumbres, floreciendo las virtudes y aumentados los usos 
devotos de andar en la presencia de Dios” (Archivo Histórico 
Arquidiocesano de Caracas, Libro 91: 182). No sabemos 
si la devoción de Díez Madroñero al Sagrado Corazón de 
Jesús fuera anterior a su llegada a Caracas, lo que es pro-
bable, sin embargo a ella contribuyeron los tres jesuitas 
que predicaban en esa ciudad y que habían fundado el 
Colegio del Sagrado Corazón e impulsado una fiesta en 
su honor que recibía contribuciones cuantiosas de parte 
de los fieles, como fue el caso de los seiscientos pesos que 
entregó doña Gertrudis de Aguado en 1777 (Academia 
Nacional de la Historia de Caracas, Civiles, 7-2646-37). 
Por otra parte, Madroñero, en su afán evangelizador, ela-
boró en 1765 un “Plan de la Ciudad Mariana de Caracas”, 
donde borraba los nombres locales ya tradicionales de las 
calles e imponía nombres de la Vía Crucis y de Santos, 
incluyendo una calle dedicada al “Corazón de Jesús”. Pre-
cisamente esta calle pasaba por la iglesia dominica de San 
Jacinto, donde tuvo sede permanente la hermandad del 
Sagrado Corazón de Jesús, creada en 1761 por una cédula 
real y fundada en Caracas el 13 de febrero de 1762, con la 
misión de difundir la devoción (cf. Moreno Molina, 2015: 
94). Aunque nuestro tema apunta hacia el desarrollo del 
culto al Sagrado Corazón de Jesús, es importante anotar 
que, casi de manera paralela, a lo largo del siglo XVIII se 
había desarrollado el culto al Corazón de María, aunque 
no con el mismo éxito que tuvieron otras devociones ma-
rianas. 

Para tener una idea de la difusión de la devoción al 
Sagrado Corazón en la Venezuela del siglo XVIII, es su-
ficiente citar el registro elaborado por el obispo Mariano 
Martí durante sus visitas pastorales a la Provincia en los 
años 1771 a 1784 (cf. Martí, 1989). En su Inventario, aun 
después del intento de la administración española y de 
la misma iglesia local de “borrar hasta donde fue posible 
la huella externa de los jesuitas” (Moreno Molina, 2015: 
103), el obispo consigna la presencia de decenas de imá-
genes del Corazón de Jesús, algunas indicando explícita-
mente su relación con los jesuitas, como en el caso de una 
“Adoración del corazón de Jesús por San Ignacio de Loyo-
la y San Francisco Javier”, de la escuela pictórica de Qui-
bor, en los llanos venezolanos (Fig. 6), donde un corazón 
llamante con una cruz encima y la corona de espinos que 
los envuelve aparece al centro de una epifanía de nubes, 
adorado por los dos santos jesuitas, y encumbrado arriba 
de las nubes por Dios Padre y el Espíritu Santo en forma 

de paloma. Precisamente las formas que la figura sagra-
da asume en la pintura citada, se reproduce en múltiples 
ejemplares de pequeño tamaño, donde se representa sola-
mente el Sagrado Corazón, según la iconografía derivada 
de la mística Alacoque, probablemente de uso y devoción 
privada (Fig. 7). Un ejemplo de particular interés de este 
tipo de representación, está expresado por una pintura 
polícroma en óleo sobre madera de cedro (51x35,5 cm) de 
Juan Pedro López, donde la representación del Corazón 
Sagrado ya citado aparece instalado en un catafalco apo-
yado en una esfera de vidrio en cuyo interior se encuentra 
un nacimiento y por encima Dios Padre y el Espíritu San-
to en forma de paloma, estando el todo en medio de que-
rubines orantes, con en mano los símbolos de la pasión de 

Fig. 5  Adoración del Sagrado Corazón de Jesús.
Manuel Salvador Carmona, 1804, Museo del Prado, Madrid.



164 LAS TINIEBLAS DEL CORAZÓN...

Cristo y filacterias flotantes con textos en latín, alusivos a 
la pasión de Cristo (Fig. 8). Lo que llama la atención es 
que el esquema general de la imagen reúne, por lo menos, 
dos tradiciones: la de la imagen de Alacoque, relativamen-
te canónica, y la del corazón hermético, reproduciendo 
analógicamente el Atanor alquímico destinado a producir 
la piedra filosofal, asociada evidentemente a Cristo o, por 
lo menos, a su Sagrado Corazón. 

Otro grupo de imágenes, producidas en el siglo XVIII, 
tiene como tema la representación de Santa Gertrudis de 
Helfta (1256-1202), mostrando su corazón con la imagen 
del niño Jesús. Estas imágenes, muy difusas, se asocian a 
otras donde una monja arrodillada, acompañada por un 
ángel, intercambia su corazón con el del Cristo Sentado 
(Fig. 9): se trata de un pequeño cuadro en óleo y tempera 
sobre madera (50x36 cm) de la escuela de Mérida, de cla-
ra influencia neogranadina, que Carlos Duarte titula “La 
muerte de Santa Gertrudis de Helfta (Duarte, 1978: 248). 
En verdad, pensamos que se trata de la representación de 
Matilde de Magdeburgo, del mismo convento de Helfta, 
donde Gertrudis vivió y escribió, en su clásica represen-

tación del “intercambio de corazones” entre la mística y 
Jesús resucitado. En todo caso, aun frente a la abundancia 
de ejemplos de representaciones de las místicas de Helfta, 
el tema del Corazón de Jesús asociado a monjas, con o 
sin experiencia mística, es abundante: es el caso de Santa 
Teresa de Jesús, de la Orden de las Carmelitas, representa-
da en éxtasis mientras baja el Espíritu Santo en forma de 
paloma, en un cuadro de final del siglo XVIII de la escuela 
del Tocuyo del llamado “Pintor de Santa Teresa de Jesús”, 
precisamente por haber difundido esta iconografía: en el 
segmento inferior del cuadro, al centro, se encuentra un 
óvalo con un corazón iluminado y una corona de espina 
a su alrededor, una variante de la imagen de Alacoque (cf. 
Duarte, 1978: 256-257). De la misma manera, encontra-
mos representaciones de figuras menos conocidas o con 
valor local y hasta de devoción individual, como es el caso 
de un pequeño cuadro (26 x 19 cm) de Juan Pedro Ló-
pez, en óleo sobre madera de cedro, representando a Sor 
Juana Francisca de Chantal (1572-1641) con un corazón 
en la mano izquierda a la altura del pecho, donde están 
marcadas las letras JHS, y una filacteria que le rodea la 

Fig. 7  El corazón de Jesús. Anónimo, Segunda mitad del siglo XVIII. 
Colección Duarte, Caracas. Fuente: Duarte, 1978.

Fig. 6  La Adoración del corazón de Jesús por San Ignacio de Loyola 
y San Francisco Javier. Escuela de Quibor, segunda mitad siglo XVIII. 
Colección Duarte, Caracas. Fuente: Duarte, 1978.



165VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

cabeza con su nombre. El cuadro fue realizado, según Car-
los Duarte, entre 1768 y 1775, considerando que la místi-
ca francesa, cofundadora de la Orden de la Visitación de 
Nuestra Señora, había sido canonizada en 1767, a partir 
de una estampa grabada de Nicolás-Jean-Baptiste de Polly 
en ocasión de la canonización de la monja (cf. Duarte, 
1996: 227 y 267) (Fig. 10). El grabado no reporta el Co-
razón de Jesús, lo que puede considerarse una variación 
local, en consideración de la devoción corazonista de la 
santa, cuyo lema era “Que el Señor nos de la gracia para 
vivir y morir en el Sagrado Corazón”. 

El otro tema pictórico de gran presencia en la Vene-
zuela del siglo XVIII es el de Nuestra Señora de la Luz, 
creación completamente jesuítica que merece una referen-
cia particular no sólo por el origen tardío de la representa-
ción que se venera, sino también por la enorme difusión 
de la devoción en Venezuela y en América Latina (cf. Del 
Rey y González Mora, 2008). La imagen, fundamental-
mente sin variaciones apreciables, muestra la Virgen con 
el niño Jesús en el brazo izquierdo, mientras que con el 
otro hala del purgatorio el alma de un joven pecador. A la 

Fig. 8  Alegoría del Corazón de Jesús. Juan Pedro López, 
primera mitad del siglo XVIII. Colección Boulton, Caracas. 
Fuente: Duarte, 1996.

Fig. 9  Intercambio de Corazones entre Santa Matilde de Helfta y el Cristo, 
resucitado. Escuela de Mérida, mediados del siglo XVIII. Colección Oscar 
D’Empaire, Maracaibo. Fuente; Duarte, 1978.

derecha del cuadro, un ángel de rodilla ofrece una cesta de 
corazones flamígeros al niño Jesús, quien toma dos en sus 
manos. Aunque algunos autores católicos italianos sostie-
nen que la devoción es de origen medieval (cf. Tesè, 2013: 
27-28), se trata de una advocación muy particular del co-
mienzo del siglo XVIII: el culto nace después de la imagen 
pictórica, además de no seguir la experiencia canónica me-
dieval como resultado de la aparición de Cristo a la místi-
ca, aunque el recurso a la teofanía religiosa está presente, 
así como, de manera indirecta, el tema del intercambio de 
corazones. En la Palermo siciliana del comienzo del siglo 
XVIII, de la correspondencia entre dos hermanos, ambos 
jesuitas, uno en México como misionero y el otro en Paler-
mo como profesor del Colegio de la Compañía de Jesús, 
nace la imagen: Juan Antonio Genovese, ya misionero en 
México, pide a su hermano en Palermo, José María Ge-
novese, que haga pintar una imagen de la Virgen para su 
actividad misionera entre los indígenas mexicanos (cf. Ro-
dríguez Nóbrega, 2002). No sabemos si el misionero die-
ra indicaciones específicas sobre las características que la 
imagen debía tener, lo que nos parece probable, sino que 



166 LAS TINIEBLAS DEL CORAZÓN...

el hermano en Palermo recurrió a una vidente para que, 
en una de sus visiones, pidiera a la Virgen María cómo 
quería ser representada. Una vez que la vidente consiguie-
ra comunicarse con la Madre de Dios, el jesuita contrató 
a un pintor para que, bajo las indicaciones directas de la 
vidente, realizara el cuadro. Sin embargo, esta primera 
versión no fue de completo agrado de la Virgen María, 
así que, después de una segunda visión, la vidente pudo 
dar indicaciones más precisas, completándose finalmente 
la obra en 1722, estando ya en León (México) una década 
después. La primera versión parece que fue destinada a 
una iglesia de Palazzo Adriano, lugar siciliano de origen 
de los dos hermanos Genovese.

La historia de la imagen y su introducción en el culto 
tradicional de las advocaciones a la Virgen María se debe, 
fundamentalmente, al texto que el mismo Padre José Ma-
ría Genovese publicó en 1733 en Palermo, en dos tomos: 
La devozione di Maria Madre SS. del Lume, editada a nombre 
del padre Emanuele Aguilera, traducida en castellano por 

el jesuita Lucas Rincón en 1737, con el nombre de La devo-
ción de María Santísima de la Luz. Lo que llama la atención 
es que el “intercambio de Corazón” se realiza de una ma-
nera particular: son los corazones de los fieles cristianos 
que son ofrecidos al niño Jesús, quien los acepta en sus 
manos sin dar el suyo, por lo menos en la representación. 
Queda la impresión que aquí hay un intento de superar 
las imágenes medievales y retraerse una vez por todas del 
imaginario que bordea la herejía, allí donde las místicas 
coquetearon, inconscientemente tal vez, con el juego de 
los cuerpos y el eros sublimado (cf. Rodríguez de la Flor, 
1999).

De México, la devoción se difundió por la América 
colonial española, prácticamente en todos los lugares 
donde se registra la presencia jesuita, desde Lima hasta 
Antioquia, en la Nueva Granda, pasando por Quito y 
Caracas. Aquí, gracias al impulso del obispo Madroñero, 
la advocación se esparció entre la población, tanto que el 
Cabildo de la ciudad la declaró protectora de la ciudad 
y colocó una imagen de ella en el balcón de su edificio, 
perennemente iluminada bajo la responsabilidad de la 
hermandad Humilde Congregación de Nuestra Señora de 
la Luz, creada en 1757, cuando se entronizó una escultu-
ra de la misma en la Capilla de San Nicolás de Bari en 
la Catedral, sede de la nueva hermandad (cf. Rodríguez 
Nóbrega, 2008: 193). En Venezuela, el pintor Juan Pedro 
López realizó más de una decena de imágenes de Nuestra 
Señora de la Luz, con pocas variaciones, utilizando proba-
blemente estampas provenientes de México o del libro del 
padre Rincón ya citado (Fig. 11). Esta hipótesis puede ser 
confirmada por la presencia de estampas de Nuestra Se-
ñora de la Luz en la biblioteca de la compañía de Jesús en 
Caracas, como lo ha constatado Janeth Rodríguez Nóbre-
ga (2008: 191). Sin embargo, el destino de la advocación 
y de la representación no tuvo un futuro fácil, como ya 
había ocurrido con la devoción al Corazón del Niño Jesús, 
sobre todo por la impresión que podía dar la acción de la 
Virgen María sacando al pecador de las llamas del infierno 
(véase la presencia de la iconografía del Leviatán entre las 
llamas), lo que, para la interpretación romana, pareciera 
atribuir a María el poder de salvar, que sólo pertenece al 
hijo de Dios, siendo su papel el de intercesora. En todo 
caso, aunque en 1747 el papa Benedicto XIV consideró 
que la imagen podía crear equívocos de interpretaciones 
y el mismo libro del padre Genovese fue puesto bajo exa-
men de la inquisición, el culto continuó muy fuerte en la 
América española, por lo menos hasta la expulsión de los 
jesuitas (1773), cuando su expansión comenzó a mermar, 
amén de la eliminación de muchas imágenes y libros de 
origen jesuita y, en el caso de Venezuela, la muerte en 1769 
del obispo Madroñero, en Valencia. En todo caso, la ad-
vertencia papal de 1747 y la de algunos sínodos regionales 

Fig. 10  Sor Juana Francisca de Chantal. Juan Pedro López, 1768-1775. 
Colección Duarte, Caracas. Fuente: Duarte, 1996.



167VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 11  Nuestra Señora de la Luz. Juan Pedro López, 1774. 
Capilla de Santa Rosa de Lima, Consejo Municipal, Caracas. 
Fuente: Duarte, 1996.



168 LAS TINIEBLAS DEL CORAZÓN...

sobre la ortodoxia de la representación, habían generado 
un intento normalizador, llegando a la intervención de 
las pinturas para la eliminación de la figura del leviatán/
Lucifer y, en algunos casos, del joven salvado del infierno, 
sustituido por un cetro o un escapulario en la mano dere-
cha de María. 

La persistencia de la devoción al Sagrado Corazón de 
Jesús, aun después de los procesos que hemos citados y de 
la progresiva descristianización de la vida pública y priva-
da, continuó persistente en América Latina y en la misma 
Europa, incluyendo la devoción de Nuestra Señora de la 
Luz, ahora impulsada en Italia por los jesuitas expulsados 
y que habían regresado a su patria o, en el caso de los es-
pañoles, encontrado allí refugio. Es el caso, por ejemplo, 
del jesuita mexicano Blas Arriaga, quien llega en 1780 a 
Melara (Provincia de Rovigo) en la Italia del norte, llevan-
do consigo una pintura de gran tamaño (1,77 x 2,49 m.), 
copia del cuadro del Padre Genovese o, tal vez, el original 
que había salido de Palermo a comienzo del siglo XVIII 
rumbo a México (cf. Orioli, 2013). De aquí, el culto se di-
fundirá por la Península, cruzándose con la ola devocional 
que salía de Sicilia.

Finalmente, para concluir nuestro recorrido entre las 
representaciones corazonistas, vale la pena citar un episo-
dio tardío de la historia venezolana que tiene como prota-
gonista otro corazón, el del héroe, siguiendo la tradición 
medieval de embalsamar el corazón de los santos y de los 
individuos que se habían distinguido con hazañas heroi-
cas. Se trata del antioqueño Manuel Atanasio Girardot 
Díaz, muerto heroicamente en la batalla de Bárbula en 
1813 mientras combatía a las órdenes de Bolívar contra 
el realista Monteverde. Recogido su cuerpo y velado en 
Valencia, por orden del Libertador su corazón fue sacado 
del cadáver y, puesto en una urna, fue llevado a Caracas 
en corteo triunfal. Escribía la Gaceta de Caracas, del 14 
de octubre de 1813: “El General en Gefe, y todas las Au-
toridades de la Ciudad; la Municipalidad; el Venerable 
Clero; las Comunidades religiosas; los Cuerpos literarios, 
&c. &c. Marcharon en esta mañana a Antimano donde 
quedó depositado el Corazón de Girardot. Entró triun-
fante en la Ciudad, y empezaban los batidores; luego se 
descubría el Cuerpo Eclesiástico; después el carro triunfal 
magníficamente ataviado que llevaba el Corazón, y tirado 
de caballos ricamente enfaezados; seis Ángeles sostenían 
el carro, y dentro del mismo carro dos Ángeles reclinados 
sobre la Urna la mantenían en sus manos…”. 

Las huellas de la devoción al Corazón Sagrado se cue-
lan aquí en el culto al corazón del héroe, del cual partici-
pan las mismas instituciones, civiles y religiosas, que ha-
bían en tiempos no lejanos acompañando las procesiones 
religiosas, con el mismo estilo, las mismas figuras sagradas 
y la misma figura del corazón representando toda la per-

sona que se honraba. La imagen del corazón se había así 
hecho cultura, más allá de los contenidos religiosos que la 
generaron. 

COMENTARIO FINAL

Más que unas conclusiones queremos hacer un comen-
tario final sobre los hechos y procesos que hemos reco-
rrido desde la Edad Media hasta el barroco americano y 
venezolano, en particular. Hemos visto crecer la devoción 
al Sagrado Corazón gracias al impulso del Concilio de 
Trento y al trabajo misionero de las congregaciones y de 
las místicas. Como escribe José Luis Bouza Álvarez, “En 
oposición a la interiorización de la devoción que preconi-
zaban erasmistas y reformados, la Iglesia Católica promo-
verá después del Concilio de Trento la vulgarización del 
culto, excitando todos los resortes de la sensibilidad por 
la pompa, esplendor y deslumbradora brillantez de las ma-
nifestaciones externas de piedad, y apelando a la multipli-
cación de las representaciones materiales y visibles con el 
auxilio de los nuevos medios masivos de reproducción de 
las imágenes” (Bouza Álvarez, 1990: 42). Para realizar este 
plan, se elaboraron programas de acción y estrategias de 
persuasión, se construyeron iglesias y se educó a misione-
ros para la tarea, particularmente en el caso de los jesuitas 
quienes, más que otros, se dedicaron a esparcir la devoción 
al Sagrado Corazón de Jesús y, como hemos visto, la de 
Nuestra Señora de la Luz. Por esto, nos parece evidente 
que no sólo elaboraron una construcción de imágenes que 
denotaban episodios de las historias sagradas o presuntas 
tales, sino capaces de connotar su sentido para los feligre-
ses, lo que implicó una adaptación a las culturas popula-
res e indígenas locales, las que, en el caso específico de 
Iberoamérica, investigaron desde el comienzo mismo de la 
conquista. Esto nos reporta de inmediato a los cultos indí-
genas del corazón que ya citamos en nuestra introducción.

Como en otras regiones de Suramérica, la conquista te-
rritorial de Tierra Firme fue acompañada, como proyecto 
cultural y religioso, por los misioneros y la implantación 
de la iglesia diocesana. Cristianizar, como sinónimo de ci-
vilizar, fue tarea primordial de la iglesia misionera, la que 
consideraba que los indígenas o eran “salvajes” o habían 
sucumbido a las artes diabólicas del enemigo de la fe. De 
allí que, aunque sin pruebas fehacientes, como en el caso 
de los sacrificios humanos aztecas o incaicos, produjeron 
una imagen de los caribes violenta y caníbal, recurriendo 
también a la representación del corazón arrancado, por 
motivos rituales o simplemente alimentarios, como es el 
caso de fray Pedro Simón a comienzo del siglo XVII: “Lle-
garon al lugar de la matanza, donde les quebró el corazón 
el lastimoso espectáculo de las crueldades que veían he-



169VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

chas en aquellos cuerpos, unos abiertos los pechos y vien-
tre de arriba abajo, para sacarles el corazón y comérselo; 
otros cortados los miembros, cada uno de por sí, y una 
mujer natural de San Silvestre, cerca de Madrid, a quien le 
sacaron la criatura del vientre y la dejaron juntamente con 
las entrañas de la madre, arrimada a su cabeza” (Simón, II, 
1992: 399-400).

Si esta era la imagen que de los indígenas tenía la igle-
sia local y, por ende, los fieles que escuchaban semanal-
mente su prédica, resulta un poco raro que se utilizara 
precisamente la imagen de un corazón sangrante para im-
pulsar su conversión y la piedad y devoción de criollos y 
españoles. Es verdad que la larga ola del culto al Sagrado 
Corazón procedía de una Europa contrarreformista que, 
hay que decirlo, nada tenía que ver con las “prácticas” ca-
níbales y rituales de los indígenas, pero a los obispos y 
misioneros locales debió de alguna manera llamarles la 
atención esta correspondencia, sobre todo en México y en 
Perú, donde el tema del sacrificio humano como pecado 
era comúnmente utilizado para la evangelización de los 

indígenas. Salvo que se intentara contraponer a una ima-
gen del corazón negativa, la de los indígenas, una imagen 
positiva, la del Corazón de Cristo. En esta “guerra de las 
imágenes”, para utilizar la definición de Serge Gruzinski, 
estructuralmente homólogas (el pecho lacerado, la sangre, 
el corazón en las manos, etc.), la iglesia no negó la repre-
sentación sino que la transformó en “figura” al servició 
de la redención cristiana, es decir: el recorrido a través del 
sacrifico del corazón no estaba equivocado en sus formas, 
sino en los contenidos y en su finalidad, consiguiendo así 
una verdadera “encarnación” del mensaje cristiano, clara-
mente pasando de la práctica material a la representación 
simbólica y desplazando el ritual indígena: del corazón sa-
crificado a los dioses falsos, al corazón sacrificado medular 
del cristianismo: el Cristo en la cruz, que redime con su 
muerte todos los pecados. Es solamente una interpreta-
ción, una de las tantas posibles aunque, en el caso de los 
jesuitas, tal vez sea más de una sospecha, como el caso de 
Nuestra Señora de la Luz tal vez puede demostrar. Pero 
esto, es ya otro recorrido a transitar. 



170 LAS TINIEBLAS DEL CORAZÓN...

BIBLIOGRAFÍA

Amodio, Emanuele (2009), “Los Ritos de la Identidad: Ritualidad y 
mediación religiosa en la construcción de las identidades”. En 
José Enrique Finol, Alexander Mosquera e Írida García de Mo-
leiro (eds.), Semióticas del Rito. Colección de Semiótica Latinoa-
mericana Nº 6. Maracaibo: Universidad del Zulia y Fundacite-
Zulia, pp. 35-51.

Araya Espinoza, Alejandra (2010), “La mística y el corazón: una tradi-
ción de espiritualidad femenina en América colonial. En: Cua-
dernos de Literatura, 14 (Julio-Diciembre). [Fecha de consulta: 
2 de mayo de 2016] Disponible en: <http://www.redalyc.org/
articulo.oa?id=439843026009> ISSN 0122-8102.

Bernardo di Chiaravalle (1996), Sermoni sul Cantico dei Cantici, Roma. 

Bouza Álvarez, José Luis (1990), Religiosidad contrarreformista y cultura 
simbólica del barroco. Madrid: Consejo superior de investigacio-
nes científicas.

Camporesi, Piero (2009), La carne impassibile. Milano: Garzanti.

Del Rey Fajardo, José y Felipe González Mora (2008), Los jesuitas en 
Antioquia 1727-1767: aportes a la historia de la cultura y el arte. 
Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana. 

Duarte, Carlos F. (1978), Pintura e iconografía popular de Venezuela. Ca-
racas: Armitano Editor. 

Duarte, Carlos F. (1996), Juan Pedro López. Maestro de pintor, escultor y 
dorador. 1724-1787. Caracas: Galería de Arte Nacional y Fun-
dación Polar.

Hoystad, Ole M. (2010), Storia del cuore. Bologna: Odoya. 

Iraburu, José María (2003). Hechos de los apóstoles de América. Pamplona: 
Fundación Gratis Date.

Lara, Jorge Salvador (2001), Historia de la iglesia católica en el Ecuador. Qui-
to: Conferencia Episcopal Ecuatoriana y Abya Yala (Tomo III).

Martí, Mariano (1989), Documentos relativos a su visita pastoral de la dió-
cesis de Caracas. 1771-1784. Caracas: Academia Nacional de la 
Historia (7 tomos).

Moreno Molina, Agustín (2015), “La identidad espiritual ignaciana en 
la Venezuela del siglo XVIII”. En Montalbán: Revista de Huma-
nidades y Educación, 46: 80-105. Caracas.

Morgan, David (2013), El sagrado corazón de Jesús. La evolución visual de 
una devoción. Barcelona: Sans Soleil Ediciones. 

Mujica Pinilla, Ramón (2001), Rosa limensis. Mística, política e iconografía 
en torno a la patrona de América. Lima: Banco Central de Reser-
va del Perú, Fondo de Cultura Económica e Instituto Francés 
de Estudios Andinos. 

Orioli, Mariadele (2013), La Madonna del Lume di Melara. Melara: Edi-
zioni Parva.

Rodríguez de la Flor, Fernando (1999), La península metafísica. Madrid: 
Biblioteca Nueva.

Rodríguez Nóbrega, Janeth ( 2008), Las imágenes expurgadas: censura del 
arte religioso en el período colonial. León: Universidad de León.

Rodríguez Nóbrega, Janeth (2002), “La Madre Santísima de la Luz en 
la Provincia de Venezuela (1757-1770). El ocaso del barroco”. 
En Arte, estética y cultura, 16: 95-116. Caracas. 

San Agustín (1983), Confesiones. Madrid: Espasa Calpe.

San, Anselmo (1952), Obras Completas. Madrid: BAC.

Simón, Fray Pedro (1992), Primera parte de noticias historiales de las con-
quistas de tierra firme en las Indias Occidentales. Caracas: Biblio-
teca Ayacucho.

Tesè, Giovanni (2013), La Madre Santissima del Lume. Chieti: Tabula 
Fati. 

Terán, Julio (1982), “El Culto al Corazón de Jesucristo en la Evangeliza-
ción Latino-americana”. En Roger Vekemans (ed.), Cristología 
en la Perspectiva del Corazón de Jesús. Bogotá: Instituto Interna-
cional del Corazón de Jesús. 

Tobar Donoso, Julio (1953), La Iglesia, modeladora de la nacionalidad. 
Quito: La Prensa Católica. 



171VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

ICONOGRAFÍAS LOCALES 
EN LAS PINTURAS MURALES DE LA RUTA DE LA PLATA

PAOLA CORTI - FERNANDO GUZMÁN - MAGDALENA PEREIRA / CHILE

En la ruta que unía la ciudad de Potosí con el 
puerto de Arica se conservan cinco iglesias con 
sus programas de pintura mural completos: San 

José de Soracachi, Santiago de Curahuara de Carangas 
y Copacabana de Andamarca, en Bolivia, así como, San 
Andrés de Pachama y la Natividad de Parinacota, en 
Chile. El objetivo del presente trabajo es contrastar las 
imágenes que en este conjunto patrimonial se alejan de 
la iconografía cristiana habitual, tales como el trifronte 
de Parinacota, las cabezas de puma en Pachama o el cuy 
blanco en la Última Cena de Curahurara; reflexionan-
do en torno a la función que estas inserciones tendrían 
dentro del programa iconográfico al que pertenecen y en 
el contexto histórico y social en el que fueron realizadas.

Palabras clave: pintura mural, sincretismo, iglesia.

Desde que Ángel Guido publicara, en el año 1925, Fu-
sión hispano indígena en la arquitectura colonial1, mucho se ha 
discutido acerca de cómo se debiera enfrentar el estudio 
de las mutaciones de los modelos artísticos europeos en 
territorio americano a causa de la influencia de prácticas 
y soluciones locales. Dicho asunto no ha estado ausente 
en el proyecto de investigación acerca de la pintura mural 
del período virreinal que se conserva en algunas iglesias 

del camino que unía Potosí con Arica, desarrollada por la 
Fundación Altiplano y la Universidad Adolfo Ibáñez, gra-
cias al financiamiento del Consejo Nacional de Ciencia y 
Tecnología de Chile2.

Las transformaciones de los modelos europeos –en 
el arte religioso en América– se dan en distintos planos, 
entre los que se deben mencionar la incorporación de 
materialidades nuevas, la gestación de un lenguaje formal 
caracterizado, entre otros rasgos, por el uso de colores pla-
nos y la interferencia de formas locales en los programas 
iconográficos cristianos. Sin desconocer la importancia 
de atender a las cuestiones de materialidad y morfología, 
el presente trabajo tiene por objetivo analizar las lógicas 
que estarían detrás de lo que se podrían denominar: inno-
vaciones o alteraciones iconográficas. Si bien se trata de 
un asunto bien estudiado, baste mencionar el trabajo de 
Teresa Gisbert Iconografía y mitos indígenas en el arte3, aún 
es posible identificar y analizar formas nuevas o no investi-
gadas, trabajo a partir del cual resulta natural reflexionar 
en torno a su función, su autoría y las circunstancias que 
hicieron posible su inserción.

En las cinco iglesias de la Ruta de la Plata que con-
servan su programa de pintura mural íntegro se pueden 
observar innovaciones iconográficas; las que ahora se pre-
sentan, corresponden a aquellas inserciones que hemos 

1 Guido, A., Fusión hispano indígena en la arquitectura colonial, Editorial la Casa del Libro, Buenos Aires, 1925.
2 Este proyecto ha sido posible gracias al apoyo de Conicyt al proyecto Fondecyt 1150974 “Tensiones entre política eclesiástica y participación de la 

comunidad en las pinturas murales del siglo XVIII realizadas en los obispados de Arequipa, Cuzco, La Paz y La Plata”.
3 Gisbert, T., Iconografía y mitos indígenas en el arte, Gisbert Editores, La Paz, 2008.



172 ICONOGRAFÍAS LOCALES EN LAS PINTURAS MURALES DE LA RUTA DE LA PLATA

podido documentar e interpretar. Los casos seleccionados 
son el cuy de la Última Cena de Curahuara de Carangas, 
las cabezas de puma de Pachama y el Trifronte de Parina-
cota. Algunas de estas iconografías, como la del cuy en la 
Última Cena, ya habían sido identificadas en otras obras 
y su sentido ha dado origen a algunas interpretaciones, 
otras, como el Trifronte de Parinacota, debimos estudiar-
las sin contar con un referente cercano.

Ofreceremos en primer lugar interpretaciones tenta-
tivas para estas tres imágenes, a partir de las cuales pro-
pondremos la pregunta central del trabajo que ahora se 

presenta, la interrogante acerca de la autoría intelectual 
de las imágenes y de la razón que habría motivado su in-
corporación. Dado que, el cura doctrinero, el pintor, los 
indios de iglesia y las comunidades indígenas tuvieron 
una participación, más o menos activa, en este tipo de 
decisiones. 

Un caso significativo para enfrentar el problema plan-
teado son las cabezas de Puma (Fig. 1) pintadas en la igle-
sia de San Andrés de Pachama4. Estas pinturas murales, 
ejecutadas en la segunda mitad del siglo XVIII, han per-
dido un porcentaje significativo de la capa pictórica, no 
obstante, aún es posible tener una lectura global del pro-
grama iconográfico, en el que priman las representaciones 
de santos y las formas vegetales5. Las imágenes de santos 
estaban enmarcados por un zócalo pintado y una cenefa, 
precisamente, de este último elemento cuelgan las cabezas 
de puma, de las que se conservan actualmente cuatro, dos 
en el muro del evangelio y otro tanto en el muro de la 
epístola.

No es posible agotar las connotaciones que encierra la 
figura del puma en el contexto prehispánico, sin embargo, 
a partir de la lectura de las crónicas se pueden identifi-
car algunas dimensiones6. Cieza de León en El señorío de 
los Incas señala que el Inca Yupanqui, en un momento 
en que debía demostrar su capacidad como líder, se puso 
una piel de león sobre la cabeza y el cuerpo para indicar, 
de este modo, que poseía la fortaleza del puma7. Juan de 
Betanzos y Cristobal de Molina describen que durante la 
fiesta del Capac Raymi, en el Cuzco, los jóvenes guerreros 
vestían una piel de león con su rostro8. Por otra parte, es 
interesante constatar que en la lámina B. 171 del Códice 
Trujillo del Perú, editado por el obispo Martínez Compa-
ñón, se observa a un grupo de danzantes vistiendo pieles 
de pumas, imagen que permite confirmar que la práctica 
de revestirse con la piel de león seguía vigente en algunos 
sitios a fines del siglo XVIII.

Junto al atributo de fortaleza que las fuentes vinculan 
a la figura del puma es claro que existe una asociación 
entre el león americano y la fertilidad. En la tradición oral 

4 Corti, P., Guzmán, F. y Pereira, M., “Ángeles y felinos en las iglesias de Parinacota y Pachama”, Álvarez, G. (Coord.), La transitividad de las imágenes. 
Medios, usos y prácticas, Ediciones de la Escuela de Postgrado, Facultad de Artes de la Universidad de Chile, Santiago, 2013, pp. 33-50.

5 Chacama propone interpretar el conjunto de pinturas de Pachama como una herramienta al servicio del proceso de extirpación de idolatría. 
Chacama, J., “Imágenes y palabras, dos textos para un discurso. La prédica pastoral en los Andes coloniales. Doctrina de Codpa (Altos de Arica), 
siglo XVIII”, Diálogo Andino, N° 33, 2009, pp. 7-27, pp. 14-24.

6 Zuidema, T., “El león en la ciudad. Símbolos reales de transición en el Cusco”, Reyes y Guerreros, ensayos de cultura andina, FOMCIENCIAS, Lima, 
1989, pp. 306-383.

7 Cieza de León, Pedro, (1553) El señorío de los Incas, Dastin, Madrid, 2000, p. 143. Debe recordarse que la mayoría de los cronistas se refieren al 
puma como león.

8 Betanzos, Juan de, (1551) Suma y narración de los Incas, The Echo Library, Londres, 2008. Cristóbal de Molina, (1576) Ritos y Fábulas de los Incas, 
Editorial Futuro, Buenos Aires, 1959, pp. 77-78.

Fig. 1  Iglesia de San Andrés de Pachama. Pintura mural. 
Segunda mitad del siglo XVIII.



173VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

de Waru Chiri se describe un rito en el que los propieta-
rios de llamas bailan vestidos con pieles de pumas para 
asegurar la prosperidad9. Más clara sería la descripción 
recogida por Cieza de León en Crónica del Perú acerca de 
una ceremonia que se realizaba en el mes de mayo: en 
una procesión marchaban algunos hombres con costales 
de papás recién cosechadas escoltando a una niña a la que 
le cubrían la espalda con una pequeña piel de puma10. Se 
debe destacar que en la portada de piedra de la iglesia de 
Belén, cabecera de la doctrina a la que pertenece Pacha-
ma desde 1777, se talló un hombre puma; dando cuenta 
de que las pinturas a las que nos referimos no eran una 
excepeción. Actualmente, en algunos pueblos cercanos a 
Pachama, se utiliza un gato embalsamado en rituales de 
protección del ganado11. Esta vinculación del puma con 
la fertilidad pareciera haberse materializado en la rama de 
flores que brota de las cabezas de puma que se pintaron 
en Pachama. 

Es interesante, en este sentido, constatar la relevancia 
que tendría en Pachama todo lo relativo a la fecundidad 
de la tierra. En primer lugar, se debe mencionar que en 
el repertorio de santos pintados en los muros de la iglesia 
se encuentran presentes San Isidro y San Cristóbal; el pri-
mero, fue agricultor y es el patrono de los trabajadores de 
la tierra12; el segundo, era invocado por aquellos que se 
dedicaban al cultivo de árboles frutales13. También es im-
portante considerar el hecho de que las fiestas patronales, 
la de Nuestra Señora del Rosario y la de San Andres, 7 de 
octubre y 30 de noviembre, respectivamente, coinciden 
con el inicio y el final del período destinado al pachallam-
pe, ritual colectivo destinado a preparar la tierra para la 
siembra, en este caso de la papa14. Finalmente, se puede 
agregar que más de un tercio de los muros de la iglesia es-
tán cubiertos por formas vegetales, reservándose las efigies 
de los santos para las zonas más cercanas al presbiterio; la 
disposición de estos elementos fitomorfos figuran verda-
deros tapices ornamentales o parcelas de tierra con brotes 
y flores. Las cabezas de puma parecieran ser, por tanto, un 
elemento más en un engranaje de imágenes destinadas a 

vincular la ritualidad cristiana con la fecundidad del tra-
bajo agrícola, labor a la que se dedicaban los habitantes 
de Pachama. 

Inevitablemente el historiador del arte se pregunta 
acerca del autor material e intelectual de estas cabezas de 
puma; es probable que la carencia de documentos escri-
tos, característico de localidades periféricas como Pacha-
ma, impida acceder a este antecedente. No obstante, re-
sulta necesario reflexionar acerca de la pertinencia de ca-
tegorías explicativas como las que sitúan, en un lado, a la 
Iglesia como la fuerza dominante que usa la pintura como 
arma de influencia y control y, por otro, los indios, el sec-
tor subalterno que ofrece resistencia de diversas formas al 
mensaje cristiano. Quizá la contraposición es inoficiosa, 
no sólo por la dificultad para encontrar documentos que 
revelen antecedentes acerca de este conflicto específico, 
sino porque, en último término, sea quién sea el autor, 
la otra parte, sacerdote o comunidad, aceptó la inserción, 
incorporándola en un relato cristiano.

Otra de las imágenes que requiere un análisis espe-
cial es el trifronte de la iglesia Parinacota (Fig. 2), figura 
que se encuentra casi en el centro del muro que recoge 
el Juicio Final. Presentamos una primera interpretación 
en el VI Encuentro Barroco, realizado en la Paz el año 
200915. Las observaciones recibidas en esa oportunidad, 
sumadas a indagaciones adicionales nos permitieron com-
pletar una propuesta más convincente de lectura de esta 
peculiar imagen. Se trata, en estricto rigor, de una escena 
compuesta por tres personajes, al centro un curaca miran-
do al frente con dos mascaras de perfil en los costados; a 
izquierda y derecha dos hombres barbados, uno sostiene 
un bastón de mando y el otro una chuspa. Una serpiente 
que surge desde las fauces del Leviatán se acerca a los per-
sonajes hasta casi tocar con su lengua la cabeza del curaca.

Briones y Villaseca se refieren a esta imagen por prime-
ra vez, identificándola como una escena de tentación, sin 
desarrollar un análisis iconográfico específico. Podemos 
confirmar que estaban en lo correcto16. En primer lugar, 
por la proximidad de la serpiente al oído del curaca, ico-

9 Ávila, Francisco de, Hijos de Pariya Qaqa. La tradición oral de Waru Chiri. George L. Urioste. Foreigns and Comparatives Studies Program. Latin 
American Series, N| 6, Maxwell School of citizenship and public affairs, Syracuse, New York, 1983, vol. I, p. 11.

10 Cieza de León, Pedro, La Crónica del Perú, Dastin, Madrid, 2000, pp. 374-375.
11 Entrevista a Marcelino Mamani, Visviri, región de Arica y Parinacota.
12 Schenone, H., Iconografía del Arte Colonial - Los Santos, Fundación Tarea, Buenos Aires, 1992, tomo II, pp. 475-477.
13 Réau, L., Iconografía del arte cristiano: Tomo 2, Volumen 3, Barcelona: Ediciones del Serbal, 1988, p. 357.
14 Alvarez Miranda, L.,“El mito de Pusiri Collo y la fiesta del Pachallampe: aculturación andino-hispana en el poblado de Socoroma”, Diálogo Andino, 

N° 6, 1987, pp. 80-90, p. 86.
15 Corti, P., Guzmán, F. y Pereira, M., “El Juicio Final de Parinacota”, Entre cielos e infiernos. V Encuentro Internacional sobre Barroco, Unión Latina - 

Griso, La Paz, 2009, pp. 115-124.
16 Briones L. y Vilaseca P., Pintura Religiosa en Tarapacá. Fe y color en el desierto. Ed. Cabo de Hornos Ltda, Santiago, 1984, p. 69.



174 ICONOGRAFÍAS LOCALES EN LAS PINTURAS MURALES DE LA RUTA DE LA PLATA

nografía habitual para representar el asedio del demonio. 
En segundo lugar, porque las figuras que participan en la 
escena no están desnudas, como si lo están las almas pin-
tadas en el infierno, el purgatorio y el cielo; los cuerpos 
desnudos han abandonado el tiempo terrenal, las figuras 
vestidas, en cambio, aún se encontrarían en este mundo 
y, por tanto, sujetas a las tentaciones17. Los hombres bar-
bados parecieran ofrecerle al curaca el poder y el dine-
ro, representados bajo la forma del bastón de mando y la 
chuspa; la escena, por tanto, se adecuaría muy bien a la 
realidad habitual de las autoridades indígenas, sometidas 
a las presiones inherentes a su cargo y, sobre todo durante 
la segunda mitad del siglo XVIII, en una permanente ten-
sión entre sus intereses personales, el bien de la comuni-
dad y las presiones de las autoridades criollas18.

El curaca pintado en el Juicio Final de Parinacota no 
enfrenta directamente a los tentadores; un sombrero de 
ala ancha parece protegerlo de las amenazas de la serpien-
te infernal, y las miradas de sus barbados tentadores se 

encuentran con las máscaras de perfil que el indio lleva a 
izquierda y derecha; es por medio de ellas que se relacio-
na con los hombres de la chuspa y el bastón de mando. 
Es fundamental observar que las máscaras poseen rasgos 
españoles, graficados en una nariz larga y un delgado bi-
gote, indicando, de este modo, que el personaje central 
ha requerido asumir una identidad ajena para enfrentar 
las amenazas que lo acosan19. En el mundo andino, como 
en otros ámbitos culturales, la máscara –en un contexto 
ceremonial– permite adoptar la naturaleza de otro con el 
fin de poder enfrentarlo y dominarlo20; la máscara sobre 
el rostro indicaría el momento en que el danzante está 
imbuido del otro; luego, normalmente al final de ritual, 
el portador de la máscara se descubre y la lleva sobre la 
cabeza o puesta en un costado, expresando el control de 
las energías representadas en la careta21. Así en nuestra 
imagen de Parinacota, el curaca porta simulacros de los 
rostros de los tentadores, corriendo el peligro de desdibu-
jar su propia naturaleza, sin embargo, la pintura lo mues-

Fig. 2  Detalle del Juicio Final. Iglesia de la Natividad de Parinacota. 
Pintura mural. Segunda mitad del siglo XVIII.

Fig. 3  Última Cena. Iglesia de Santiago de Curahuara de Carangas. 
Pintura mural. Segunda mitad del siglo XVIII.

17 En grabados del siglo XV y XVI, procedentes de fuentes bajomedievales, suelen aparecer las almas condenadas representadas como hombres y 
mujeres, jóvenes y desnudos; los varones van sin barba y las mujeres se distinguen por sus senos, como se puede ver en Mâle, É., Religious Art in 
France. The late Middle Ages: a Study of Medieval Iconography and its Sources. Princeton University Press, Princeton, 1986, figs. 264, 268-272. El Ser-
monario del III Concilio Limense recoge esta tradición: “desnudos nacemos y desnudos y sin nada hemos de morir”, Tercero Catecismo y exposición 
de la doctrina cristiana por sermones, para que los curas y otros ministros prediquen y enseñen a los indios y a las demás personas. [1584] 1773, Lima, p. 458.

18 Hidalgo, J. y Durston, A., “Reconstitución étnica colonial en la Sierra de Arica: El cacicazgo de Codpa, 1650-1780”, Hidalgo, J. (Ed.), Historia 
andina en Chile, Editorial Universitaria, Santiago, 2004, pp. 507-534, pp. 525-532.

19 Es una hipótesis entre otras que hemos propuesto. Corti, P., Guzmán, F. y Pereira, M., “El indio trifronte de Parinacota: un enigma iconográfico”, 
Colonial Latin American Review, Vol. 20, N° 3, 2011, pp. 381-400, pp. 387-397.

20 Canepa, G., “Máscara y transformación: la construcción de la identidad en la fiesta de la Virgen del Carmen en Paucartambo”, Romero, Raúl, 
(Ed.), Música, danzas y máscaras en Los Andes, Pontificia Universidad Católica del Perú, Instituto Riva Agüero, Lima, 1993, pp. 339-391, p. 358.

21 Gisela Cánepa describe este proceso para el caso de la fiesta de la Virgen del Carmen de Pautarcambo. Canepa, G., “Máscara y transformación: 
la construcción de la identidad en la fiesta de la Virgen del Carmen en Paucartambo”, Romero, Raúl, (Ed.), Música, danzas y máscaras en Los 
Andes, Pontificia Universidad Católica del Perú, Instituto Riva Agüero, Lima, 1993, pp. 339-391, p. 377.



175VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

22 Baltra Campbell, A., “El sincretismo en la pintura de la Escuela Cuzqueña”, Cultura, Lima, 23, 2009, pp. 101-113.
23 Éxodo, 12, 11.
24 Schenone, H., Iconografía del Arte Colonial - Jesucristo, Fundación Tarea, Buenos Aires, 1998, pp. 178-182.
25 Guaman Poma de Ayala, Felipe, [1615], Nueva Corónica y buen gobierno, Fondo de Cultura Económica, Lima, 2008, tomo I, p. 186.
26 Martín Rubio, M del C., “Costumbres de los indios del Perú. Un temprano antecedente de la política de extirpación de idolatrías en el Virreinato 

del Perú”, Boletín del Instituto Riva Agüero, 24, Lima, 1997, pp. 295-308.
27 Cordero, M., “La comida y sus ingredientes ¿Solo alimentos para el cuerpo? Pueblos andinos en el siglo XVII”, Carola Sciolla (Comp.), Historia y 

cultura de la alimentación en Chile. Miradas y saberes sobre nuestra culinaria, Catalonia, Santiago, 2010, pp. 109-131.
28 Núñez, L. “Evidencias arcaicas de maíces y cuyes en Tiliviche: hacia el semisedentarismo en el litoral fértil y quebradas del norte de Chile”, Chun-

gara: Revista de Antropología Chilena, No. 16/17, Acatas del X Congreso Nacional de Arqueología Chilena (Octubre 1986), pp. 25-47, p. 33.
29 Acosta de, Joseph de [1590], Historia Natural y Moral de las Indias, Fondo de Cultura Económica, México, 1979. Arriaga, Joseph de [1621], La 

extirpación de la idolatría en el Piru, Centro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”, Cuzco, 1999.

tra con el rostro descubierto y con las máscaras mirando a 
los tentadores, expresando, conjeturalmente, el control de 
estas identidades ajenas con cuya fuerza es capaz de vencer 
las insinuaciones infernales

 El tercer y último caso corresponde a la Última Cena 
de Curahuara de Carangas, representación que destaca 
por la abundancia de frutas y flores que están dispuestas 
sobre la mesa, pero sobre todo por la presencia, justo 
delante de Cristo, de una bandeja con un cuy blanco 
(Fig. 3); elemento que se destaca, por su posición y ta-
maño, más que los signos propiamente eucarísticos del 
pan y el vino. No se trata de una solución del todo ex-
cepcional, pues, en la Catedral de Cuzco se conserva un 
lienzo de la Última Cena de Marcos Zapata que tiene 
en el centro de la mesa una bandeja con un cuy asado. 
Se trata, sin duda, de una sustitución; la bandeja con 
el cordero de la cena pascual ha sido reemplazada por 
una fuente con el roedor americano22. Gran parte de 
la tradición artística cristiana prefiere separar la Cena 
de Cristo en dos momentos, una primera parte en que 
se come de pie el cordero pascual con el báculo en la 
mano y la cintura ceñida23 y, una segunda, en la que 
Cristo comparte con los apóstoles el pan y el vino24. No 
obstante, algunos pintores han fundido en una misma 
mesa el momento de la consagración eucarística con el 
de la cena pascual propiamente tal, distribuyendo sobre 
la mesa una bandeja con los restos del cordero, frutas y 
otros alimentos. A esta última tradición correspondería 
la pintura de Marcos Zapata, así como la realizada en 
los muros de Curahuara. El asunto es que el reemplazo 
del cordero por un cuy está lleno de sentidos que no se 
pueden pasar por alto, se trata de un animal comestible 
ampliamente utilizado en acciones de carácter ritual en 
el contexto andino.

Efectivamente, los cuyes servían como ofrenda para 
las huacas, eran sacrificados para obtener bienestar y tam-
bién fueron utilizados para ceremonias de adivinación, 
así como en rituales de curación. Guaman Poma señala 

que durante el mes de julio “sacrificaban con otros cien 
carneros de color de yauar chunbe, los quemaban en la 
plaza pública y con mil cuyes blancos; ese sacrificio hacían 
para que no dañase el sol ni las aguas a las dichas comidas, 
sementeras y chácaras”25. El sacerdote Bartolomé Álvarez, 
doctrinero de Aullagas, describe con mayor detalle, en su 
memorial del año 1558, las prácticas sacrificiales de cuyes, 
precisando que le extraían el corazón y –a medio cocinar–
se lo comían, luego miraban las entrañas para avistar el fu-
turo y, finalmente, asaban el resto del animal y lo comían 
acompañado de maíz u otros productos26. En caso de en-
fermedades se practicaban limpias de cuy, para cargar al 
animal con las fuerzas negativas; práctica que consideraba, 
en ocasiones, la frotación del roedor por el cuerpo de la 
persona que debía ser sanada27. Es necesario notar que 
los beneficios obtenidos por mediación del cuy serían de 
orden material, sin embargo, la práctica de dejar cuyes en 
las huacas implica una vinculación de estos animales con 
la otra vida. Estos antecedentes no son suficientes para 
afirmar que estas prácticas estaban vigentes en Curahuara 
de Carangas durante la segunda mitad del siglo XVIII, 
sin embargo, su uso ritual subsiste hasta el presente en 
muchas regiones28.

El cordero pascual fue reemplazado por la ofrenda de 
cuy; ambos animales son sacrificados para obtener un 
bien superior, los dos parecieran representar la ofrenda 
inmaculada y sin defecto; mediante la ofrenda de cuy y 
cordero se obtendrían beneficios materiales y espirituales: 
la salud y la salvación. El roedor americano pareciera te-
ner las condiciones adecuadas para reemplazar al cordero 
pascual, sin embargo, se trata de una práctica riesgosa, 
como bien lo sabían Acosta y Arriaga29, pues, al tiempo 
que podría entrañar la cristianización de una ritualidad 
andina implicaba, en mayor o menor grado, una posible 
mutación en la comprensión por parte de los indígenas 
de los contenidos inherentes a la obra de redención y, no 
menos grave, una tácita aprobación de las prácticas andi-
nas asociadas al cuy.



176 ICONOGRAFÍAS LOCALES EN LAS PINTURAS MURALES DE LA RUTA DE LA PLATA

Lo interesante es preguntarse, aunque no encontremos 
una respuesta definitiva, si estos programas pictóricos fue-
ron concebidos y supervisados por el sacerdote del lugar 
o si, por el contrario, corresponden a la iniciativa, más o 
menos autónoma, de los indios de Parinacota, Pachama, 
o Curahuara. Sin duda, es posible entender las pinturas 
murales como un elemento más de esa “trampa de imáge-
nes”, a la que se refiere Gruzinski30, tejida por la Iglesia y 
la Corona para capturar a los indios; por tanto, serían, en 
este sentido, obra de obispos y sacerdotes. Sin embargo, 
el mismo autor enfatiza la necesidad de recordar que una 
gran parte de las imágenes, durante el período colonial, 
fueron realizadas por los indios sin contar con la fiscali-
zación de sacerdotes, como sería el caso de Parinacota y 
Pachama31. Una manera habitual de resolver este dilema es 
conjeturar que el resultado final de las obras, en aquellos 
contextos en que los indios pueden contar con una cierta 
autonomía de facto, es el fruto de una imbricación entre 
la voluntad de la autoridad eclesiástica y la iniciativa de 
los indios, proceso no carente de tensiones, negociaciones, 
avances y retrocesos por ambos lados. Es importante recor-
dar que las pinturas fueron ejecutadas durante la segunda 
mitad del siglo XVIII; por tanto, los indios tenían algún ni-
vel de cristianización y los sacerdotes eran más conscientes 
de la ineficacia de los procesos de extirpación de idolatría.

La solución anterior tiene las ventajas y desventajas de 
un análisis que comprende las dinámicas sociales a partir 
de la tensión entre los sectores subalternos y los grupos 
hegemónicos. La ventaja es que resulta claro entender a 
la Iglesia como una organización que intenta imponer un 

30 Gruzinski, S,. La guerra de las imágenes. De Cristobal Colón a “Blade Runer”. (1492-2019). México: Fondo de Cultura Económica, 1994, pp. 12-13.
31 Gruzinski, S., La colonización de lo imaginario. Sociedades indígenas y occidentalización en el México español. Siglos XVI-XVIII. México: Fondo de Cultura 

Económica, 2007, p. 189.
32 García Canclini, N., Culturas híbridas: Estrategias para entrar y salir de la modernidad. México: Grijalbo, 1992, pp. 191-192.
33 Ginzburg, C., El queso y los gusanos. El cosmos según un molinero del siglo XVI, Barcelona, Ediciones Península, 2008, pp. 214-215.

conjunto de creencias y formas de vida a una mayoría in-
dígena que no las comparte totalmente y que, por tanto, 
aunque sea infructuosamente, se resiste de forma pasiva y, 
cuando puede, en forma activa. Sin embargo, la claridad 
de esta lectura polar de las dinámicas sociales pareciera 
afectar la comprensión de fenómenos que pueden ser más 
complejos, pues estamos hablando del comportamiento 
de personas no de bloques. Es interesante en este sentido 
traer a colación lo que reconoció Canclini al plantear que 
lo moderno y lo tradicional no son monopolio de ningún 
sector social32; abriendo así la puerta a identificar las cir-
cunstancias en que la cultura dominante y la subordinada 
se influyen mutuamente, como ya lo propusiera Ginzburg 
en el penúltimo capítulo de El queso y los gusanos33.

En este sentido, debe tenerse en cuenta que si estas 
peculiares imágenes fueron insertadas por voluntad de la 
comunidad indígena o un miembro de ella, su sobreviven-
cia testimonia la aprobación eclesiástica; pues, ninguna de 
ellas pudo pasar inadvertida. Por el contrario, si un sacer-
dote decidió incorporar el cuy, las cabezas de puma o el 
trifronte, o, al menos, tolerar su presencia, es que estuvo 
dispuesto a correr el riesgo que esto implicaba, es decir, 
que la comunidad las leyese a su manera. En definitiva, 
saber quién decidió incorporar estas inserciones no es tan 
relevante para comprender las dinámicas que explican el 
origen y función de estas imágenes. En todos los casos 
se tratarían de manifestaciones concretas de un esfuerzo 
colectivo –no exento de tensiones– orientado a conciliar 
el cristianismo con prácticas locales que no era posible 
erradicar y que eran susceptibles de reinterpretar.  



177VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

APOSTOLADO ZURBARANESCO EN POMATA

MARTÍN ISIDORO - CLELIA DOMOÑI / ARGENTINA

1 Hacia noviembre de 1938, Juan M. Peña Prado describe el conjunto, sin embargo, no lo atribuye a Zurbarán sino que considera que “...estos mag-
níficos cuadros pertenecen a la técnica, a la escuela y a la época de Francisco Ribalta [1565-1628].” Comisión de Restauración de Monumentos 
Históricos. Lima, Precolombina y Virreinal.  Lima, Artes Gráficas-Tipografía Peruana, 1938, p. 159. Los lienzos estaban muy deteriorados, Contreras  
adjudica esto a la constante humedad del clima limeño y comenta que algunos estaban “... muy repintados por mala mano.” Marqués de Lozoya. 
“Presencia e influencia en Hispanoamérica.” En Mundo Hispánico. Zurbarán. Madrid, Agosto de 1964, nº 197, p. 60. Stastny dice que tras las res-
tauraciones en los talleres del INC, bajo la dirección de Vladimira de Sadías se ha revelado la gama de tonalidades originales en toda su riqueza y 
austero vigor, aunque se han perdido algunas veladuras y relieve por las frecuentes limpiezas a las que ha sido sometido. Stastny, F. “El Apostolado 
Limeño de Zurbarán”. En Cielo Abierto. Año 1985, enero-marzo, pp. 59-60.

Entre las tendencias artísticas que se conjugan en 
la antigua provincia colonial de Chucuito (Perú), 
se encuentra presente la zurbaranesca dentro de 

la órbita dominica de modo indiscutible. En la iglesia de 
Santiago de Pomata, encontramos un Apostolado de 12 
lienzos que es encuadrable en dicha orientación (Figs. 1 
y 2). Historiográficamente, Juan de Contreras y López de 
Ayala, Marqués De Lozoya, planteó su atribución duran-
te una conferencia pronunciada en el salón del Colegio 
de la Inmaculada de Lima el 27 de diciembre de 1941, 
posteriormente publicada en Mercurio Peruano (1942) y en 
Archivo Español de Arte (1943)1. Al estudiar el Apostolado 
de 15 figuras del convento de San Francisco de Lima rea-
lizado por Zurbarán y su taller, Contreras había postulado 
como ejemplos de su ‘repercusión’ en el Perú, a la serie 
collavina y a la que se hallaba en el coro de San Francis-
co de Arequipa (actualmente ubicada en una de las salas 
del museo de esta iglesia y consta de doce telas con fi-
guras de cuerpo entero, que siguen con mayor fidelidad 
al modelo) (Fig. 3). Luego de esto, sólo se repitió dicha 
información (Angulo y Dorta 1950; Soria 1953 y 1955; 
Guinard 1960), sin ahondar en la especificidad de nues-
tro Apostolado ni registrarlo siquiera fotográficamente.

Es decir, el estudio de la serie pomateña se detuvo en 
ese punto germinal en el cual se le adjudicó la paternidad, 
cerrando su análisis con el dictamen de ser mera copia, 
abordaje de sabor rotundamente etnocéntrico, sea euro-
peo, sea de Angloamérica. Sin embargo, si nos tuviéramos 
que conformar con ese consabido prejuicio colonialista 
que hizo y hace hincapié en el maestro europeo (incluso 
en obras de artistas menores o de taller), viendo su imita-
ción como derivativa y mecánica, volveríamos a esa etapa 
de las investigaciones sobre el arte del coloniaje en que era 
medido como inferior desde valores plástico-formales de 
la crítica Europea.

APOSTOLADO LIMEÑO

Por método, es necesario comenzar con el análisis de 
la fuente, pues esto nos dará indicios para el abordaje de 
nuestra serie criolla que, a su vez, la interpreta y la trans-
forma.

La bibliografía específica ha problematizado su data-
ción y presencia en Lima mediante la inferencia docu-
mental, así como desde argumentos estilísticos. Contreras 



178 APOSTOLADO ZURBARANESCO EN POMATA

Fig. 1  Escuela limeña. Pedro, Andrés, Santiago el Mayor, Juan Evangelista, 
Mateo, Felipe, mediados del siglo XVII, óleo sobre tela, Iglesia de Santiago 
de Pomata.

Fig. 2  Escuela limeña. Bartolomé, Tomás, Santiago el Menor, 
Judas Tadeo, Simón, Pablo, mediados del siglo XVII, óleo sobre tela, 
Iglesia de Santiago de Pomata.



179VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 3  Escuela limeña. Pedro, Andrés, Santiago el Mayor, Juan Evangelista, 
Mateo, Felipe, Bartolomé, Tomás, Santiago el Menor, Simón, Matías, Pablo, 
siglo XVII, Museo de la Iglesia de San Francisco de Arequipa.

2 Marques de Lozoya (Juan de Contreras y López de Ayala) “Zurbaran en el Peru”. En Archivo español de arte. Año 1943, Tomo 16, nº 55, p. 3.
3 Cfr. Gento Sans, B. San Francisco de Lima: estudio histórico y artístico de la iglesia y convento de San Francisco de Lima. Lima, Torres Aguirre, 1945, pp. 

254 - 255.
4 Angulo Iñiguez, D; Marco Dorta, E. y Buschchiazzo, M. Historia del Arte Hispanoamericano. Barcelona, Salvat, 1950, p. 477.
5 Soria, M. The painting of Zurbaran. Londres, Phaidon, 1955, p. 168.
6 Guinard, P. Zurbarán et les peintres espagnols de la vie monastique. Paris, Les Edition du Temps, 1960, pp. 146 - 206.
7 Stastny, F. op. cit. 1985, p. 38.
8 Stastny toma este dato de López Martínez, C. Desde Martínez Montañés hasta Pedro Roldán. Sevilla, 1932, p. 224., donde se reseñan la mayoría de los 

contratos. Stastny, F. “Zurbarán en América Latina”. En Presencia de Zurbarán. (Catálogo). Bogotá, Biblioteca Luis Ángel Arango, 1988. En línea 
[consulta: noviembre de 2014]:: http://www.banrepcultural.org/blaavirtual/todaslasartes/przu/przu05a.htm#6a

9 Stastny Mosberg, F. Estudios de arte colonial. Volumen I.  Lima, Instituto Francés de Estudios Andinos/Museo de Arte de Lima, 2013, pp. 238 - 242.

considera que llega a la ciudad, o bien en 1620, o bien 
en 1643, basado en las remesas de azulejos sevillanos al 
convento, aunque ya advierte que es algo prematura la pri-
mera fecha2. Gento Sans3 cree probable que hayan sido 
traídas por algún religioso que asistiera a los Capítulos 
Generales de la orden en España. Pues era una práctica 
común y, además, en el archivo del convento, hay docu-
mentos que atestiguan cómo se destinaba cada sexenio la 
suma de $17.000, para que algún vocal que viajase a Euro-
pa comprara libros selectos y escogidos para la biblioteca.  
Específicamente, en relación a esto, cita una real cédula, 
fechada en Madrid el 7 de junio de 1625, donde se ordena 
a la Casa de Contratación de Sevilla, el franqueo y libre 
tránsito para los objetos detallados allí, entre ellos un cajón 
de lienzos de pinturas y dos Imágenes de bulto de la Concepción 
para el Convento de Lima, y otra Imagen de bulto de Nuestra 
Señora de Guadalupe para el Colegio de San Buenaventura de 
la dicha Ciudad, a favor de fray Miguel de Huerta, lego 
de San Francisco de Lima y procurador de los conventos 
de la Provincia Franciscana de los XII Apóstoles del Perú.  
Entonces, para este autor, es verosímil que en dicho cajón 
hayan venido los lienzos en cuestión; incluso, plantea que 
Huerta, consumado artista y arquitecto, sabría bien lo que 
traía. Marco Dorta, por su parte, sostiene que la serie fue 
traída a Lima en 1625 por Huerta4 Para Soria, “El mode-
lado, poses y diseño de las draperies se identifica con otras 
obras en torno a 1637-38. El paisaje del fondo, ausente 
en el temprano Apostolado lisbonense, es típico de finales 
de la década de 1630”5. Guinard, que cree incompatible 
con el estilo la datación de Marco Dorta por los paños y 
el paisaje de fondo, sitúa el conjunto en torno al envío 
de azulejos de 16436. Stastny, siguiendo a Soria7, dice que 
estos cuadros “corresponden por el estilo a la segunda mi-
tad de la década de 1630 y pertenecen posiblemente a las 
pinturas cobradas entre 1638 y 16408. [...] Comparados 
con el Apostolado de São Vicente de Fora (Lisboa) pintado 
por Zurbarán en 1633 con fondos oscuros y dramáticos 
constrastes de luz de origen caravaggesco, la diferencia es 
notoria. En el ínterin Zurbarán vivió la experiencia ma-

drileña de 1634 y su contacto renovado con Velásquez. 
De allí proviene la suavidad de las transiciones en los va-
lores cromáticos, su interés por el paisajismo luminoso, la 
nueva plasticidad y monumentalidad en el modelado y la 
serenidad de los rostros”9.

Si consideramos, por un lado, las dataciones de Soria 
y Stastny para el Apostolado limeño, además del impacto 
inmediato de esta obra del gran maestro sevillano en ple-
no apogeo y, por otro lado, la transición del manierismo 
al barroco que se da en el Virreinato a mediados del XVII 



180 APOSTOLADO ZURBARANESCO EN POMATA

10 Gesualdo, V. Enciclopedia del arte en América: Historia II. Buenos Aires, Bibliográfica Omega, 1968, p. 307.
11 “Es muy probable que a partir de los años de comedios del siglo [XVII] existiese en lima algún taller o artista –quizás formado en Sevilla, aunque 

no necesariamente– que influyeron en mantener el gusto por las formas zurbaranescas, además de haber hecho copias de las obras que por enton-
ces existían del maestro en Lima para otras poblaciones del interior; esto no deja de ser una suposición por falta de pruebas documentales, si bien 
las pinturas hablan por si mismas y se ve con claridad que hay muchas que mantienen esos influjos y que fueron realizadas en tierras peruanas.  
En esta línea de influjos debe recordarse el libro de Francisco Pacheco Arte de la Pintura, editado por primera vez en 1640, que tuvo reconocidos 
ecos en la pintura andaluza y la hispano-americana.” Bernales Ballesteros, J. “La pintura en Lima durante el Virreinato.” En Banco de Crédito del 
Perú. Pintura en el Virreinato del Perú. Lima, Banco de Crédito del Perú, 1989, pp. 46-48.

12 Guinard, P. op. cit., pp. 146-146.
13 Medidas de Apostolado zurbaranesco. Pedro (120 x 95 cm.); Andrés (115 x 88 cm.); Santiago el Mayor (127 x 94 cm.); Juan Evangelista (126 x 94 

cm.); Mateo (115 x 85 cm.); Felipe (125 x 93 cm.); Bartolomé (126 x 93 cm.); Tomas (126 x 94); Santiago el Menor (126 x 94 cm.); Judas Tadeo 
(127 x 94 cm.); Simón (126 x 94 cm.); Pablo (122 x 91 cm.).

14 Beigbeder, O. Léxico de los símbolos. Madrid, Ediciones Encuentro, 1995, p. 347.
15 Réau, L. Iconografía del arte cristiano. Iconografía de los santos. De la P a la Z.  Barcelona, Ediciones del Serbal, 1998. Tom. 2, Vol. 5, pp. 169-183.  

Bango Torviso, I. “Santiago Peregrino”. En García Iglesias, J. (comp.). Xacobeo 99. Santiago, La Esperanza. (Catálogo de Exposición). Santiago de 
Compostela, Xunta de Galicia, 1999, pp. 89-97.

16 Archivo Regional de Puno (ARP), Archivo Histórico, Colección Arce Borda, Eclesiásticos, Legajo 37, Inventarios de la Iglesia de Pomata 1773-1836.

y en el que se observa las influencias del tenebrismo10, con 
el cual el Apostolado de Pomata se identifica, podríamos fe-
charlo a este último en los comedios del siglo. Además, es 
probable que el copista sea limeño, si tenemos en cuenta 
no sólo el estilo11 ajeno a todo lo observable en el Collao 
sino también las condiciones de producción que implica 
este tipo de copia.

En el Colegio Apostólico limeño (181 x 94 cm.; salvo 
Cristo 184 x 94 cm.), las figuras son de tamaño natural, 
están de pie, aisladas y con poses heroicas de carácter ca-
ravaggesco. En el afán de caracterización y diferenciación, 
se introducen novedades iconográficas, tales como Pablo 
con su espada pero leyendo y con anteojos o, en otros ca-
sos, algunos atributos tradicionales son agrandados a una 
escala inusitada12. La relación de los apóstoles con su pai-
saje luminoso se establece de dos modos: por un lado, en 
ocho de ellos está dada por una perspectiva amplificada 
que genera, más allá de un gran dinamismo espacial, un 
fuerte contraste de tamaño, dándole monumentalidad a 
las figuras; esto último se suma al punto de vista bajo de 
las mismas que actúa en idéntico sentido. Por otra parte, 
en los cinco restantes, este efecto se quiebra por formas 
rocosas o arquitectónicas cercanas a modo de bambalina.

La serie pomateña trastoca completamente la composi-
ción de Zurbarán. Las figuras, aunque mantienen un pun-
to de vista bajo, se representan en tres cuartos de cuerpo 
sobre un fondo neutro oscuro y vacío13. A pesar de la sim-
plificación espacial, se gana en profundidad psicológica. 
Puesto que no sólo se percibe intensamente la presencia fí-
sica de los apóstoles en contraste con la monotonía de una 
atmósfera espacial sin relieve sino que, además, se carga 
de un significado simbólico, donde la oscuridad se cierne 
amenazante presagiando su destino terrenal, y se imprime, 
incluso, un clima dramático caro al gusto del naturalismo 
caravaggista.

El corte de la composición en tres cuartos de cuerpo 
acarrea consecuencias iconográficas. Los apóstoles en el 
ciclo de Zurbarán están con sus pies descalzos. “En la ico-
nografía cristiana, es un privilegio de los personajes sagra-
dos el ir con los pies descalzos. El Evangelio lo prescribe 
a los apóstoles (Mateo 10, 10) y a los discípulos (Lucas 10, 
4) enviados a predicar. Mientras la cabeza representa en 
cierta medida el orgullo humano, la parte más humilde 
del individuo le subordina totalmente al orden divino. [...] 
descalzarse [...] como Moisés en el Sinaí, es demostrar una 
receptividad ante la Potencia superior”14. Además, dicho 
corte afecta el atributo de Matías pues a sus pies se halla el 
hacha con que fue martirizado, sin embargo, no contamos 
con este lienzo para ver como se resolvió este problema.

Por otra parte, hay un enriquecimiento iconográfico 
en la serie de Pomata. Santiago el Mayor acrecienta los 
elementos emblemáticos de la peregrinación como el som-
brero de ala ancha, la cantimplora de calabaza –colocada 
en el bordón– y, el emblema de la peregrinación cumplida, 
la concha15. En el lienzo de Santiago el Menor, desaparece 
toda referencia arquitectural, lo cual transforma el estar 
apoyado leyendo sobre una columna trunca, ausente aho-
ra, en un ademán pensativo de connotación melancólica. 
Por último en Simón, la copia coloca de modo especular 
su atributo, la sierra, equilibrando la composición.

APOSTOLADO DE POMATA

Profundizaremos ahora en la comprensión de estas co-
pias en el contexto espacial de la Iglesia de Santiago de 
Pomata, buscando significados dados por su ubicación a 
partir de los registros documentales.

En el inventario del 27 de julio de 177316, figuran 11 
lienzos de apóstoles con sus marcos dorados en los pilares 



181VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

17 Cfr. Mâle, E. L’art religieux du XIIIe siècle en France: étude sur l’iconographie du Moyen Âge et sur ses sources d’inspiration. París, Librairie Armand Colin, 
1910, p. 35.

18 Réau, L. Iconografía del arte cristiano. Iconografía de los santos. De la A a la F.  Barcelona, Ediciones del Serbal, 1996. Tom. 2, Vol. 3, pp. 139 - 140.
19 Gento Sans, B. op. cit., p. 254.
20 Gento Sans argumenta esto, citando al cronista Fray Diego de Córdova y Salinas cuando hace la descripción de la iglesia en su Coránica de la Reli-

giosísima Provincia de los Doce Apóstoles del Perú, lib. III cap. VII, p. 176. (Lima, Imprenta de Jorge López de Herrera, 1651): La Capilla del Crucero - bello 
laberinto de oro - corona con maravilloso artificio en cada dozavo un Apóstol, de tan buen talle cada uno, que crece dos varas y cuarta, proporción conveniente a 
la perspectiva. Cfr. Gento Sans, B., ibidem, p. 256.

21 Cfr. Duchet-Suchaux, G y Pastoureau, M. Guía iconográfica de la Biblia y los santos. Madrid, Alianza, 1996, p. 40. Cfr. Réau, L. op. cit. 1996. Tom. 
2, Vol. 3, pp. 138.

22 Medidas de los martirios. Pedro (128 x 97 cm.); Andrés (129 x 96 cm.); Santiago el Mayor (128 x 96 cm.); Juan Evangelista (140 x 110 cm.); Mateo 
(139 x 120 cm.); Felipe (139 x 109 cm.); Bartolomé (129 x 98 cm.); Santiago el Menor (122 x 97 cm.); Judas Tadeo (132 x 97 cm.); Matías (140 x 109 
cm.); Pablo - IHS IHS IHS - (140 x 110 cm.). Algunos de los cuadros se encuentran cortados, lo cual no está dado sólo por el proceso de montarlos 
en bastidores y enmarcarlos; se evidencia en los repoussoirs de Matías, Santiago el Mayor, Pedro, Andrés, Pablo (IHS IHS IHS), Juan Evangelista, 
Bartolomé y Felipe.

23 “[Pablo]... fue decapitado; mas, en el mismo instante en que su cabeza salía despedida del tronco, su boca, con voz enteramente clara, pronunció 
esta invocación tantas veces repetida dulcemente por él a lo largo de su vida: ¡Jesucristo!.” Voragine, J. La leyenda dorada, 1. Madrid, Alianza, 1987, 
p. 361.

de la nave: 6 distribuidos entre el segundo pilar –efigies 
de Pedro, Santiago el Mayor, Juan– y el tercero del evan-
gelio, y 5 entre el segundo –Bartolomé, Judas Tadeo– y 
cuarto de la epístola. Y, uno más en el pilar de la epístola 
aprinsipiando el Altar maior y Presviterio –Juan Evangelis-
ta–. Evidentemente, hubo un error de identificación en 
la primera efigie de Juan. Lamentablemente, ninguno de 
los inventarios entre 1773-1836 nos revela la existencia del 
apóstol Matías presente en la serie limeña.

Esta ubicación no es arbitraria. Los liturgistas enseñan 
que cuando un obispo consagra una iglesia, se debe mar-
car con 12 cruces 12 columnas de la nave o del coro. Se 
quiere hacer entender con esto, que los 12 apóstoles son 
los verdaderos pilares del templo. Esta doctrina a veces 
tiene una traducción exacta como en Sainte-Chapelle, 
donde los escultores hacia 1250 adosaron a 12 columnas 
12 estatuas de apóstoles llevando en la mano una cruz de 
consagración17. Esta disposición de ubicar en los pilares a 
los apóstoles perdurará hasta el siglo XVIII en la basílica 
romana de San Juan de Letrán18. Su fundamento bíblico 
lo podemos encontrar en Gálatas 2, 9 y en Apocalipsis 
21, 14.

A la luz de este razonamiento, deberíamos volver sobre el 
apostolado limeño. La primera noticia documental inequí-
voca19, se encuentra en el Libro Inventario de la Sacristía de 
Nuestro Padre San Francisco de Jesús de Lima (p. 42) de 1785, 
mandado a hacer por el padre provincial fray Juan de Ma-
rimón, donde se lo menciona entre los Aumentos de la sa-
cristía: un Apostolado, un lienzo del Señor y otro de la Virgen. 
Probablemente, anterior a este movimiento interno de la 
serie dentro del convento, la misma podría haber estado 
emplazada al interior del templo en sus pilares. Con esto 

apoyaríamos la hipótesis de Gento Sans, que dice que el 
Apostolado se ubicaría en el crucero hacia 165120.

Continuando con el análisis espacial en Pomata, el 
Apostolado se halla en diálogo con un programa martirial, 
lo cual densifica simbólicamente la lectura. No todos los 
apóstoles fueron martirizados, pero la piedad popular los 
transformó en mártires. Era intolerable al pensamiento 
cristiano que los discípulos inmediatos de Cristo, hu-
bieran dado una prueba menor de su fe que los santos 
posteriores. Por ello, la tradición les atribuyó diferentes 
suplicios con el fin de glorificarlos y realzar su prestigio en 
la devoción21 (Figs. 4 y 5).

En el inventario de 1773, encontramos en las capillas 
de nave mencionados 6 apóstoles: en el lado del evange-
lio, en la segunda capilla a Mateo y Simón, y en la tercera a 
Pedro; mientras que, en el lado de la epístola, en la prime-
ra capilla, a Andrés, Juan Evangelista, y Santiago el Menor 
con sus marcos dorados, y en la tercera capilla Tomás. Sin 
embargo, en este caso no hay ninguna referencia a que 
sean efigies, lo que indicaría que se trata del otro conjunto 
temático relacionado a los apóstoles existentes en la igle-
sia, esto es, las escenas de los martirios. No han llegado 
a nuestros días de los cuadros mencionados aquí, el de 
Simón, Tomás y Andrés –de este último, no obstante, con-
tamos con una reproducción fotográfica–22. Era un ciclo 
que constaba de 13 lienzos cuyas inscripciones referían al 
apóstol correspondiente, salvo el de Pablo cuyo epígrafe 
es IHS repetido tres veces, siguiendo la Leyenda Aurea23. 
Este conjunto lo atribuimos al taller de Mauricio García y 
Delgado, activo en Cuzco desde mediados del siglo XVIII.

Su ubicación actual en los pilares del cañón está docu-
mentada en el inventario de 1875 que reza: Las columnas 



182 APOSTOLADO ZURBARANESCO EN POMATA

Fig. 4  Taller de Mauricio García y Delgado. Pedro, Andrés, Santiago el Mayor, 
Juan Evangelista, Mateo, Felipe, activo desde mediados del siglo XVIII, 
Iglesia de Santiago de Pomata.

Fig. 5  Taller de Mauricio García y Delgado. Bartolomé, Santiago el Menor, 
Judas Tadeo, Matías, Pablo, activo desde mediados del siglo XVIII, 
Iglesia de Santiago de Pomata. Mauricio García y Delgado. 
San Fermín, 1751, Catedral de Santa Fe, Argentina. Fotografía: Hans Mann.



183VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

24 Archivo de la Prelatura de Juli (APJ). Inventario de la Iglesia de Santiago de Pomata del año 1875, 4 recto.
25 Mesa, J. y Gisbert, T. Historia de la pintura cuzqueña. Lima, Fundación Augusto N. Wiese/Banco Wiese Ltdo, 1982. vol. 1. pp. 204-206.  Mesa, J. y 

Gisbert, T. “Nuevas obras y nuevos maestros en la pintura del Alto Perú”. En Anales del Instituto de Arte Americano e Investigaciones Estéticas “Mario 
J. Buschiazzo”. Nº 10  Buenos Aires, UBA, 1957, pp. 8-71.

26 Schenone comenta únicamente en relación a dos de los martirios (Judas Tadeo y Mateo) que son anónimos y del siglo XVII, pero no argumenta 
las razones de su posición. Schenone, H. Los santos. Buenos Aires, Fundación Tarea, 1992. Vol. II, pp. 537-590.

27 Academia Nacional de Bellas Artes. Documentos de Arte Argentino. Cuaderno XVII. Las ciudades de Santa Fe y Corrientes. Buenos Aires, ANBA, 1945. 
p. 20., il. XIX.  Mesa, J. y Gisbert, T. op. cit. 1982. vol. 1. p. 205., vol. 2. il. 293. Academia Nacional de Bellas Artes. Historia General del Arte 
Argentina. Buenos Aires, ANBA, 1983. Tom. II. p. 44., il. p. 47. Schenone, H. Los santos. Buenos Aires, Fundación Tarea, 1992. Vol I. p. 323, il. 
p. 325.

28 Mesa, J. y Gisbert, T. Op. Cit., 1982. vol. 1. pp. 147 y 149. vol. 2. il. 159-176.
29 Hay una sombra muy marcada bajo algunos santos que tiene como función darle mayor tectonicidad, asimismo, de algunos pies se proyecta una 

marcada sombra muy corta de izquierda a derecha del observador contrastando con dicha luz plena.
30 Mesa, J. y Gisbert, T. Historia de la pintura cuzqueña. Lima, Fundación Augusto N. Wiese/Banco Wiese Ltdo, 1982. vol. 1. p. 168., vol. 2. il. 212.  

de los arcos estan adornadas con tres cuadros de vara y cuarto 
de largo y cada uno de ellos con marcos dorados con oro, siendo 
el total de ellos veinticuatro, en esta forma: los dose primeros son 
de los dose apostoles y los otros doce representan a la muerte de 
cada uno de ellos24.

Por esos tiempos, la exportación artística cusqueña de 
lienzos de dimensiones relativamente discretas crece de 
modo extraordinario, ante la saturación del mercado ecle-
siástico local. Esta obra destinada a particulares y pueblos 
lejanos, buscaba satisfacer, más que un gusto refinado, las 
necesidades espirituales y decorativas. Era una producción 
masiva, en serie que pivotaba entre el arte y la artesanía, 
respaldada por la fama artística de la ciudad. Justamente, 
García y Delgado, un emergente paradigmático de esta in-
dustrialización artística con fines exclusivamente mercan-
tiles, hacia 1754, se embarca en una serie de contratos que 
le hacen producir –y esto es sólo lo documentado– unos 
casi 1300 cuadros, una gran parte de ellos de bajo costo.  
Uno de estos contratos consistía en 647 lienzos, encarga-
dos por dueños de recua con destino a las tierras altas25. 
Posiblemente, en este encargo u otro similar anterior a 
1773 –fecha de nuestro inventario– haya venido a Pomata 
el ciclo de los martirios apostólicos26.

En estas escenas, podemos observar ciertas constantes 
que responden a la maniera de este pintor, si tomamos 
como parámetro fundamentalmente su Martirio de San Fer-
mín (firmado y fechado 1751; catedral de Santa Fe, Argen-
tina)27, estas son: las proporciones muy achatadas de los 
personajes; las figuras adolecen de ‘amuñecamiento’, se 
construyen a partir de tipos, pero, el delicado tratamiento 
de los rostros de los protagonistas, es decir, el mártir y al-
guno de sus verdugos, aun con ausencia de un modelo in-
dividualizado, nos habla de cierta corrección del maestro; 
el querubín acercándose con la palma y corona del mar-
tirio; el paisaje urbano con edificios clásicos, algunos con 
almohadillado similares a los de Basilio Pacheco, y con 

fuerte presencia de lo escultórico; las figuras se imponen 
al contexto arquitectónico y natural; la perspectiva atmos-
férica en algunos cuadros evidencia todavía más la escasa 
perspectiva lineal de sus escenarios y la ingenuidad de su 
manejo. En la obra de García y Delgado, como lo vemos 
en lo martirios de Pomata, prima una paleta de colores 
terrosos, con uso de rojo y azul –característico de la es-
cuela cusqueña del XVIII–; esto último, hasta en detalles, 
como los pajarillos que pueblan sus paisajes. También, en 
los martirios de Matías y Judas Tadeo, encontramos per-
sonajes de pie en primer plano cortados por el marco; 
este rasgo de gusto manierista Mesa y Gisbert lo registran 
en Quispe Tito en 1667 y hacia 167928. La plena luz con 
mínimas ambigüedades29 de esta contramaniera tardía y 
adocenada baña las escenas, muy lejos aún del claroscuris-
mo zurbaranesco con el que convive en Pomata; esto, sin 
embargo, nos confirman el mestizaje basado no sólo en la 
reinterpretación fuertemente localista de lo europeo sino, 
también, en la acumulación americana de ideas visuales 
en armonía.

Nos interesa hacer foco en dos cuadros de este conjun-
to martirial. El primero sería Martirio de San Andrés (129 
x 96 cm.), pues siendo su posible fuente su homónimo 
de la iglesia de San Juan de Dios (Colegio de Educandas) 
de Cuzco, atribuido con reservas por Mesa-Gisbert a Ba-
silio de Santa Cruz (activo en Cuzco 1661 y fines del siglo 
XVII)30, la composición entraña una complejidad mayor 
que la de ser una copia reinterpretada. Este cuadro tiene 
un estilema, el de gobernante romano sobre pedestal, que 
es tomado de Martirio de San Fermín de la catedral de San-
ta Fe y reinterpretado como escultura, más allá de estar 
presente el mismo motivo en la tela de San Juan de Dios. 
Esto nos enfrenta a una composición que está dando indi-
cios de utilizar tipos preestablecidos por el obrador, antes 
que copiar literalmente modelos consagrados, a los que 
parece sólo seguir estructuralmente en la ‘idea’.



184 APOSTOLADO ZURBARANESCO EN POMATA

31 Reau, L. Iconografía de los santos. De la G a la O. Barcelona, Serbal, 1997. Tom. 2, Vol. 4, p. 371.
32 Bulletin des Commissions royales d’art et d’archéologie. Quatrième Année. Bruselas, Imprimerie Bols-Wittouck, 1865, pp. 61-62.
33 “Op den 29n Januari 1681 betaalden de Antwerpsche kuipers “meester Henrico Herregouts” 425 gulden voor het schilderen eener Steeniging van 

Sint Mattheus, die op hunen ambachtsaltaar in de hoofdkerk werd gesteld, en nu, sedert jaren, op den zolder onzer Sint Pauluskerk is gesukkeld.”  
[El 29 de enero 1681, el gremio de los toneleros de Amberes le pagaron al ‘maestro Henrico Herregouts’ 425 florines por el cuadro La Lapidación 
de San Mateo, el cual se colocó en el altar de dicho gremio en la iglesia principal, y ahora, desde hace años, acabó en el ático de la iglesia de San 
Pablo.] Van Den Branden, F. (Traducción: Martín Isidoro) Geschiedenis der Antwerpsche schilderschool. Antwerpen, Drukkerij J-E. Buschmann, Ri-
jnpoortvest, 1883, p. 948.

El segundo cuadro que comentaremos es Martirio de 
San Mateo, que consiste en una escena de lapidación. Se-
gún Reau31, hay versiones contradictorias de su martirio: 
para algunos, habría sido decapitado, o atravesado por la 
espada del verdugo; y, para otros, se habla de lapidación 
o muerte en la hoguera. Lamentablemente, este autor no 
cita sus fuentes, ni da ejemplos, tal vez, por lo inusual de 
esta iconografía. Sin embargo, la historiografía decimonó-
nica belga documenta dos ejemplos circunscriptos a Flan-
des: por un lado, una capa de eclesiástico perteneciente a 
la iglesia de Harelbeken –Flandes Occidental, Bélgica–, 
fechada a principios del siglo XIV, que en el orifrés re-
presenta este tema entre los martirios de los apóstoles32; 
y, por el otro lado, una pintura de Henrico Herregouts, 
encargada por el gremio de los toneleros antuerpienses 
para el altar del gremio en la Onze-Lieve-Vrouwekathedraal 
y cobrada el 29 de enero de 168133. A partir de esto, se 
puede colegir que podría haber un antecedente flamenco 
en este tipo de representación.

CONCLUSIÓN

Este estudio intenta mostrar lo imperioso que es avan-
zar en el conocimiento de las obras como el Apostolado 

de Pomata, relegadas del canon, luego de darles una sen-
tencia de copia, en este caso, ser zurbaranesca. Así, esta 
pintura, vista como simple ‘repercusión’ no aurática, pier-
de sus alcances de productor de significado en sí mismo 
y contextual. Por ello, a través del análisis profundo que 
buscó poner en valor estas obras desclasadas, llegamos, 
ante todo: en el Apostolado pomateño, a la datación y 
ubicación dentro de la escuela limeña –delatando en su 
ínterín el caravaggismo del intérprete criollo–; y, en los 
martirios, a la datación y la atribución al taller cusqueño 
de Mauricio García y Delgado. Con la ayuda de los inven-
tarios de Pomata, situamos estas series pero, además, re-
forzamos la hipótesis de ubicación del Apostolado limeño. 
Consideramos, igualmente, en el Apostolado del Collao, 
las implicancias iconográficas dadas por sus alteraciones 
al formato. Mediante el análisis espacial de la iglesia de 
Pomata, también, evidenciamos la convivencia dialógica 
entre lo criollo –Apostolado– y lo mestizo –programa mar-
tirial–, que densifica las capas de la visualidad, de la per-
cepción. Pero, principalmente, procuramos desmontar la 
operatoria etnocéntrica de catalogar pintores europeos en 
América, comentando superficialmente obras locales ins-
piradas en ellos, así como profundizar en los criterios de 
gusto de esta zona mestiza productora de arte, triangulada 
con los lenguajes artísticos venidos de Lima y el Cuzco.



185VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

LA REPRESENTACIÓN MESTIZA DE LOS CUERPOS

AGUSTINA MAZZINI URIBURU1 / ARGENTINA

En1 este trabajo, entrelazaremos los datos recogi-
dos (concilios, inventarios presentes en archi-
vos o en bibliotecas americanas) sobre el tema 

del cuerpo representado en las pinturas del Virreinato 
del Perú durante los siglos XVII. Tomaremos como 
ejemplo las pinturas de los muros de la Iglesia de Cu-
rahuara de Carangas2 las que fueron repintadas a prin-
cipios del XVIII. La iconografía, muy variada, está vin-
culada con las imágenes de los Cielos y los Infiernos, 
tema que acompañó el proceso de evangelización ini-
ciado desde conquístale siglo XVI.   

Nos centraremos en la representación del Infierno en 
la boca del Leviatán donde junto a los españoles, clérigos, 
y autoridades civiles la presencia del cuerpo del indio se 
presenta como una instancia iconográfica bajo nuestra 
hipótesis desarrollada en la investigación acerca de que 
los cuerpos revelaban un mestizaje de universos en el es-
pacio que ocupaban3 y no cumplían solamente una fun-
ción catequística para la instrucción de los indios (Fig. 1). 

Las pinturas de esta iglesia es un mensaje de la vida de 
Cristo, la exaltación de María, la devoción a Santiago y 
varios de los santos relacionados con las órdenes religio-
sas promotoras.

1 Licenciada en  Arte de la Facultad de Filosofía y letras - UBA Actualmente realizando el doctorado en Historia y Teoría de las Artes de la UBA, 
con el proyecto denominado “La representación del cuerpo en los Cielos e Infiernos de la pintura colonial andina (siglos XVII-Princ. XVIII).”

2 José de Mesa y Teresa Gisbert, El Manierismo en los Andes, Memoria del III Encuentro Internacional sobre Barroco, Unión Latina. La Paz, Bolivia, 
2005. Curahuara de Carangas es un pueblo aymara situado en Bolivia, a 3.800 m de altura, en la altiplanicie que separa el eje lacustre Titicaca-
Poopo de la Cordillera. 

 Debo agradecer a Edwin Claros Arispe por haber puesto a disposición, con total generosidad, la transcripción de los manuscritos de la corres-
pondencia que abarca del 31 de agosto de 1829 (una carta circular dirigida a la Vicaría Foránea de Carangas) al 20 de junio de 1917 (una carta 
de Caciques y Jilacatas dirigida al Arzobispo de La Plata). Apenas es una parte de la larga historia de la doctrina, luego parroquia, de Santiago de 
Curahuara de Carangas. 

 El texto que figura en los muros de la Iglesia: “Se hiso esta Yglesia el año de 1608” está confirmado en dos de las cartas que citan el año de la 
construcción de la iglesia: La carta de Ladislao Aldunate al Arzobispo de La Plata (Pedro José Cayetano). Al padre Ladislao le causa extrañeza y 
profunda tristeza que en la parroquia no se encuentra un solo libro de fábrica, “desde 1608, año de su fundación” y menos aún de los párrocos 
inmediatamente anteriores a el, padre Pablo Rejas y padre Eulogio Gemio. Esta afirmación la escribió el 4 de octubre de 1893.  

 La carta del padre Fidel al Arzobispo de La Plata. El padre Fidel expresamente dice que en la iglesia de Curahuara no existe libro de fábrica “desde 
la fundación que pasan tres siglos”. Esto informaba a Mons. Sebastian Pifferi, en su carta del día 5 de abril de 1907.

3 Gruzinski, Serge, El pensamiento mestizo. Buenos Aires, Ediciones Paidos, SAICF 2000. Utilizaremos la palabra mestizaje para “designar las mezclas 
acaecidas en el siglo XVI en suelo americano, entre seres, imaginarios y formas surgidas en los cuatro continentes: América, Europa, África y 
Asia”. Trataremos de distinguir, por un lado, las dinámicas internas y, por el otro, los procesos nacidos del enfrentamiento de Occidente con las 
sociedades indígenas. No se trata de definir la naturaleza de los mestizajes, sino de extraer los mecanismos de construcción que intervienen en 
una situación histórica marcada por relaciones de fuerza de tipo colonial, p. 62.



186 LA REPRESENTACIÓN MESTIZA DE LOS CUERPOS

MESTIZAJE, INDÍGENAS Y ESPAÑOLES 
EN LA REGIÓN ANDINA

Con la llegada del Virrey Toledo a Lima, en 1569, tan-
to en lo político como en el desarrollo del III Concilio 
Provincial de Lima entre 1582 y 1583 –como consecuen-
cia de las disposiciones del Concilio de Trento– y en lo 
religioso, es cuando se imponen las bases institucionales 
del sistema colonial4.

Según los Acuerdos de la Real Audiencia de La Plata 
de los Charcas (1576 - 1587) con fecha jueves, 22 de no-
viembre de 1576, el Presidente y los Oidores de la Real 
Audiencia de Charcas trataron el tema de petición de los 
indios de “Totora y Curaguara” sobre la reducción de los 
dos ayllus. El Presidente opinó que la petición se remi-
tiera al Virrey aunque el parecer de los Oidores fue algo 
distinto. Sin embargo, el 6 de diciembre en la nueva se-
sión, la mayoría votó para que la solicitud se remitiera al 
Virrey5. Esta solicitud ciertamente obedecía a la política 

de reordenamiento económico y social impuesto por el 
Virrey Francisco de Toledo. El proyecto toledano consistía 
en reducir a la población indígena dispersa en pueblos 
dando como resultado “712 doctrinas que comprendían 
614 repartimientos”6 en el Virreinato.

Como sabemos, la sociedad colonial andina, diversa y 
compleja, estuvo signada por múltiples relaciones de po-
der, conflictos y mutua adaptación tanto de sectores po-
derosos como sometidos. El orden social que dichos cuer-
pos debían sostener en el ámbito terrenal parecía haber 
encontrado en las imágenes de lo celestial y del submun-
do una resignificación a partir de prácticas artísticas que 
permitirían identificar instancias de negociación, acomo-
damiento e intercambio entre quienes ejercían el poder 
a partir de prácticas insertas en regímenes discursivos y 
aquellos que debían someterse a dichas estructuras.

En cuanto a la religiosidad y la devoción cristiana, aún 
es materia de discusión la evaluación de cuán sincera y 
global fue la conversión indígena al cristianismo. El Dios 
cristiano había vencido a los dioses del Panteón incaico y 
tras él se impuso una disciplina social mediante el ritual y 
los símbolos religiosos del poder. El culto católico se im-
puso masivamente junto al ejercicio de un poder político 
que se justificaba así mismo en la evangelización de los 
naturales de indias7. La calidad de los religiosos que pre-
gonaron la fe cristiana no siempre se parangonó con la 
cantidad de curas y doctrineros que tanto en la ciudad 
como en el campo predicaban y se sustentaban del ejerci-
cio de la nueva fe. 

En el contexto de la misión doctrinal altiplánica de 
Carangas, una de las referencias más tempranas es la que 
figura con fecha 13 de octubre de 1572 en los Acuerdos 
de la Real Audiencia de La Plata de los Charcas (1569 
- 1575)8 donde el clérigo Hernán Gutiérrez solicita a la 
Audiencia de Charcas que le paguen “dos meses y medio 

4 El material impreso como resultado de este concilio fueron: Doctrina Cristiana y Catecismo (1584) Confesionario para los curas de indios (1585) y Tercer 
Catecismo y Exposición de la Doctrina Cristiana por Sermonario (1585).

5 Idem. Real Audiencia, vol. 3, 2007, pp, 95-104.
6 Malaga Medina, Alejandro “Las reducciones en el virreinato del Perú (1532-1580)”, Revista de Historia de América. México, N° 80, 1975, p. 39. 

Gordillo, José M. y Mercedes del Río, La visita de Tiquipaya (1573). Análisis etno-demográfico de un padrón toledano. Cochabamba, UMSS - CERES - 
ODEC/FRE, 1993, p. 23. 

7 Dentro del espectro de estudios que vinculan la idea de cuerpo con las relaciones de poder se destaca Michel Foucault, quien en su libro Vigilar y 
Castigar señala que las relaciones de poder operan sobre el cuerpo como cerco político y se articula con las relaciones complejas de la utilización 
económica del cuerpo como fuerza de producción inserta en una puja de fuerzas ligadas al poder y a la dominación. Foucault, si bien no ignora 
el ámbito de lo sagrado, tampoco le concede una atención especial. En el contexto de la conquista está en juego un proyecto más ambicioso: la 
conversión religiosa de los invadidos.

8 Barnadas, Josep M. y Guillermo Calvo A., Archivo-Biblioteca Arquidiocesanos “Monseñor Taborga” (Sucre). Guía general preliminar. Documentos Tavera. 
Sucre, Instituto de Cultura, Fundación MAPFRE, 2006. Los manuscritos del  Archivo - Biblioteca sucrense fueron consultados en esta Guía, el 
capítulo de Archivo Arzobispal (serie Legajos, sección N° 37 Parroquias, y la sección N° 49 Vicarías Foráneas) y la correspondencia de Curahuara 
de Carangas-Arzobispado del Plata, en la sección “Parroquias” está indicado la Carpeta: 46; Parroquia: Curahuara de Carangas; Años: 1791-1917; 
Piezas: 130. Idem. p, 32.

Fig. 1  Detalle, Infierno boca del Leviatán. Iglesia de Curahuara de Carangas. 



187VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

que sirvió en los Carangas haciendo la doctrina”. Uno de 
los Oidores pidió que se remitiera al Visitador para que 
examine las “ausencias”9. Esta anotación, de sentido más 
general, hace pensar que ciertos clérigos se dedicaron a 
un trabajo de adoctrinamiento por visitas temporales a 
poblaciones indígenas y, además, se entiende que aún no 
se habían creado las parroquias de indios, porque si así 
fuera, los gastos de los doctrineros corría por cuenta del 
encomendero, así lo había dispuesto el Segundo Concilio 
Provincial de Lima (1567-68)10.

Lo cierto es que junto a la nueva religión se desple-
gó en los Andes un nuevo calendario ritual y ceremonial, 
solemne, suntuoso y oneroso, que radicaba en espacios 
cubiertos plenos de imágenes, todo lo cual se sustentaba 
en un nuevo tiempo histórico y lineal, con una actitud 
maquineista, en el que el pecado y la culpa eran elementos 
constitutivos de la relación de los hombres con Dios. 

Otra referencia temprana, en los Acuerdos de la Real 
Audiencia de La Plata de los Charcas (1576 - 1587) con 
fecha 9 de mayo de 1577 es que el Presidente y los Oidores 
de la Real Audiencia de La Plata votaran sobre el pago de 
los ornamentos y la campana de Curahuara.

“Sovre de qué se librará los ornamentos y canpana de Cura-
guara. Este dicho día se votó sovre de qué se pagarán el orna-
mento y campana del rrepartimiento de Curaguara, el señor 

Presidente y el señor licenciado Vera fueron del parescer que 
se pague de falta de doctrinas, el señor licenciado Matienço 
y el doctor Barros y doctor Peralta fueron del parecer de lo 
que salió decretado”11.

La indicación de “ornamentos y campana” es clara alu-
sión a la existencia de una capilla en Curahuara o, tal vez, 
una modesta iglesia que requería de estos implementos 
para las tareas propias de celebraciones litúrgicas. Proba-
blemente en cumplimiento de disposiciones anteriores, 
como la emanada de la “Instrucción de 1545 de Hieróni-
mo de Loayza” que expresamente decía: 

“Donde residiere el cacique se haga una casa a manera de 
iglesia, se adorne, coloque alguna imagen y que se junten los 
indios para oír la doctrina cristiana, se diga misa, se adminis-
tre los sacramentos”.

La relación entre los vivos y los muertos sufrió, asimis-
mo, alteraciones12. Se cambiaron los espacios mediadores 
de esta relación tras la nueva consideración de sentido  de 
la vida y la definición de la muerte como estadio en el que 
solo perduraba el alma, la cual, más allá de la corruptibili-
dad del cuerpo, podía comunicarse con Dios. Para que esa 
comunicación fuera posible era necesario haber sido buen 
cristiano, es decir, haber realizado buenas obras para me-
recer un destino más o menos rápido junto a Él en el más 

9 Idem, Real Audiencia, vol. 2, 2007, p. 344.
10 “Que en cada parroquia se ponga por el obispo su particular cura, al qual pague el encomendero el salario señalado por el obispo, siendo si fuera 

menester compelido con censuras a ello, esto se entiende donde no oviere caja de comunidad de la qual se paguen los curas” (Constitución 78). 
citado por Edwin Claros Arispe. 

 En una fecha posterior en el AGI, Sevilla, Audiencia de Lima, Ramo Eclesiástico. Cartas y expedientes del Arzobispado de Lima. Años 1549-1699; 
legajo 8, estante 71, cajón 3. En la: “Carta del Obispo de La Plata y relación de las doctrinas e Iglesias que hay en el obispado de La Plata, preben-
das vacas y parecer del Obispo” Alonso Ramírez Granero de Ávalos, Obispo de La Plata, escribió una relación de las doctrinas e iglesias y que fue 
conservado bajo el título de “Carta del Obispo de La Plata y relación de las doctrinas e Iglesias que hay en el obispado de La Plata, prebendas vacas 
y parecer del Obispo”. El documento, fechado en 18 de marzo de 1583, fue la respuesta a una cédula real de su majestad. Se trata de un  inventario 
de doctrinas e iglesias por entonces existentes, acompañado de una lista de nombres de clérigos o de órdenes religiosas, bajo cuya responsabilidad 
estaban las doctrinas. En una parte del texto, el Obispo indica: “C. M. Magestad. Por Cédula Real me fue mandado ymbiar la copia supra scripta 
de las doctrinas y clérigos del obispado de la Plata, que Vuestra Magestad me hizo merced, y asi va la mas cierta que he podido hacer; todas son 
yglesias pobres /9r/ de edificios y sin propio, están proveídos conforme al patronazgo rreal, aunque algunos antes de mi venida se proveyeron sin 
colitos ni examen como entre compadres…”. Citado por Maldonado de Torres, Alonso División en tres obispados de la Iglesia de los Charcas. Cocha-
bamba, Bolivia Franciscana, fuentes mayores N°2, 2008 (edición preliminar). (Introducción, versión paleográfica e índices por el Lic. Mauricio 
Valcanover). Anexo I, 2008: 1-8. Consultado en línea http://www.archivosfranciscanosbolivianos.org/index.php/home/verLibro/f/19.html

 Dos  aspectos llaman la atención en la opinión expresada por el obispo Ramírez Granero: 1°) que las iglesias son “pobres de edificios”, 2°) que 
antes de su gobierno episcopal se habrían designado algunos doctrineros “sin colitos ni examen como entre compadres”. La norma vigente era 
someterse a un examen de competencia y oposición. 

 Como dato histórico, el informe del Obispo es de mucha trascendencia porque confirma la existencia, en 1583, de la doctrina de Curaguara 
como ”Curaguara de Chuquicota”, y el nombre del clérigo Marcos Giles de Valdelomar, designado para esta doctrina de indios. Asimismo, el do-
cumento refiere la existencia de otras doctrinas carangueñas, como la de “Andamarca y Hutinoca” (sic), “Colquemarca”, “Chuquicota”, “Totora”. 
El documento no ha registrado las doctrinas de “Guaillamarca”, “Turco” ni “Guachacalla”. 

11 Idem, Real Audiencia, vol. 3, 2007, p. 139.
12 Harris, Olivia y Terréese Bouysse-Cassagne (1988), “Pacha: en torno al pensamiento aymara”, En: Xavier Albo Corrons (comp.) Raíces de América: 

el mundo aymara. Madrid, Alianza, p. 217.



188 LA REPRESENTACIÓN MESTIZA DE LOS CUERPOS

allá. El haber sido buen cristiano incluía haber aceptado 
el control de la Iglesia a lo largo de todo el ciclo vital. La 
institución Iglesia se adentró como un elemento más en la 
vida cotidiana de los indios, al controlar la espiritualidad 
desde el bautismo hasta la supervisión de la sexualidad 
en el matrimonio incluyendo la cumplimentación de los 
sacramentos y la organización dentro de la sociabilidad 
en torno a una parroquia, monasterio u oratoria en que 
se asistía regularmente a la misa y donde se registraba la 
participación en hermandades y cofradías13.

El temor a Dios, ente que podía ser misericordioso y 
castigador a la vez, ocupó paulatinamente el imaginario 
indígena, induciendo a los que, contando con medios 
o iniciativas suficientes, plasmaran el derrotero de sus 
vidas, acciones  y deseos mas íntimos en la letra de los 
testamentos14.

LA CONSTRUCCIÓN DE CORPOREIDAD 
Y SUBJETIVIDAD 

Avanzar en las relaciones del cuerpo y las fuentes im-
presas e iconográficas es responder a la pregunta por las 
formas en las que el sufrimiento se inscribía en el cuerpo 
en el contexto colonial del siglo XVII al siglo XVIII. Supo-
ne un camino en el que se entrecruzan las vertientes de la 
experiencia personal y el entramado social.

En una y en otra confluyen tanto el entramado doctri-
nal, facilitador del ordenamiento y el control social como 
la práctica de los fieles guiados por las mismas doctrinas. 
En todo caso el sufrimiento corporal sería un punto esen-
cial en ese proceso de incorporación de la normatividad 
social en cuanto marco de posibilidad de interlocución 
con Dios.

Este último, introducido por la Compañía de Jesús 
–desde Trento, pero articulado a la tradición de Letrán–, 
impulsará un retorno al cuerpo, un espacio para una 
eventual emergencia de una experiencia individual.

Es en el Tercer Cathecismo y Exposición de la Doctrina Cris-
tiana por Sermonario (1585) donde se sostiene la necesidad 

de hacer entender a los indios la oposición entre cuerpos 
y alma. Leemos en el I Sermón intitulado “En que se decla-
ran los primeros presupuestos de la fe”:

“Primeramente, hermanos, bien sabéis que sois un hombre 
como yo, y como los demás; y que todos los hombres acá, 
dentro de este cuerpo que veis, tenemos un alma; y aunque 
no la vemos, porque no es de carne, ni de hueso como el 
cuerpo, pero con ella vivimos, y hablamos, y andamos, (…) 
y hacemos muchas cosas (…) Este alma, hijos míos, cuando 
sale de este cuerpo, no se acaba, ni muere, como si acaban 
las bestias y los animales (…)15.

El cuerpo de los feligreses es atravesado por el orde-
namiento social, su constitución corporal obedece a las 
marcas que inscriben las normas de comportamiento.

Junto a esos  sermones  estaba  la teología barroca don-
de la corporarización era un tema de preocupación para 
las órdenes quienes dictaron las normas de convivencia, 
enseñando a morir y a vivir para gozar de la otra vida.

Estas técnicas corporales promovidas, entre las órde-
nes, siendo los dominicos uno de los tantos ejemplos en 
este sentido que se lee en la Guía de pecadores, del domini-
co Fray de Luis de Granada, capítulo VII, donde explica 
que el hombre está obligado a practicar la ascesis, ante la 
primera de sus cuatro postrimerías, la muerte16:

 
(...) la suerte del cuerpo –que venia a ser manjar de gusanos–, 
y mucho mas la del anima, que entonces esta dentro del cuer-
po, y de ahí en dos horas no sabes donde estará… (…)17

Serán los Jesuitas quienes proponen al cuerpo como 
un método para la reflexión, el escarmiento y la prefigura-
ción de las penas hacia el camino de la virtud. El mismo 
San Ignacio de Loyola –de amplia circulación en territorio 
andino– señala acerca del libro de los Ejercicios: 

“ (…) ejercicios spirituales, se entiende de todo examinar 
la conciencia, de meditar, de contemplar, de orar vocal y 

13 Ramos, Gabriela. Muerte y Conversión en los Andes, Lima y Cuzco, 1532-1670.IFEA, Lima, 2010. Sostiene que el tema de la atención a la persona en 
los últimos instantes de su vida, con los sacramentos y la liturgia administrados a nivel individual, permaneció impreciso hasta el Tercer Concilio 
produjo un conjunto de materiales pastorales y directivas para la administración de la confesión, el viático y la extremaunción de los moribundos, 
pp. 111-115

14 Presta, Ana María, “ Indígenas, españoles y mestizaje en la región andina”, En: Historia de las mujeres en España y América Latina/Coord. por Isabel 
Mormat, Vol.2, 2005.(El mundo moderno) ISBN 84-376-2260-3, pp. 555-582

15 Duran, Juan Guillermo, Monumenta Cathechetica Hispanoamaericana, (siglo XVI –XVIII), 2 vol. Buenos Aires, Facultad de Teología de la Pontificia 
Católica Argentina, 1990. Exposición de la Doctrina Cristiana por Sermonario, Fols. 8v -9r., p. 631.

16 Para los textos que circularon en las bibliotecas coloniales Hampe Martínez, Teodoro. Frankfurt Am Main, Bibliotecas Privadas en el mundo Colonial. 
La difusión de libros e ideas en el Virreintao del Perú Siglos XVI-XVII, Editorial Iberoamericana. Madrid, 1996. También Gonzáles, Sánchez, Carlos 
Alberto “Los libros de los españoles en el virreinato del Perú. Siglos XVI y XVII”. En Revista de Indias, Vol.56. nº 206, pp. 7-47.

17 Granada de, Luis Fray, (1504-1588), Guía de los Pecadores. París, Garnier, 1899, p. 57-61.



189VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

mental (…) Porque así como el pasear, caminar y correr son 
excercicios corporales; por la mesma manera todo modo de 
preparar y disponer el ánima, para quitar de si todas las afec-
ciones desordenadas (...)18

Esa vivencia corporal trae de la mano una vivencia sub-
jetiva sobre todo porque estas experiencias corporales de 
los feligreses promueven la conciencia de ser y de tener 
un cuerpo. Esa es la condición para ofrecerlo. La manera 
de sentir ese cuerpo se ve favorecida por las técnicas que 
involucran un sufrimiento exacerbado, una mortificación 
de los sentidos, a la manera de San Ignacio.

Esta composición de lugar ignaciana es al mismo tiem-
po la corporarización de la experiencia religiosa. Lo que se 
construye que más allá del infierno es el cuerpo del que 
vive la experiencia de estar sintiendo el infierno.

Estos ejercicios orientados a una imaginación a través 
de los sentidos resultan disparadores para los escritos pos-
teriores así como para el desarrollo de la prédica teatra-
lizada. El sistema de representaciones utilizadas por los 
jesuitas, sumado a la utilización de las pinturas, emblemas 
y alegorías, hizo de la práctica sermonaria un eficaz méto-
do para concitar la atención de los fieles en su poder de 
convicción19.

En relación a este tema se ponen en relieve la presen-
cia, en  las bibliotecas coloniales, de dos obras jesuíticas, 
que como sabemos, tanto sus textos como su iconografía, 
funcionaron como fuentes de inspiración: La evangelicae 
Historie Imágenes de Jerónimo Nadal (1596) y el tratado  
sobre los desengaños de la Diferencia entre lo temporal y lo 
eterno de Eugenio Eusebio Nieremberg (1640)20.

La subjetividad que emerge lo hará también en virtud 
del ejercicio de la confesión y la oración personal. Una y 
otra vez se inscribirán también en la tradición medieval y 

serán promulgadas por los evangelizadores a los nativos 
americanos y por el clero durante los siglos XVI y XVII a 
todos los fieles21.

CUERPO SUFRIENTE 

La experiencia de Dios es corporal porque el cuerpo 
de Cristo es la esencia del rito eucarístico. Entre los siglos 
XIV y XVIII, como bien ha mostrado Jacques Gelis, toda 
una madeja de ritos y creencias se va injertando alrededor 
del cuerpo sufriente de Jesucristo. El cuerpo sufriente se 
articula alrededor de las escenas de la Pasión; éstas sim-
bolizan el recorrido doloroso del Redentor y cada uno de 
ellos recuerda, por su materialidad, un momento del envi-
lecimiento de su cuerpo22.

Una multiplicación exacerbada de esos signos será 
efectuada desde la Contrarreforma, materializando con 
ello parte de la estrategia que reivindicará el cuerpo (en su 
sufrimiento) como camino para el alma. Las imágenes (de 
heridas purulentas y en carne viva, de chorros de sangre 
que inundan el torso y las extremidades, de un cuerpo 
humillado), serán contundentes y causarán a un tiempo 
consternación, provocación, arrepentimiento y un inusi-
tado “gusto morboso” que movilizará aún más las pasio-
nes23. Así, el cuerpo puesto en escena será a un tiempo 
promotor de la fe, potencializador de experiencias místicas 
y multiplicador de modelos de vida en los que se imitarán 
esos padecimientos vividos por Cristo.  

Entrelazando estos modelos del cuerpo sufriente con 
las representaciones en los muros del baptisterio de Cu-
rahuara de Carangas, pinturas que corresponden al siglo 
XVIII, se observan escenas donde el sufrimiento en el 
cuerpo se manifiesta por la sangre que derramó Cristo 

18 San Ignacio de Loyola, Ejercicios espirituales en el camino de la perfección del B.P.S. Ignacio de Loyola, Fundador de la Compañía de Jesús. Barcelona, Pablo 
Nadal  impresor, 1746. 

19 González, Ricardo, “Los retablos barrocos y la retórica cristiana “Actas III Congreso Internacional de Barroco Americano, Sevilla, 2001. “Retablos 
y predicación” IV Jornadas del Instituto Julio Parió, Facultad de Filosofía y Letras UBA, 2000.

20 Hampe Martínez, Teodoro. Op. cit. rescata la figura de un librero limeño Tomas Gutiérrez de Cisneros (1651) donde cuenta que entre sus ejempla-
res se encontraba un ejemplar de José Eusebio Nieremberg que suponemos que fue un ejemplar de la edición muy temprana de Amberes de 1684. 
La versión consultada de Jerónimo Nadal es la versión digital de Illustrations of Gospel Stories from Jerome Nadal, S.J. en http://catholic-resources.
org/Art/Nadal-1593.htm.

21 Mazzini Uriburu, Agustina, “Semiosis en la construcción de la cosmología colonial”. En: X Jornadas de Arte e Investigación: La Teoría y la Historia del 
Arte frente a los debates de la “globalización “y la “posmodernidad”. Instituto de Teoría e Historia del Arte “Julio E. Payro” Décimas Jornadas Estudios 
e Investigaciones, noviembre 2012,  Facultad de Filosofía y Letras, UBA, Buenos Aires, Argentina.

 “El tercer espacio en las pinturas de Caquiaviri”. En: XIV Jornadas Interescuelas de Historia, Mendoza, Argentina, octubre 2013.

 “La Muerte en la pintura de Caquiavirri” En: Migraciones y Rutas del Barroco, VII Encuentro Internacional sobre Barroco, Arica-Chile, 15 al 18 de mayo 
del 2013. 

22 Gélis, Jaques, “El Cuerpo, la Iglesia y lo Sagrado”. En: Corbin, Alan, Courtine; Jean-Jaques, Vigarello, Georges (Dir). Historia del Cuerpo, Tomo: 
1. Madrid, Taurus, 2005.

23 Gélis, Jacuqes, Op. Cit. pp. 36-37.



190 LA REPRESENTACIÓN MESTIZA DE LOS CUERPOS

por nosotros en las diferentes formas de bautismo, como 
el “Bautismo de sangre”, tal como dice la leyenda que lle-
va la escena a la matanza de los inocentes24. Se refuerza 
esta forma de bautismo mostrando los pasos de la Pasión 
de Cristo: “Oración en el huerto” (Fig. 2) aparece el Án-
gel con el cáliz que recoge la sangre santa, “Flagelación” 
(Fig. 3) y “Cristo con la cruz a cuestas” (Fig. 4). Junto a 
la flagelación de Cristo está el sacrificio de Isaac, cuan-
do Abraham intenta ofrecer su hijo a Dios y un ángel lo 
detiene, indicándole que debe sustituirlo por un cordero 
(Fig. 5). Es probable que esta escena se refiera también al 
sacrificio de Cristo “Cordero de Dios que quitas el pecado 
del mundo”25.

Luego están Josue y Caleb trayendo grandes racimos 
de uvas de la Tierra Prometida, una alusión al Paraíso, al 
cual no es posible entrar sin el bautismo (Fig. 6).  

San Francisco Javier bautizando a los indios america-
nos. Si bien es un hecho que no corresponde a una reali-
dad histórica, materializan la cultura mestiza al presentar 
a las figuras recibiendo el sacramento de la nueva doctrina 
sin desprenderse su condición incaica con sus uncus26 y su 
tocado de plumas27. (Fig. 7).

Finalmente a la entrada al baptisterio, en la parte alta 
está el  Cordero Místico sobre el libro de los siete sellos del 
Apocalipsis, el cual una vez abierto determinará el fin del 
mundo. También del siglo XVIII son las pinturas del coro 
con los Ángeles cantores y el corazón de Jesús 

Es en el muro de la nave central donde tenemos la re-
presentación de la “Crucifixión” y a los pies, los donantes 
de la iglesia como testigos de la nueva conversión. Al pie 
de la Crucifixión, al lado del arco que separa el altar, fi-
gura una leyenda que dice quien construyó la iglesia, Juan 
Ortiz con la ayuda de los indígenas, representados éstos 
por sus dos caciques: Baltasar Cachagas y Gonzalo Larama 
(Fig. 8 en el margen izquierdo)28. La presencia de los caci-
ques indígenas evidencian un intento de acomodamiento 
de un linaje cacical en un periodo anterior a la crisis de 
la propia institución del cacicazgo a finales del siglo XVII 
cuando los mallku surandinos lucharon para reproducir 
su posición mediadora, que encontró su punto culminan-
te en las rebeliones de la década de 178029.

El modelo del cuerpo sufriente de Cristo es seguido 
por el martirio de los santos que encarnando los dolores 
en el cuerpo pretendan morir como Cristo. Lo vemos 
en la representación en los muros de la nave de la igle-
sia Curahuara de Carangas en la representación de San 
Jerónimo (Fig. 8) con su ascetismo y la Magdalena con 
su conversión, San Simón el Estilita, y San Sebastián. Es 
la misma doctrina del modelo del cuerpo mártir la que 
vemos representada en el Purgatorio que forma parte 
del Juicio Final de Curahuara de Carangas. El dolor del 
alma en el tercer espacio mientras que en la tierra había 
una dicotomía entre cuerpo y alma, pero superado por 
la unión positiva del cuerpo –alma– era un mecanismo 

24 Estas figuras atormentadas en su cuerpo no solo anuncian los sufrimientos de Cristo, sino que mueren por su causa, puesto que, al mandar exterminar a todos los niños varones de menos 

de dos años, Herodes piensa que, con su matanza general, eliminara al Mesías. Víctimas de una violencia despótica, los Inocentes no tienen efectivamente la suerte de poder huir de Egipto 

y escapar así de la soldadesca asesina, p. 52. 

25 Gisbert, Teresa, “La Iglesia de Curahuara de Carangas”, La Iglesia de Curahuara de Carangas, La Capilla Sixtina del altiplano, Universidad Católica Boliviana, Museo Nacional de Etnografía 

y Folclore Y Plural Editores, La Paz, 2008, p. 48.

26 Gisbert, Teresa, Sivia Arze, Martha Cajias, Arte Textil y Mundo Andino, Buenos Aires, Tipográfica Editora Argentina, 1992, p. 59. Bertonio confirma el uso de los uncus por los incas y afirma 

los colores rojo y azul como reales. Podemos reconocer entre los indígenas del Bautismo que usan “uncus” que son reales, uno lleva un “uncu” incaico rojo o morado (con un tono que 

tiene diferentes variedades del púrpura) que se denomina panti cahua y otro indígena que tiene un “uncu” ajedrezado –negro y púrpura– que se denomina aimara ayquipa.

27 Gisbert, Teresa, Iconografía y mitos indígenas en el arte, La Paz, Bolivia, Editorial Gisbert y Cia. 2004, p. 90. Los Jesuitas carentes de santos americanos en los primeros tiempos, americanizaron 

a los catecúmenos asiáticos de San Francisco Xavier y los representaron como indios americanos. 

28 Guaman Poma de Ayala, Felipe, Nueva Crónica y Buen Gobierno. Ed. De Franklin Pease, FCE, Lima, 1993. En la segunda y tercera parte de la crónica de Guaman Poma (en la que se tratan 

los tiempos posteriores a la llegada de los españoles a los Andes), el aspecto del cabello es recurrente una misma característica en los dibujos de los andinos: el cabello cortado al oído, 

atributo que a partir de la situación colonial se reducen a lo que identificaría a los andinos o “indios”, p. 734.

29  En época republicana los datos proporcionados por Informe estadístico de Curahuara de Carangas hacia 1856, es relevante la participación de los indígenas en la sustentación de la pa-

rroquia de Curahuara de Carangas. De la solicitud del Arzobispo de La Plata, al cura Manuel Mariano Alcóser quien elabora el informe, siguiendo los ocho puntos solicitados, y luego los 

remite a la curia Arzobispal, citamos el punto sexto que refiere al  (...)indicado Arancel  de derechos parroquiales, en el que hablando generalmente con respecto a las fiestas y sus limosnas 

que deben oblar en ellos los devotos, dice: ‘en las fiestas se hará las siguientes obligaciones: por vísperas, misa y procesión doce pesos, a cuatro pesos por cada función 1ra’[sic]extinguiendo 

[sic] sin duda, la piadosa costumbre de oblar(da) algo más de superavit, a favor de los fondos de la fábrica de cada iglesia; y de donde precisamente se hacen todas las erogaciones necesarias 

para poder sostener el culto divino con aquel esplendor y ostentación correspondientes: para el costo y composición de sus paramentos y útiles; y lo que es más para ocurrir [efecturar] la 

reparación y reedificación de los mismos templos en casos presisose imprevistos, como regularmente y de ordinario acontece con frecuencia, cuyos inconvenientes y desventajas que reporta y reportará infaliblemente 

en lo sucesivo, con gran decadencia del culto y detrimento de las iglesias (…)”.

 Thierry Saignes en su artículo “De la borrachera al retrato: los caciques andinos entre dos legitimidades (Charcas)”, Revista Andina, 5(1) (Cusco 1987): 130-170 Véase Carmen Bernand 

en su estudio “Los caciques de Huánacu, 1548-1564: el valor de las cosas”. En: Entre Dos Mundos. fronteras Culturales y Agentes Mediadores. Berta Ares Queija y Serge Gruzinski (coords), 

61-91-Sevilla: Escuela de Estudios Hispanoamericanos, 1997.



191VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 2  Oración en el Huerto. Iglesia de Curahuara de Carangas. Siglo XVIII.

Fig. 3  Flagelación. 

Fig. 4  Cristo con la cruz a cuestas. 

Fig. 5  Abraham e Isaac. 

Fig. 6  Josué y Caleb.

Fig. 7  San Francisco Bautizando a los Indios. 



192 LA REPRESENTACIÓN MESTIZA DE LOS CUERPOS

para el ascenso del “cuerpo espiritual” en la Resurrección. 
Herencia de la tradición Medieval, el espíritu se compren-
día como un elemento que ofuscaba, y por lo tanto envol-
vía a la carne30 enmarcando la dominación y el control de 
los cuerpos terrestres en la espera de un cuerpo celestial 
glorificado.

El siglo XVII fue una época en que el Infierno ejerció 
una atracción –repulsión casi obsesiva–. Si bien el cuerpo 
estaba sacralizado por el bautismo, de esto hay concien-
cia barroca, el cuerpo no se concebía así, cerradamente, 
como el lugar del pecado. Mientras que el cuerpo tuviera 
su condición terrena la visión del cuerpo torturado bajo 
la tierra motivaba el suplicio en vida, y así el cilicio se 
convirtió en un instrumento inseparable de la prédica en 
la preparación escatológica. Pero el asunto tiene matices, 
porque desde el discurso barroco que sostiene que la rela-
ción se cifraba en un cuerpo convertido en instrumento 
de la perfección del alma31. O sea, más que un rechazo al 
cuerpo, implicaba una manera de perfeccionar lo imper-
fecto, de domesticar lo que por naturaleza era pasional y 
salvaje32.

Fig. 8  Detalle, en el margen izquierdo los donantes 
y en el centro San Jerónimo. 

30 Frente a las respuesta del cuerpo agustinianas el Tercer Concilio Límense asume, de acuerdo a la doctrina tridentina, la perspectiva tomista sobre 
la unidad sustancial del cuerpo / alma. Véase Baschet. Jerôme “Alma y cuerpo en el Occidente medieval: una dualidad dinámica, entre pluralidad 
y dualismo”. En: Baschet, Jerôme Pedro Pitarch, Mario H. Ruz. Encuentros de almas y cuerpos, entre Europa medieval y mundo mesoamericano, 
Universidad Autónoma de Chiapas, pp. 41-83, 1999. <halshs-00519972>. La definición del cuerpo de los elegidos como un “cuerpo espiritual” es 
porque tiene la materialidad de la carne y las cualidades que son exclusivas del alma, p. 17.

31 Borja Gómez, Jaime Humberto, La construcción del sujeto barroco representaciones del cuerpo en la Nueva Granda del siglo XVII, Tesis doctoral, Bogotá 
D.C., octubre de 2002. pp. 89-90. y p. 94, p. 102, p. 107 y 108, p. 110 y p. 141.

32 Foucault, Michel, Historia de la Sexualidad 1 -La voluntad de saber, Buenos Aires, Siglo veintiuno editores Argentinos, 2002 (…) la Contrareforma 
se dedica en todos los países católicos a acelerar el ritmo de la confesión anual (…) porque otorga cada vez más importancia a la penitencia –a 
expensas, quizás, de algunos otros pecados– a toda las insinuaciones de la carne (...)” pp. 27. “La pastoral cristiana buscaba (…) también efecto de 
reconversión espiritual, retorno hacia Dios, efecto físico de bienaventurado dolor al sentir en el cuerpo las dentelladas de la tentación y el amor 
que se resiste”, p. 32.

Fig. 9  Detalle de la Rueda de los Suplicios. 



193VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Así, la representación de las formas en las cuales se 
inscribe el sufrimiento del cuerpo, supondrá tener pre-
sente que las dinámicas sociales, más que atravesar los 
procesos de la vida espiritual y religiosa, están esencial 
y plenamente sostenidos por ellos. El avance en la com-
prensión de las lógicas del relacionamiento social, de las 
prácticas políticas y económicas y, por lo tanto, de la vida 
cotidiana, demanda de esta manera un acercamiento al 
entramado de la vida religiosa como punto sustancial de 
la sociedad, la política, la economía y la cotidianidad: lo 
vemos representado en el Juicio Final en la rueda de los 
suplicios donde la palabra IRA sale de la boca de la figura 
de un español33 (Fig. 9). 

El programa iconográfico es una síntesis de la salva-
ción: donde partiendo de las escenas de la Pasión –pinta-
das en el muro del Baptisterio– se continua en la Cruci-
fixión que se encuentra en la nave principal,  nos recuerda 
que el hombre solo podía alcanzar, en el Juicio Final, el 
Cielo por la misericordia de Dios que envío a su único 
hijo como ofrenda propiciatoria para borrar las ofendas 
de la humanidad. Ofensas que el mismo programa icono-
gráfico nos la recuerda en la escena del Baptisterio en la 
que Adán y Eva están siendo expulsados del Paraíso. A lo 
largo de la nave central nos presenta cómo mantenerse en 
el buen camino al representar la Virgen que acompaña a 
su hijo en la ruta de la pasión, de San Jerónimo que escu-
cha la voz de Dios y practica la penitencia y de San Miguel 
que lucha contra el demonio.

¿MESTIZAJE?
 

En la Iglesia de Curahuara de Carangas, al otro lado 
de esta escena del Purgatorio que venimos analizando, 
se representa la iconografía tradicional del Juicio Final 
de las figuras femeninas y masculinas emergiendo de sus 
tumbas, algunas asoman tan solo su cabeza, otras mues-
tras el torso completo y otras comienzan a salir de los 
nichos subterráneos donde yacían (Fig. 10). Y podemos 
preguntarnos por lo tanto si la supuesta evocación, don-
de los muertos vuelven a la tierra a través de agujeros 

33 La rueda da la fortuna, presente en las primeras visiones del infierno de San Lázaro. También aparece en las visiones de San Pablo y San Patricio, 
es un castigo común a los infiernos medievales. 

34 Harris, Olivia y Terréese Bouysse-Cassagne, 1988, op. cit.
35 El dogma indica que los huesos mortales vuelven a tener vida Ezequiel (37) “...y los huesos se juntan unos con otros. Miré y ví que estaban recubiertos de 

nervios, la carne salía y la piel se extendía por encima”.

Fig. 10  Detalle, Juicio Final. 

(pequeñas cajitas) que comunicaban con el  mundo sub-
terráneo, ofrecían insospechadas posibilidades a la pro-
longación de las creencias prehispánicas donde nos da 
a pensar si los indios no los verían como a los muertos 
que volvían. No nos olvidemos que las bocas de las cos-
tas terrestres eran los lugares de paso al inframundo lla-
madas Pacarinas por donde habían pasado los primeros 
ancestros los Huaris para llegar a la tierra. Estas aperturas 
continuaron comunicándose con el mundo de abajo que 
ellos llamaban infierno o Ucu Pacha o Mancapacha34. El 
culto a los muertos de la Pacarina siguió, incluso cuando 
la existencia del Infierno cristiano cobró algún sentido, 
porque rehusaron enterrar a los muertos en sus iglesias 
y los muertos siguieron cumpliendo su función en los 
antiguos habitáculos donde seguían practicando el culto 
en las montañas o en las grutas donde seguían dando de 
comer y beber a los que los cristianos quisieron convertir 
en diablos. 

Todas estas figuras se encuentran a la izquierda de San 
Miguel Arcángel, destacando en el primer plano tres al-
mas que al abandonar su lugar de entierro dejan en el 
lugar sus restos óseos, se observan dos calaveras, unas cos-
tillas, y los huesos de un brazo (Fig. 10)35. Podemos pensar 
ante la presencia de las calaveras si las antiguas tradicio-



194 LA REPRESENTACIÓN MESTIZA DE LOS CUERPOS

nes indias del culto a los muertos no se asemejan acaso al 
actual culto a las calaveras llamadas ñatitas36. 

Las imágenes del Infierno, más que otras, permitían 
una multitud de prácticas de apropiación y ofrecían un 
lugar de expresión privilegiado a algunas de las creencias 
de los andinos y a pesar de todos los esfuerzos desplegados 
por la iglesia para poner en estas imágenes el mal.

Guamán Poma que siguió en mucho las doctrinas jesuí-
ticas no sólo en lo religioso sino también en lo artístico, 
nos da ejemplo de este tipo de dibujo en sus “considera-
ciones”; una de ellas “consideración ciudad del Infierno”, 
muestra claramente la influencia del concepto medieval y 
la iconografía del infierno, con la gran boca del Leviatán 
que traga a los condenados, pertenecientes a razas y con-
diciones diversas37.

En la imagen de Guamán Poma y de la Iglesia (Fig. 10) 
suponemos que lo “mestizo” o por lo menos, lo que puede 
impactar a los indígenas es una cierta analogía entre el 
monstruo y el cerro, en cuyo interior (no debajo de la tie-
rra sino adentro de las montañas) habitan los Apus, que 

eran los “diablos” para los evangelizadores. Esto existe aún 
hoy puesto que en muchos lugares de la cordillera andina 
está la creencia que el cerro (apu, pero también un ser ma-
léfico) traga o lleva o hace desaparecer a los condenados 
dentro del cerro38.

PATHOSFORMEL39

Hay una posible existencia de una Pathosformel asocia-
da a la representación de los cuerpos sufrientes desnudos 
de los condenados en el Juicio Final de Curahuara de 
Carangas. Nuestra potencial Pathosformel se origina en la 
Antigüedad pagana con los griegos que descubren en el 
desnudo la encarnación del phatos en las victimas que me-
recen su sufrimiento debido algún defecto moral.

En el mundo griego son frecuentes las narraciones mí-
ticas en las que los dioses hacían valer su divinidad: la 
matanza de los hijos de Níobe,40 la muerte de un héroe, 

36 Fernández Juárez, Gerardo, “Ñatitas, “almas” y “condenados”. Trasiego de osamentas en los Andes, siglos XVI-XXI.” En el Coloquio “Religión 
y heterodoxias en el Mundo Hispánico, ss. XIV-XVIII”, Universidad de Castilla la Mancha, Toledo, España, noviembre de 2009. Duran, Juan 
Guillermo, Op.cit. Confesionario para los curas de indios  Fols. 7v -8v. p. 565. Refutando las creencias y costumbres funerarias andinas los curas doc-
trineros estuvieron atentos a  que los entierros se hiciesen siempre en las iglesias impidiendo que los feligreses sacasen los cuerpos de sus familiares 
de los lugares consagrados para llevarlos a los antiguos sepulcros

 Según estas averiguaciones hechas por  Polo de Ondegardo sobre los indígenas se desprende:

 “Creen también que las ánimas de los defunctos andan vagas y solitarias por este mundo padeciendo hambre, sed, frío, calor y cansancio, y que las cabeças de los 
difuntos o sus phantasmas, andan visitando los parientes, o otras personas en señal que han de morir, o les ha de venir algún mal. Por este respecto de creer que 
las ánimas tienen hambre o sed o otros trabajos, ofrecen en las sepulturas chicha y cosas de comer, y guisado, plata, ropa, lana y otras cosas para que aprouechen 
a los defunctos y por ello tienen tan especial cuydado de hazer sus aniversarios, y las mismas ofrendas que hazen en las Iglesias a vso de christianos las enderezan 
muchos indios, y indias en sus intenciones a lo que vsaron sus antepasados”.

37 Este feroz raptor que entre sus colmillos tiene presas humanas lo encontramos también en las representaciones del  Infierno de Carabuco (1684) 
de Caquiaviri (1739), de Huaro (1804). Véase 

 Kappler, Claude. Monstruos, demonios y maravillas a fines de la Edad Media, Akal, Madrid, 1986, pp.332 -333. En el Libro de Job después de Dios el 
Leviatán es el ser mas poderoso de la creación Job, 41, 2 y 25. 

38 Hornton, Gillian, “Las Montañas Respiran: La Cosmovisión de la Comunidad de Rayampata Representada a Través del Mito Pitusiray-Sawasiray” 
(2011).Independent Study Project (ISP) Collection. Paper 1182.

39 La Pathosformeln son ciertas fórmulas patéticas o expresivas –que involucran la representación de los cuerpos– como indicios de la pervivencia de 
modelos antiguos que cobran impulsos nuevos frente a determinadas condiciones históricas y culturales. Cfr. Warburg, Aby, The renewal of Pagan 
Antiquity: contributions to the Cultural History of the European Renaissance, Los Angeles, The Getty Reasearch Institute for the History of Art and the 
Humanities, 1999. Veáse también Woodfield, Richard (ed.), Art history as cultural history. Warburg´s projects. Amsterdam, OPA, 2001; Gombrich, 
Ernst, Aby Warburg. An intellectual biography. Oxford, Phaidon, 1986; pp. 239-259.

40 Grimal, Pierre, Diccionario de Mitología Griega y Romana, Paidos, 2006. Niobe es el nombre de dos heroínas distintas 1) Una es agresiva, hija de 
Foráneo y de ninfa Telédice (...) 2) La otra es hija de Tántalo y hermana de Pélope. Se casó con Anfitón y le dio siete hijos y siete hijas. (...)  Niobe 
declaró un día que era superior a Leto, madre de un sólo hijo y una hija. La diosa la oyó y, ofendida le pidio a Apolo y Artemis que la vengasen. 
Así lo hicieron las dos divinidades, matando a los hijos de Niobe con sus flechas (...), pp. 381-382.

 Véase Ominas, J. Arte y pensamiento en la época helenística, Alianza, Madrid, 1996. El castigo se refleja en representar el asesinato de los hijos de 
Niobe en manos de Apolo y Diana en venganza por la arrogancia de su madre, p. 131.



195VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

41 Grimal, Pierre, op. cit. “Héctor, el héroe troyano, es hijo de Priano y Hécuba, y probablemente, el primogénito, (...) ciertas tradiciones (...) lo con-
sideran hijo de Apolo. Aunque Príamo es el rey de Troya, es en realidad Héctor, quien ejerce el poder entre sus compatriotas (...) Apolo abandona 
a Héctor y Aquiles le absenta el golpe definitivo”, pp. 225-226.

 Véase Clark, Kenneth. El desnudo. Un estudio de la forma ideal. Madrid. Alianza, 1981. Héctor aparece representado héroe muerto transportado por 
sus compañeros desde el campo de batalla, pp. 220-221.

42  Idem.”Meleagro, es hijo del rey de los etolios de Calidón, Éneo, y de Atea, hermana de Leda (...) El rey Calidón, Éneo (...) había ofrecido un sacri-
ficio a todas las divinidades después de la recolección, pero se había olvidado de Artemis (...). Entonces la diosa (...) suscito una querella entre los 
etolios y los curetes (...) Meleagro lucho con sus compatriotas los etolios, éstos llevaron ventajas. Pero en la batalla Meleagro mató a los hermanos 
de su madre, y ésta los mal dijo, invocando contra él la cólera de los dioses infernales con las imprecaciones más violentas”. Véase Clark, Kenneth, 
Op.cit. Meleagro lo vemos tendido sobre sus andas, agonizando ante nuestros ojos, mientras la antorcha, símbolo de la su vida, es consumida por 
la llama y el grupo de mujeres que lo rodea grita de horror ante la visión de su cuerpo demacrado.p.221. También Ominas, J, Op.cit.  “Apolo fue 
el ganador porque podía al contrario de Masías, cantar al mismo tiempo que tocaba”, p. 99. 

43 Idem. (...) Contaba sé en Atenas que, en realidad, la flauta había sido inventada por Atenea, pero al ver, en un arroyo, hasta qué punto se defor-
maban las mejillas cuando tocaba el instrumento, lo había arrojado lejos de si.(...) Masías la recogió, y el castigo le fue infligido por Apolo (...) 
creyendo que la música de la flauta era la más bella del mundo, Marsías desafío a Apolo a producir con su lira otra comparable (...) Apolo desafío 
a su contrincante a tocar el instrumento en posición invertida, como lo hacia él con la lira. Ante esta perfección de la lira Marsías fue declarado 
vencido, y Apolo, colgándolo (...) de un pino, lo desollo”, pp. 321-322. 

44 Idem. Laocoonte, hijo de Capis (...) o, mas probablemente, de Natenor (...) es el sacerdote de Apolo Timbreo, en Troya. Su esposa, es Antíope, la 
cual le dio dos hijos, Etrón y Melanto, o bien Antifante y Timbreo, Laocoonte se atrajo la cólera del dios al unirse con su mujer ante la estatua 
consagrada, lo cual constituía un sacrilegio. pp. 304-305. Tradicionalmente se cuenta que el Laocoonte fue víctima de la cole adivina por prevenir 
del caballo de madera a los troyanos. En lugar de esto y según describe otra historia, quizás se pensaba que Apolo había enviado las serpientes 
para castigar al sacerdote del sacrilegio cometido al casarse y tener descendencia. Esta interpretación explicaría tanto la importancia otorgada a la 
descendencia de Laocoonte como a la sensualidad del rostro, que comparte con los gigantes del friso del Partenón. 

45 Burucúa, José Emilio, Corderos y Elefantes. La sacralidad y la risa en la Europa de la modernidad clásica. Buenos Aires, Madrid. Miño y Dávila, p. 428. 

Héctor41 o Meleagro42; la agonía de Marsías43 y el destino 
del Laoconte44.

La intención es analizar si nos encontramos frente a 
“una estructura perceptible y significante en la que una 
cultura resuelve estéticamente el problema de la represen-
tación y de la transmisión, por medio de la sensibilidad, 
de un estado de ánimo fundamental para su manera de 
entender la existencia humana”45. En este caso se trata-
ría de la representación visual donde el sufrimiento en 
el hombre es consecuencia directa de la intervención di-
recta de un dios, tanto en la mitología griega como en 
la religión cristiana. A partir siglo XVII en el territorio 
del Virreinato del Perú con el proceso de extirpación de 
idolatrías la representación de los cuerpos desnudos en 
las postrimerías cumplieron una función didáctica, don-
de el sufrimiento y el miedo en los rostros y en los gestos 
de los condenados, identificaba sus debilidades, así como 
su sumisión a las pasiones. Se le agrega una connotación 
que implicaba la emergencia de la conciencia de un cuer-

po –con la exacerbación de los sentidos–, que será más 
que nunca en una condición subalterna. Es decir que po-
dríamos hablar de una fórmula, vector de una emoción 
que se activa y adquiere determinados significados en un 
horizonte cultural que responde a la necesidad de un mo-
mento histórico y permite generar un Denkraum, espacio 
para la reflexión, una distancia que dé la posibilidad de 
observar y controlar esas emociones. ¿Qué emociones se 
ponen en juego aquí? 

Este modelo iconográfico se articula ante la amenaza 
de las prácticas de idolatría: la posibilidad de ilustrar el 
destino de los hombres pecadores, con torturas físicas, 
ambientes llameantes, y personajes de aspecto maléfico, 
hizo de estas escenas, herramientas de emociones contra-
puestas, como pueden ser, por un lado persuasión donde 
el cuerpo ha de sacrificarse al espíritu si el hombre quiere 
conservar su lugar en el Cielo. y por otro lado la represión, 
de las acciones reales y concretas a las que serán víctimas 
los habitantes de este territorio.



196 LA REPRESENTACIÓN MESTIZA DE LOS CUERPOS

BIBLIOGRAFÍA
 
Borja Gómez, Jaime Humberto, La construcción del sujeto barroco repre-

sentaciones del cuerpo en la Nueva Granda del siglo XVII, Tesis 
doctoral, Bogotá D.C., octubre de 2002.

Baschet, Jerôme (1999), “Alma y cuerpo en el Occidente medieval: una 
dualidad dinámica, entre pluralidad y dualismo”. En: Baschet, 
Jerôme Pedro Pitarch, Mario H. Ruz. Encuentros de almas y 
cuerpos, entre Europa medieval y mundo mesoamericano, 
Universidad Autónoma de Chiapas, <Halshs-00519972>.

Barnadas, Josep M. y Guillermo Calvo A. (2006), Archivo-Biblioteca 
Arquidiocesanos “Monseñor Taborga” (Sucre). Guía general prelimi-
nar. Documentos Tavera. Sucre, Instituto de Cultura, Fundación 
MAPFRE.

Bernand, Carmen (1997), “Los caciques de Huánacu, 1548-1564: 
el valor de las cosas”. En: Entre Dos Mundos. fronteras Cultura-
les y Agentes Mediadores. Berta Ares Queija y Serge Gruzinski 
(coords), 61-91-Sevilla: Escuela de Estudios Hispanoamericanos.

Burucúa, José Emilio, Corderos y Elefantes. La sacralidad y la risa en la 
Europa de la modernidad clásica. Buenos Aires, Madrid. Miño 
y Dávila.

Clark, Kenneth (1981), El desnudo. Un estudio de la forma ideal. Madrid. 
Alianza.

Duran, Juan Guillermo (1990), Monumenta Cathechetica Hispanoamaeri-
cana, (siglo XVI –XVIII), 2 vol. Buenos Aires, Facultad de Teo-
logía de la Pontificia Católica Argentina.

Fernández Juárez, Gerardo, “Ñatitas, “almas” y “condenados”. Trasiego 
de osamentas en los Andes, siglos XVI-XXI.” En el Coloquio 
“Religión y heterodoxias en el Mundo Hispánico, ss. XIV-
XVIII”, Universidad de Castilla la Mancha, Toledo, España, 
noviembre de 2009. 

Foucault, Michel (2002), Historia de la Sexualidad 1-La voluntad de saber, 
Buenos Aires, Siglo veintiuno editores Argentinos.

______Vigilar y castigar-Nacimiento de la prisión (1992), Buenos Aires, 
Siglo XXI Editores Argentina.

Gélis, Jaques, (2005), “El cuerpo, la Iglesia y lo Sagrado”. En: Corbin, 
Alan, Courtine; Jean-Jaques, Vigarello, Georges (Dir). Historia 
del Cuerpo, Tomo: 1. Madrid, Taurus.

Gisbert, Teresa (2008), “La Iglesia de Curahuara de Carangas”, La 
Iglesia de Curahuara de Carangas, La Capilla Sixtina del altiplano, 
Universidad Católica Boliviana, Museo Nacional de Etnogra-
fía y Folclore y Plural Editores, La Paz.

______Iconografía y mitos indígenas en el arte (2004), La Paz, Bolivia, Edi-
torial Gisbert y Cia.

______Sivia Arze, Martha Cajías (1992), Arte Textil y Mundo Andino, 
Buenos Aires, Tipográfica Editora Argentina.

Gombrich, Ernst (1986), Aby Warburg. An intellectual biography. Oxford, 
Phaidon.

Gonzáles, Sánchez, Carlos Alberto “Los libros de los españoles en el virreinato 
del Perú. Siglos XVI y XVII”. En Revista de Indias, Vol.56. nº 206.

Gonzáles, Ricardo (2000), “Los retablos barrocos y la retórica cristiana 
“Actas III Congreso Internacional de Barroco Americano, Se-
villa, 2001. “Retablos y predicación” IV Jornadas del Instituto 
Julio Parió, Facultad de Filosofía y Letras UBA.

Gordillo, José M. y Mercedes del Río (1993), La visita de Tiquipaya 
(1573). Análisis etno-demográfico de un padrón toledano. Cocha-
bamba, UMSS – CERES – ODEC/FRE.

Granada de, Luis Fray, (1504-1588), Guía de los Pecadores. París, Gar-
nier, 1899.

Grimal, Pierre, (2006), Diccionario de Mitología Griega y Romana, Paidos.

Gruzinski, Serge, (2000), El pensamiento mestizo. Buenos Aires, Edicio-
nes Paidos, SAICF.

Guaman Poma de Ayala, Felipe (1993), Nueva Crónica y Buen Gobierno, 
Ed. De Franklin Pease, FCE, Lima.

Hampe Martínez, Teodoro, Frankfurt Am Main, (1996), Bibliotecas 
Privadas en el mundo Colonial. La difusión de libros e ideas en el 
Virreinato del Perú Siglos XVI-XVII, Editorial Iberoamericana. 
Madrid.

Harris, Olivia y Terréese Bouysse-Cassagne (1988), “Pacha: en torno al   
pensamiento aymara”, En: Xavier Albo Corrons (comp.) Raíces 
de América: el mundo aymara. Madrid, Alianza.

Hornton, Gillian, (2011) “Las Montañas Respiran: La Cosmovisión de 
la Comunidad de Rayampata Representada a Través del Mito 
Pitusiray-Sawasiray”. Independent Study Project (ISP) Collection. 
Paper 1182.

Malaga Medina, Alejandro (1975), “Las reducciones en el virreinato 
del Perú (1532-1580)”, Revista de Historia de América. Méxi-
co, n° 80.

Maldonado de Torres, Alonso (2008), División en tres obispados de la 
Iglesia de los Charcas. Cochabamba, Bolivia Franciscana, fuentes 
mayores nº 2, 2008 (edición preliminar). (Introducción, ver-
sión paleográfica e índices por el Lic. Mauricio Valcanover). 
Anexo I. 

Mesa, José de y Teresa Gisbert (2005), El Manierismo en los Andes, Me-
moria del III Encuentro Internacional sobre Barroco, Unión 
Latina. La Paz, Bolivia.

Ominas, J (1996), Arte y pensamiento en la época helenística, Alianza, Ma-
drid.

Presta, Ana María (2005), “Indígenas, españoles y mestizaje en la re-
gión andina”, En: Historia de las mujeres en España y América La-
tina/Coord. Por Isabel Mormat, Vol. 2. (El mundo moderno) 
ISBN 84-376-2260-3.

Ramos, Gabriela (2010), Muerte y Conversión en los Andes, Lima y Cuzco, 
1532-1670. IFEA, Lima.

Saignes,Thierry (1987), “De la borrachera al retrato: los caciques andinos 
entre dos legitimidades (Charcas)”, Revista Andina, 5(1), Cusco.

San Ignacio de Loyola (1746), Ejercicios espirituales en el camino de la 
perfección del B.P.S. Ignacio de Loyola, Fundador de la Compañía de 
Jesús. Barcelona, Pablo Nadal impresor.

Warburg, Aby (1999), The renewal of Pagan Antiquity: contributions to 
the Cultural History of the European Renaissance, Los Angeles, 
The Getty Reasearch Institute for the History of Art and the 
Humanities. 

Woodfield, Richard (ed.) (2001), Art history as cultural history. Warburg´s 
projects. Amsterdam, OPA.



197VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

J

GRANADAS EN EL ALTIPLANO. 
UN PROBLEMA ICONOGRÁFICO EN LOS MUROS 

DEL SANTUARIO DE COPACABANA DE ANDAMARCA, BOLIVIA

CAMILA MARDONES BRAVO / CHILE

1. PUNICA GRANATUM

Junto a vides, olivos e higueras, el granado caracteriza la 
abundancia de la Tierra Prometida, según la describe 
Moisés al pueblo hebreo (Deut. 8:8). La prodigalidad 

del árbol en territorio palestino es correlativa con las varias 
alusiones al fruto ofrecidas por el Antiguo Testamento, in-
cluyéndolo también como motivo ornamental en las orlas 
del vestuario sagrado que Dios manda a hacer para Aarón 
(Éx. 28 y 39). Su uso documentado desde la antigüedad, 
junto a su constante presencia iconográfica a lo largo de 
la historia del arte, denota el interés culinario, médico, 
estético y simbólico que ha tenido la granada para dife-
rentes culturas. En el desierto era un fruto apreciado por 
la cáscara gruesa que protegía su líquido de la desecación. 
En la mitología griega sus granos, consumidos por Per-
séfone, representaron las semillas de la muerte y su jugo 
representó la sangre humana. Para Andrea Alciato, varios 
siglos después, la granada simbolizaría el amor (1531); 
para San Juan de la Cruz “los misterios más altos de Dios, 
sus juicios más profundos y sus más sublimes grandezas”1. 

Sebastián de Covarrubias, canónigo hispano, señala en 
su Tesoro de la lengua castellana (1611) que la granada puede 
“ser símbolo de una República, cuyos moradores están muy 
conformes y adunados, y está adornada con corona que sig-
nifica dominio e imperio, porque la granada está coronada 

con una corona de puntas”2. Durero, casi cien años antes, 
ya representaba en el fruto el poder político, poniéndola 
en manos del Emperador Maximiliano I. Su inclusión en 
el escudo de los Austrias, a partir de la reconquista del Rei-
no de Granada, le atribuyó un carácter emblemático que 
se difundió en el imperio español. En su momento fue el 
escudo de las Cajas Reales y en la actualidad permanece 
en el escudo de la ciudad de Tacna y en el de Colombia.  

Esta atribución simbólica no se queda sólo en el ámbi-
to de lo secular puesto que la Iglesia Católica reforzaría su 
misión evangelizadora bajo la comprensión de lo múltiple 
en lo uno. Con el gusto alegórico del siglo XVII aparecie-
ron algunos tratados con interpretaciones cristianas del 
reino vegetal, dentro de los cuales destacó el Tractado das 
significacoes das plantas del fraile portugués Isidoro de Ba-
rreira (1622). Sobre la granada nos dice que significa la 
conformidad, concordia y unión de voluntades, “porque 
así como tantos granos están unidos y conformes dentro 
de la granada, creciendo todos igualmente en sus propor-
ciones, teniendo todos un color, y pareciéndose mucho 
unos con otros, así los corazones y las voluntades se unen 
y conforman, todas juntas quedan haciendo un cuerpo y 
una república mística, conservándose en un ser y no di-
ferenciándose en nada”3. Es así que la granada se vuelve 
figura de la Iglesia Católica “porque así como dentro de 
la granada están guardados y fortalecidos muchos granos, 

1 Chevalier y Gheerbrant, p. 538.
2 Covarrubias, p. 447.
3 Barreira, p. 144.



198 GRANADAS EN EL ALTIPLANO... 

así la unión de la fe está cubriendo y amparando innume-
rables pueblos de la santa iglesia”4. Barreira no se queda 
sólo con la interpretación formal del fruto; la flor de la 
granada simboliza la perfección, su cáscara la modestia, 
su vino lágrimas de devoción y compunción, lágrimas que 
evocan la pasión de Cristo5.

Este relato sobre granadas sirve aquí de preámbulo 
para pensar en el rol que cumple la profusa ornamenta-
ción fitomórfica y frutal que la evangelización hispana 
legó a las artes coloniales. Su particular y reconocible 
representación, destacando los rojizos granos y la forma 
puntiaguda de su cáliz, es una imagen constante a lo an-
cho y largo del imperio, haciéndose presente en grabados 
(de índole religiosa, ornamental y botánica), textiles, reta-
blos, platería, portadas de iglesias y en pinturas. La vemos 
formar parte de naturalezas muertas, como en la repre-
sentación del otoño que hace el neogranadino Gregorio 
Vásquez de Arce y Ceballos o en las pinturas murales que 
ornamentan iglesias y claustros coloniales. También en la 
pintura religiosa: está en las manos del ángel de la caridad, 
en la serie angélica del maestro de Calamarca, acompaña a 
San Juan de Dios en la pintura de Melchor Pérez Holguín 
y en otros lienzos anónimos y sirve de alimento para varias 
últimas cenas. En todos estos casos el fruto se presenta 
abierto, destacando el simbolismo imperial y cristiano 
dado por los granos que le dan su nombre y con su carac-
terística corona puntiaguda, tan fundamental que incluso 
es señalada en la definición que ofrece hoy la RAE: “Fruto 
del granado, de forma globosa, […] coronado por un tubo 
corto y con dientecitos, resto de los sépalos del cáliz”6.

Es así como, a pesar de las frías alturas del altiplano 
boliviano, el fruto mediterráneo se hace presente en los 
imaginarios mestizos del arte colonial. 

2. MUROS PINTADOS

A través de las imágenes, el adoctrinamiento promovi-
do por la iglesia católica alcanzaba localidades indígenas 
distantes de las capitales virreinales. Se suele destacar el 
carácter económico de las pinturas murales, en gran parte 

 

al temple, para explicar su temprano y extendido uso. Pero 
también se deben considerar las particularidades que la 
hacen un medio especialmente efectivo a sus propósitos. 
La relación determinada que establece con la arquitectura 
que la contiene fija organizadamente las imágenes a los 
muros, articulando discursos ordenados y coherentes con 
su objetivo. Los métodos mnemotécnicos de asociación 
entre ideas y espacios arquitectónicos se promulgaban en 
los manuales de sermonaria con los que estudiaban, al 
menos en la teoría, los doctrineros. Bajo estas lógicas, los 
curas de las cabeceras de doctrinas, que visitaban esporá-
dicamente a las localidades rurales, podían confiar que las 
figuras y escenas mantendrían el cristianismo presente en 
las creencias y costumbres de los indígenas durante sus 
prolongadas ausencias.

La mano de obra indígena fue clave en el desarrollo 
de las pinturas murales del Virreinato del Perú. La expe-
riencia y pericia técnica de los incas y las etnias indígenas 
que habitaban los Andes quedó plasmada en el asombro 
que una y otra vez manifestaron los cronistas, y la histo-
ria nos muestra que su rol como agente productor no se 
limitó a ser mano de obra sino que también fueron gran-
des maestros. Hay escasa documentación en torno a estas 
obras puesto que no eran imágenes sacralizadas para la 
devoción sino que cumplían un funcionamiento doctri-
nario y ornamental cuyas especificidades no se plasmaron 
en los conciertos de obra entre comitentes y artistas, ni en 
los libros de fábrica, visitas pastorales, documentos parro-
quiales, o eclesiásticos7. 

Predominantemente anónimas, las pinturas murales 
andinas debieron, en gran parte, ser realizadas colectiva-
mente. Teresa Gisbert plantea un cálculo de 20.000 me-
tros cuadrados de pintura en superficie mural decorada 
entre Cuzco y Potosí con un “que requirieron mano de 
obra”8. Ananda Cohen sugiere, a partir de los murales de 
San Pablo de Cacha, en Perú, que debido a los diferentes 
niveles de destreza y habilidad que manifiestan las pintu-
ras pueden haber participado del equipo de artesanos los 
mismos feligreses de la localidad, bajo la supervisión del 
maestro pintor o del cura. Nos dice que “Por un lado, era 
una conveniente solución  para la construcción de los mu-

4 Ibid., p. 146. 
5 Ibid., p. 168.   
6 Real Academia de la Lengua Española.
7 Cabe señalar dos documentos hallados en torno a la pintura mural. Uno es el Libro de Fábrica de la Iglesia de Santa Cruz de Carabuco que se 

encuentra en el Archivo Arzobispal de La Paz y es referido en Gisbert y Mesa, p. 292. El otro es un Concierto de Obra de las pinturas murales de 
la iglesia del pueblo de Tomahave, Potosí, firmado por artista y comitente en La Plata en 1726, hallado por la antropóloga Gabriela Behoteguy 
en el Archivo y Biblioteca Nacional de Bolivia, Sucre. Ninguno hace referencia a las pinturas en sí: programas iconográficos, fuentes, materiales y 
técnicas permanecen en silencio. 

8 VV.AA., p. 18. 



199VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

rales; por otro, otorgaba a los miembros de la parroquia 
el orgullo de participar en la decoración de su propia casa 
de culto”9. 

Si consideramos la mentada interrelación entre las pin-
turas y la estructura arquitectónica de los templos como 
una de las características esenciales de esta técnica pictó-
rica, reconocemos una doble articulación simbólica en su 
confección. La pintura es determinada en cierto grado por 
la sección del edificio en que se realizan, a la vez que las 
imágenes colaboran con la definición de los usos y signi-
ficados del espacio arquitectónico, como se observa en las 
pinturas de algunos baptisterios centradas en la temática 
del sacramento bautismal. En las iglesias rurales pintadas 
del altiplano orureño se observa una constante de especial 
interés al respecto: varias de ellas presentan árboles en la 
zona del presbiterio, donde se encuentra el altar mayor. 
Es verdad que la ornamentación fitomórfica está bastante 
presente en las paredes y portadas de iglesias andinas en 
general, pero en estos presbiterios se destacan como moti-
vos independientes de otros. Es así en las iglesias de San-
tiago de Curahuara de Carangas, San José de Soracachi, 
Belén de Huachacalla y el Santuario de Copacabana de 
Andamarca, entre otras. Observamos en ello esta mutua 
simbolización entre pintura y arquitectura: siendo el lugar 
más sagrado del recinto las representaciones fitomórficas 
se cargan de significación, mientras que la escasez o ausen-
cia de figura humana o de narración permite a la imagen 
descriptiva constituir el espacio como un paisaje. Templo 
e imagen se definen mutuamente.

Dada la importancia de la ornamentación fitomórfica 
en las iglesias coloniales, en este caso en los conjuntos del 
siglo XVIII que perduran en los Andes bolivianos, raras 
veces escasean los motivos de la vid y la granada, que por 
sus particularidades resultan bastante identificables. El 
motivo rastreado para esta exposición es reconocible con 
claridad en cinco de las ocho iglesias rurales bolivianas vi-
sitadas en esta investigación10. En la iglesia de Carabuco se 
ve abundantemente, destacando su presencia en las distin-
tas etapas de su confección, como se puede apreciar en el 
estilo diferente de las granadas de la sacristía. En la iglesia 
de Curahuara de Carangas se encuentra no sólo como ele-
mento ornamental en los fruteros de sus zócalos y sacris-
tía, sino también como participante en la última cena re-
presentada en el lado de la epístola, ofreciendo un diálogo 
interesante entre la decoración del templo y la narración 
del episodio bíblico. Destacan dos granadas al lado de la 
copa de vino, resaltando su vínculo con la pasión. En las 

pequeñas iglesias de Rosapata de Andamarca (Fig. 1) y de 
Soracachi resulta interesante encontrarse con las granadas 
sobre los árboles, participando de un contexto natural y 
no en los fruteros de fruta recogida. En ambas cabe desta-
car el realismo que se plasma dentro de su estilo popular 
y la dedicación de cada árbol representado a un fruto par-
ticular. En la iglesia de Huachacalla no se aprecia en las 
escasas muestras de pintura mural que perduran pero sí de 
manera abundante en los retablos laterales. La ausencia 
del fruto en las iglesias decimonónicas de los pueblos de 
Belén de Huachacalla y de Lagunas podría deberse a su 
datación, señalando de ese modo el simbolismo imperial 
del fruto. Sin embargo, el corpus es muy pequeño para 
sacar conclusiones al respecto. Con esta síntesis podemos 
concluir que más extraña resulta la ausencia de este moti-
vo en el arte propiamente colonial que su inclusión. 

En los extraordinarios murales del Santuario de Copa-
cabana de Andamarca, pintados en la segunda mitad del 
siglo XVIII, se aprecian diversas formas frutales de carác-
ter ambiguo, genérico y estilizado, aunque ninguno con 
la claridad iconográfica de sus iglesias contemporáneas. 
Siendo la granada un fruto tan definido iconográficamen-
te, determinado por la visualidad de la evangelización, re-
sulta curioso que los artífices de estas pinturas no lo hayan 
representado como tal. Con esta problemática entramos 
de lleno a analizar la iglesia que nos convoca.

9 Cohen, p. 18.
10 Tesis de Magíster en Teoría e Historia del Arte, Universidad de Chile, titulada: Gloria y fertilidad eterna para las Chacras. Las pinturas murales del 

Santuario de Copacabana de Andamarca. Bolivia, siglo XVIII.

Fig. 1  Detalle pinturas murales Iglesia Rosapata de Andamarca. 
Foto: Camila Mardones.



200 GRANADAS EN EL ALTIPLANO... 

3. SANTUARIO DE COPACABANA 
DE ANDAMARCA

A 120 kilómetros de Oruro hacia la cordillera, por 
un desvío de tierra que bordea un pequeño cerro, se ve 
aparecer la joya blanca de Copacabana de Andamarca en 
medio del paisaje habitualmente agreste de la región (Fig. 
2). Se encuentra en un pequeño poblado que no pasa de 
100 familias, muchos de cuyos habitantes censados viven 
en realidad en otros lugares, las familias se reúnen para la 
fiesta de su Virgen cada 24 de enero, nueve días antes de 
la fiesta de la Virgen de la Candelaria. Resalta así la enor-
me iglesia dieciochesca con sus 390 metros cuadrados de 
construcción, cuatro cúpulas y gran atrio doble11.  

Traspasar el amplio umbral del santuario, es adentrar-
se en un bosque imaginario, con árboles a escala natural 
cargados de frutos variados y rodeados de aves silenciosas 
(Fig. 3). La tenue entrada de luz a la arquitectura favorece 
la ilusión, aunque al amanecer los primeros rayos del sol 
inundan el templo hasta hacer retintinear el pan de oro 
del altar mayor. Gisbert ha enfatizado el contraste entre 
interior y exterior: “El tema de la pintura mural es el fin-
gido bosque que nos confirma la añoranza por la natura-
leza fértil, en el hostil altiplano. El recuerdo de huertas y 
jardines está presente no sólo por los españoles que allí 
habitaban, sino que se hace extensivo a los nativos quie-
nes periódicamente emigraban a los valles en busca de 
productos12.” No obstante la reconocida aridez del lugar 
en época de lluvias, la blancura de la iglesia recientemente 
restaurada contrasta más bien con la verdura del cerro y 
toda la riqueza de la microflora altiplánica se agrupa en 
torno al templo. Se hace necesario profundizar en las in-
vestigaciones sobre la vegetación local y dejar de atribuir 
la totalidad de las representaciones fitomórficas del arte 
andino a las tierras bajas. 

El conjunto pictórico corresponde a un programa 
iconográfico de las postrimerías. Los aspectos narrativos 
de las postrimerías, es decir las imágenes del purgatorio, 
infierno, gloria, y juicio final, se destacan a la entrada 
del recinto, en ambos muros. En el lado de la epístola la 
primera imagen es una versión enmarcada del purgatorio 
con ocho personas desnudas en un mar de llamas (Fig. 4). 
Todos tienen el pelo largo, posible indicador de etnicidad, 
una sola figura tiene barba y una sola senos. La Virgen del 
Carmen, bajo la iconografía de María Auxiliadora, dirige 
su mirada hacia el interior del templo, como guiando a las 
almas a la salvación. La siguiente figura, también enmarca-
da, es el arcángel Miguel con sus atributos de la balanza y 

Fig. 2  Iglesia Copacabana de Andamarca, Oruro, Bolivia. 
Foto: Camila Mardones.

Fig. 3  Interior Iglesia Copacabana de Andamarca. 
Foto: Camila Mardones.

Fig. 4  Pinturas murales Iglesia Copacabana de Andamarca, muro de la epístola. 
Foto: Camila Mardones.

11 El edificio se terminó de construir en 1754, según constata la inscripción en la capilla derecha del crucero.
12 VV. AA., p. 132.



201VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

la espada. En el muro del evangelio se encuentra una par-
ticular imagen de infierno y cielo: la cabeza del Leviatán 
devora numerosos cuerpos indígenas, destacándose entre 
ellos un feroz diablo verde (Fig. 5). La figura de un militar 
español indica con su gesto el camino del ascenso para 
las almas que consiguen escapar de las fauces del mons-
truo y que suben por una escalera hacia una subdivisión 
superior de la escena, donde se encuentra nuevamente la 
imagen de San Miguel junto a una iglesia de dos torres 
adosadas que representa al Cielo en su forma de Jerusa-
lén Celestial. Corti, Guzmán y Pereira han estudiado las 
anomalías de este conjunto iconográfico, como la figura 
del militar, destacando que en “un relato de salvación y 
condenación en que los únicos actores son los habitan-
tes originales del pueblo, el español es el encargado de 
indicar el premio que se asocia al ejercicio de la virtud 
y el castigo que recibirán los pecadores”13. Atribuyen las 
peculiaridades del conjunto a la alta presencia aymara y a 
la escasez de control político y religioso, apreciable en la 
documentación.

Una de las anomalías es la ausencia de marcos pictó-
ricos que encuadren esta compleja escena, a diferencia de 
los Juicios finales con marcos fingidos hallados en otras 
iglesias con pintura mural. Esto permite una mayor rela-
ción entre los motivos constituyentes de esta escena con 
el resto de las imágenes del recinto. La puerta de la iglesia 
representada, por ejemplo, replica la forma del acceso al 
coro, ubicándose sobre el elemento arquitectónico y dia-
logando así con la arquitectura. La ausencia de la figura 

del Cristo Juez en este Juicio final se suple con la imagen 
de Dios Padre ubicada en el arco toral, como una réplica 
del arcoíris en que habitualmente se representa al Hijo en 
esta iconografía. Es significativa, entonces, la ausencia de 
marco si se pretende comprender las pinturas como un 
conjunto programático, puesto que el resto de las pinturas 
está formado fundamentalmente por árboles y floreros, 
intercalados por sólo seis figuras de santos. El tradicional 
presbiterio arbóreo de los conjuntos murales andinos se 
habría desbordado por la totalidad de la iglesia transfor-
mando el templo entero en imagen del Edén. 

Esta interpretación edénica ha sido vinculada con los 
imaginarios indígenas en torno al Antisuyu14, sector orien-
tal del imperio incaico atiborrado de vegetación silvestre y 
donde se produce la coca y otras yerbas medicinales. Sean 
estas pinturas configuración de una Gloria postrimera 
que apela al aymara cristianizado, o nostalgia del Antisuyu 
y las relaciones de intercambio sostenidas por el control 
prehispánico de los pisos ecológicos, o bien una armónica 
relación forjada entre estas interpretaciones, el conjunto 
cautiva con su primacía de lo fitomórfico. Su protagonis-
mo nos hace pensar en un cristianismo local desarrolla-
do por una comprensión particular de los símbolos de la 
evangelización, más que un funcionamiento doctrinario 
de las imágenes, y pensar la composición, descrita como 
jardín o paraíso, en su rol configurador de la espacialidad 
y la experiencia. 

En la parte central de la nave hay nueve árboles a escala 
natural, aproximadamente de tres metros, dispuestos en 

Fig. 5  Pinturas murales Iglesia Copacabana de Andamarca, muro del evangelio. 
Foto: Camila Mardones.

13 Corti, Guzmán y Pereira, p. 5.
14 Gisbert, 1999, p. 150.



202 GRANADAS EN EL ALTIPLANO... 

pares simétricos a ambos lados del edificio conteniendo 
cada uno diversidad de flores y frutos15. La relación de si-
metría entre ambos muros es notoria y fundamental para 
la investigación del conjunto, a pesar de ciertas diferen-
cias que se puedan observar. En el presbiterio hay cuatro 
árboles en cada muro, esta vez con frutos, follaje y poda 
configurados homogéneamente (Fig. 6). En los frisos del 
templo se encuentran 42 árboles de menor tamaño (dos 
de los cuales no se han conservado), en los que el equili-
brio entre formas florales y frutales se inclina hacia estos 
últimos. 

En el friso del lado de la epístola se encuentra la única 
forma frutal que coincide mínimamente con la iconogra-
fía de la granada (Fig. 7). Está lejos de las formas reco-
nocibles que se han hallado en otros lugares y soportes, 
pero interesa observar que estos cuatro frutos, únicos en 
el conjunto, están puestos sobre el acceso lateral de la igle-
sia, con una puerta de madera que sólo se usa para la cele-
bración de Corpus Cristi. Esta puerta en grave estado de 
deterioro conecta el interior del templo con atrio, segun-
do atrio y capillas posas, siendo la instancia procesional la 
que establece el diálogo entre interior y exterior. 

No queremos determinar esta asignación iconográfica 
sino intentar comprender la significación de los frutos 
más allá de las iconografías y su contenido más allá de su 
uso ornamental. Con ello enfatizamos la frutalidad signi-
ficativa de los murales del Santuario de Copacabana de 
Andamarca y enunciamos la necesidad de analizar estilís-
ticamente el conjunto mural, disminuyendo la preocupa-
ción puesta en el enfoque “botánico”.

Un mayor realismo se observa en otros ejemplares de 
arte mural de la zona, en los que se disciernen con certe-
za varias de sus formas frutales. Los casos de las iglesias 
de Soracachi y de Rosapata son ilustradores al respecto, 
puesto que comparten con el Santuario de Copacabana 
un estilo popular tardocolonial derivado del barroco mesti-
zo. La destreza de las representaciones de Copacabana de 
Andamarca, apreciable, por ejemplo, en las formas y som-
breados de los troncos podados y de las aves que pululan 
por el conjunto, sugiere que no había desconocimiento 
de las iconografías oficiales que circularon mediante es-
tampas y que se plasmaron en muros y portadas de iglesias 
de la zona, sino que obedecen a motivaciones distintas 
que buscaron la articulación de una naturaleza imaginaria 
(Fig. 8). Esto se plasma en la incorporación de variedad de 
flores, frutos y follajes en cada uno de los ejemplares arbó-
reos del conjunto. La mayor estilización y síntesis formal 

Fig. 6  Detalle pinturas murales Iglesia Copacabana de Andamarca, presbiterio. 
Foto: Camila Mardones.

Fig. 7  Detalle pinturas murales Iglesia Copacabana de Andamarca.
Foto: Camila Mardones.

15 El único árbol sin par simétrico es el primero, que se ubica frente al acceso al coro y la representación de la Jerusalén celestial.  



203VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

de los motivos vegetales puede ser evidencia del trabajo 
colectivo realizado por los feligreses de la localidad como 
también puede remitir a formas locales de la comprensión 
de los símbolos fitomórficos cristianos. 

Varios de los motivos frutales tienen puntos y líneas di-
bujados en su interior que, junto a los colores, texturizan 
la representación, destacándose los lisos de posibles mem-
brillos, peras, duraznos o las rugosidades de naranjas y li-
mones. Hay algunos que evocan frutos americanos como 
la chirimoya, la piña o la tuna. Esta última sugerencia in-
teresa en relación a la abundante presencia de cardones 
en el altiplano andino. Bernabé Cobo, jesuita y acucioso 
observador de la naturaleza americana, menciona la va-
riedad de tunas, llamadas por los españoles “higuera de 
las Indias”. Dice: “la primera es la blanca, que es la de 
mejor gusto de todas; las demás, unas son amarillas, otras 
moradas, otras de color de grana muy encendida, y así de 
todos colores”16. Comparar algunas formas estilizadas del 
Santuario que se reiteran varias veces en floreros y árboles 
del conjunto, con otras de estilo más realista, como las de 
la Iglesia de Carabuco, permite un acercamiento hipotéti-
co a esta identificación botánica y abre la reflexión sobre 
la presencia de la vegetación propiamente andina como 
complemento visual a los símbolos cristianos de vides y 
granadas y a los referentes selváticos de piñas y plátanos. 
No obstante, insistimos en que el objetivo no es asignar 
identidades sino comprender las motivaciones que con-
llevaron a estilizar ciertas iconografías estipuladas por los 
imaginarios de la empresa evangelizadora.

Consideramos que la única fruta del conjunto discer-
nible fuera de toda duda es la vid, símbolo conjunto de 

fertilidad y sacrificio, representada en dos de los árboles 
de los frisos del lado del evangelio: el primero sobre la 
escalera que conduce las almas a la Jerusalén Celestial y el 
segundo, con mayor cantidad de racimos, sobre el crucero 
y al lado de un árbol sin fruto. Para los habitantes de la lo-
calidad el árbol sin fruto es comprendido como la queñua, 
pequeño árbol de la especie polylepis que crece en la zona 
y es usado como leña y material de construcción. Interesa 
ver en esta identificación local no tanto la explicación de 
esta iconografía inserta entre la variedad de árboles fruta-
les (en tres imágenes de los frisos, con variaciones en su fo-
llaje), sino observar las resignificaciones posibles que ofre-
cen estas imágenes en el plano de su recepción cotidiana. 

Un último motivo a referir, que destaca por su elabora-
da confección y su ubicación significativa en el conjunto 
pictórico, son estas formas “granadiformes” que no tienen 
corona puntiaguda ni exponen sus granos (Fig. 9). Se en-
cuentran puestos en un par de delicados floreros-queros 
al costado del acceso lateral que mencionamos es usado 
para Corpus Christi, expresando con su ubicación arqui-
tectónica una preocupación pictórica por este motivo mis-
terioso. Un florero en el arco toral repite estas formas, 
recalcando nuevamente su significación. Consideramos 
con esto que ciertos motivos, gracias a su diferenciación 
dentro de la variedad frutal constituida por formas abs-
tractas y sintetizadas, pueden haber sido realizadas por el 
maestro encargado de las pinturas y que conforman una 
suerte de marcadores visuales dentro del conjunto. Si esto 
fuese así, se podría investigar la constitución visual de un 
verdadero vocabulario ornamental cuya legibilidad estaría 
dada por su relación con la arquitectura. 

Fig. 8  Detalle pinturas murales Iglesia Copacabana de Andamarca. 
Foto: Camila Mardones.

Fig. 9  Detalle pinturas murales Iglesia Copacabana de Andamarca. 
Foto: Camila Mardones.

16 Cobo, p. 202.



204 GRANADAS EN EL ALTIPLANO... 

4. CONCLUSIÓN

Isidoro de Barreira señala en su tratado de símbolos 
vegetales, que “si por el árbol se entiende el hombre, por 
los frutos de él se deben entender sus obras”17. La pará-
bola de la higuera (Lucas 13:6-9) enseña que los frutos se 
deben trabajar y con paciencia esperar que surjan de los 
árboles. Es decir, la frutalidad de higos, granados y árboles 
en general simboliza el trabajo que requiere la fecundidad 
del alma. Chevalier y Gheerbrant señalan que la granada 
comparte el significado de la fertilidad con otros frutos 
contenedores de semillas, como cítricos o calabazas. A 
estos podemos agregar las americanas tunas, chirimoyas, 
guayabas y granadillas.

Los artistas de Copacabana de Andamarca, al adaptar 
una iconografía tan identificable, y a la vez tan presente 
en las artes coloniales, como es la granada, bajo formas 
sintetizadas y estilizadas, pueden haber comprendido las 
implicaciones simbólicas que el ornamento aporta al pro-
grama iconográfico de las postrimerías. Transformando la 
granada en un símbolo ambiguo se toma distancia de su 
significado en cuanto a la unidad de la Iglesia Católica y, 
en última instancia, del imperio español, manteniendo la 

esencia de lo frutal y del interés en preparar el alma para 
el Juicio final. Interpretando el estilo más allá de las icono-
grafías podemos pensar en una comprensión local relativa 
a la fertilidad en la que se conjugan las creencias y cos-
tumbres de la Virgen que da nombre al Santuario. Siendo 
una advocación de la Virgen de la Candelaria, virgen de la 
fecundidad humana, su primer milagro fue el de brindar 
fertilidad a las chacras áridas, como relata Alonso Ramos 
Gavilán su origen en el Lago Titicaca18. Si nos referimos 
al nivel local del propio pueblo de Copacabana de Anda-
marca, nos enteramos que se dice de la Virgen “que tiene 
tunari, que es como se le dice al maíz, al grano, se produce 
acá y bien. Hay también quínoa, haba, arveja y es de la 
Copacabana.” Así ha sido expresado por Don Megdonio 
Mamani, alférez de turno en el año 201319. 

Bajo lógicas particulares del cristianismo andino, in-
tentamos comprender el rol de la ornamentación en los 
imaginarios de las postrimerías, estableciendo un vínculo 
entre el trabajo del alma con el de la tierra, entre la doc-
trina de la salvación católica con los cultos de fertilidad 
necesarios en un contexto climático complejo. Es decir, la 
anhelada trascendencia reflejada en el Paraíso postrimero 
se conjuga con la procuración de la supervivencia terrenal.

17 Barreira, p. 27.
18 Ramos Gavilán, Libro 2, capítulo 9.
19 Entrevista realizada el 25 de julio de 2013.

BIBLIOGRAFÍA 

Barreira, Isidoro de (1622), Tractado das significacoes das plantas, flores 

e fructos que se referem na sagrada Escriptura, Pedro Craesbeeck 

Impresor del Rey, Lisboa. 

Chevalier, Jean y Gheerbrant, Alain (1999), Diccionario de Símbolos. Edi-

torial Herder, Barcelona. 

Cohen, Ananda (2011), “Las pinturas murales de la iglesia de San Pa-

blo de Cacha (Canchis, Perú)”, Allpanchis, año XVLII, n° 77-78, 

pp. 11-48.

Corti, Paola; Guzmán, Fernando y Pereira, Magdalena (2013), “La pin-

tura mural y la crisis del poder en dos iglesias de la Ruta de la 

Plata.” Manuscrito. 

Covarrubias, Sebastián de (1611), Tesoro de la lengua castellana. En: Nue-

vo Tesoro Lexicográfico de la Lengua Española, ntlle.rae.es

Gisbert, Teresa. (1999), El paraíso de los pájaros parlantes. La imagen del 

otro en la cultura andina, Plural Editores, La Paz.

Gisbert, Teresa y Mesa, José de (1977), Holguín y la pintura virreinal en 

Bolivia, Librería Editorial Juventud, La Paz.  

Ramos Gavilán, Alonso (1621), Historia del célebre Santuario de Nues-

tra Señora de Copacabana y sus milagros e invención de la Cruz de 

Carabuco. Lima: Obra custodiada por el Archivo y Biblioteca 

Nacionales de Bolivia. 

Real Academia de la Lengua Española, www.rae.es

VV.AA. (1998), Pintura mural en el área centro sur andina. La Paz: Di-

rección Nacional de Patrimonio Artístico y Monumental de 

Bolivia.



205VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

LA SERIE DE SAN PEDRO ALCÁNTARA EN EL MUSEO 
DE ARTE COLONIAL DE SAN FRANCISCO 

LORENA VILLABLANCA KONG / CHILE

En Santiago, al interior del Museo de Arte Co-
lonial de San Francisco se exhiben seis cuadros 
que relatan hechos y escenas de la vida de San 

Pedro de Alcántara (1499-1562) las que formaban parte 
de una serie mucho mayor –de la que hoy se desconoce 
su paradero– y que originalmente era albergada en los 
claustro de la Recoleta Franciscana de la misma ciudad.

La fortuna crítica de la serie atribuye la autoría de los 
cuadros al pintor cuzqueño Isidoro Francisco de Monca-
da y datarían de mediados de 1700. Según indica Rubén 
Vargas Ugarte S.J en su Ensayo de un diccionario de artífices 
coloniales de la América meridional (1947) “Pinto para la Re-
coleta de Santiago de Chile los grandes cuadros que adornaban 
el claustro y reproducen la vida de San Pedro de Alcántara. El 
mismo pintor trazo su retrato, en traje de caballero de la época, 
en la escena de la muerte del santo. Una inscripción que aparece 
debajo lo indica1”.  

Vargas señala que a Moncada se le otorgaba el título de 
“Maestro Mayor y Alcalde veedor del arte de la Pintura de 
la Gran Ciudad de Cuzco”.

El historiador Eugenio Pereira Salas señala que los cua-
dros fueron mandados a traer desde Cusco por el padre 
José Bascone en el año 1756 y que adornaron el primer 
claustro del convento junto con una serie de San Pascual 
Bailón, una vez concluidos los trabajos de reconstrucción 

tras el terremoto de 1730. El mismo autor, siguiendo los 
escritos de Vicente Carvallo y Goyeneche2 señala que el 
convento poseía cuatro claustros, en cada uno de ellos con un 
jardín y en los corredores del primero, la Vida de San Pedro de 
Alcántara, de exquisita pintura3.

Estas mismas noticias son las que podemos encontrar 
en el estudio realizado por Héctor Schenone. En dicha pu-
blicación al referirse al santo franciscano y su iconografía 
se señala –a parte de la serie de Santiago– una serie de 6 
cuadros ubicada en la capilla de la Iglesia de San Francis-
co de Cuzco, las cuales a palabras de Schenone poseen 
un notado “sabor medieval”. También señala como dato 
estilístico de Isidoro de Moncada las pinturas ubicadas en 
la iglesia del Collao (Ayaviri). 

LAS PINTURAS DE LA RECOLETA

Como ya se ha mencionado los cuadros fueron un en-
cargo realizado por la recoleta franciscana de Santiago, di-
cho convento se erigió durante la segunda mitad del siglo 
XVII en una zona que por ese entonces correspondía a los 
extramuros de la ciudad. La tranquilidad de la zona hizo 
a este convento propicio para albergar al creciente novicia-
do de la Orden en la provincia de la Santisima Trinidad. 

1 Vargas, p. 325.
2 Cronista y militar chileno, escribió una Crónica Histórico-geográfica del Reino de Chile fechada en 1796, la que permaneció como inédita hasta 

que José Toribio Medina la publicara en 1875.
3 Salas, p. 132.



206 LA SERIE DE SAN PEDRO ALCÁNTARA EN EL MUSEO DE ARTE COLONIAL DE SAN FRANCISCO

En 1817, tras la batalla de Chacabuco y la entrada en 
Santiago de las tropas del Ejército Libertador de los Andes 
se debe recurrir a conventos y haciendas para distribuir y 
alojar a las tropas. Este hecho hace que el Noviciado deba 
abandonar la Recoleta y trasladarse al Convento de Curi-
mon ubicado en las cercanías de la ciudad de San Felipe, 
a unos 100 kilometros al norte de Santiago. Junto con el 
Noviciado, a Curimón se traslada la serie de San Pedro 
Alcantara. 

En 1821, por decreto supremo de Bernardo O’Higgins 
se ordena el retiro del Ejército y de los franciscanos restan-
tes a fin de que la Recoleta pueda acoger a las Hermanas 
Clarisas del Monasterio de la Plaza las que ocuparon el 
inmuble hasta diciembre de 1837. El cambio de domicilio 
de los frailes implicó el repartir sus bienes entre la Reco-
leta Dominica, el Convento Grande de San Francisco y 
casas de vecinos, perdiéndose la pista de muchos bienes 
y objetos. 

A inicios de 1900 ya se encontraba reestablecido el do-
minio franciscano y el Noviciado en la Recoleta de San-
tiago, lo que permite que la serie regrese desde Curimón 
a Santiago. 

DISPERSIÓN DE LA SERIE
 

En 1954, cuando Alfredo Benavidez presenta su artí-
culo La pinturas Coloniales del Convento de San Francisco de 
Santiago para la Academia Chilena de la Historia  comenta 
sobre las pinturas de San Pedro Alcántara de la Recoleta y 
deja constancia de la ausencia del cuadro en el que se ha 
de encontrar retratado el autor.

En 1981 el Museo de Arte Colonial de San Francisco 
recibe cinco cuadros provenientes del Convento de la Re-
coleta Franciscana, de los que no se especifica nombre ni 
número de inventario. En 1983, mediante un canje con 
el convento de Curimón, se recibieron dos cuadros mas 
sobre San Pedro Alcántara, lo que desmiente el regreso 
íntegro de la serie a Santiago a inicios de 1900. Hasta la 
fecha no se ha podido determinar el momento y modo de 
salida de uno de los cuadros desde el Museo, pues la serie 
actual solo consta de seis.

UN DATO INÉDITO
 

En el año 2012 el Padre Rigoberto Iturriaga, encargado 
del Archivo Franciscano, hizo llegar al Museo un docu-
mento mecanografiado a máquina de 16 páginas titulado 
Vida de San Pedro de Alcántara, en el que a modo de intro-
ducción se señala: 

N. B. En los claustros de la Recoleta Franciscana existió una 
serie de 28 cuadros de gran tamaño que representaban la 
vida del extraordinario penitente y reformador San Pedro 
de Alcántara que, por deterioros ocasionados por el tiempo, 
prácticamente se desintegró. Restos de la colección quedan 
en el Museo San Francisco de Curimón.

No sé en qué época algunos novicios fueron, por encargo de 
su Maestro, copiando los recuadros existentes en cada pintu-
ra, que consistían en dos decimas y en una prosa descriptiva.

Ya en el momento en que se copiaron estaban estas obras 
muy deterioradas, por esos los datos no están completos.

Según datos recolectados este hecho ocurrió en 1936 
por encargo de un visitador y siendo novicio el padre 
Javier Mac- Mahón, promotor y fundador del Museo de 
Arte Colonial de San Frnacisco.

En este documento en la transcripción del cuadro 
Recepción del santísimo viatico se señala como nota bajo la 
transcripción de la escena:

 
El que se demuestra aquí retratado es el Maestro quien a 
pintado esta Vida del Glorioso Sn. Pedro de Alcántara, don 
Ysidoro Franco Moncada, Mro. Mayor y Alcalde actual de 
su gremio quien suplica a esta Religiosa y Sta. Comunidad 
pidan a Dios por el auxilio último de su Salvación. 

Con el estudio del documento hallado por el padre 
Iturriaga se pone a la luz, una vez mas, la presencia del 
retrato de Isidoro de Moncada como lo señala el padre 
Vargas. Aun cuando se mantiene la duda sobre la fuente 
de este y otros historiadores.

  
LA SERIE ACTUAL

Los cuadros que conforman la actual serie sobre San 
Pedro Alcantara tienen una media aproximada de 2,15 cm 
de alto por 2,80 cm de ancho y se componen por una esce-
na central caracterizada por el uso de tonos tierras y ocres. 
Se observa en la zona inferior de cuatro de las pinturas 
tres cartelas ovaladas. La primera de ellas –escrita en déci-
ma– relata el hecho biográfico representado en la escena, 
la segunda (también en décima) señala el carácter místico 
del pasaje y la tercera describe la escena representada. 

Un caso excepcional es el cuadro titulado Misiones del 
Santo en el cual el texto ocupa toda la franja inferior del 
cuadro, además de representarse más de una escena. Este 
cuadro no aparece en la lista de 28 transcritos en el docu-
mento antes citado, esto por que al parecer al momento 
de realizarse dicho levantamiento no se encontraba en la 



207VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Recoleta, sino que aun permanecia en el Convento de Cu-
rimón4.

Lamentablemente no sabemos cuantos cuadros perma-
necían en compañía de este en el Convento de Curimón, 
por lo que nos es imposible calcular el número de cuadros 
que componían la serie al momento de su ejecución. Cabe 
destacar que en 1928 el Convento de Curimón sufrió un 
notable incendio, el cual mermo considerablemente su 
infraestructura y patrimonio.

De los 6 cuadros el más reconocido y popularizado en 
la literatura específica es el titulado San Pedro Alcántara 
predicando el arrepentimiento de los pecados, pues sitúa al San-
to ofreciendo su prédica frente a la catedral de Cuzco, la 
que es claramente reconocible y del cual transcribimos sus 
cartelas tal cual se señalan en el documento de 1936 antes 
citado.

I
Viendo que el mundo al rigor 
de ardor lascivo perece,
zeloso a extinguir se ofrece
un ardor, con otro ardor:
y afsi abrafado de amor
al Público se dedica;
guerra a los vicios pública,
triunfando siempre glorioso 
pero con su exemplo afsombroso
aun antes de hablar predica.

II
Mas de una ves al Sermon
bajaron del cielo estrellas,
formando seis luces bellas
corona a su perfeccion:
que el Cielo a Pedro de hacia, 
todo oyente se rendía;
y con culto anticipad
al verlo del cielo honrado
lo adoraban en profesia.

III
Era ymmenso el fruto y las Camberciones q. 
hacia de todos estados de personas; con su predicación 
siendo tanto el concurso q. no pudiendo 
estar en las Iglesias, predicaba, vilas,
plazas y campos y solo de ver tan Penitente
se convertían y lloraban, y el Espirito Sto.
se vio barias veces sobre sus hombros en forma 
de aloma; como también le vieron muchas 
beses rrodeada su Cavesa de Estrellas.

4 Esto se constata con la información expuesta por el padre Luis Mebold en  su Catálogo de pintura colonial en Chile. Convento-Museo San Fran-
cisco editado póstumamente en 2010 por Jorge Montoya. 

Fig. 2  San Pedro Alcántara predicando el arrepentimiento de los pecados.

Fig. 1  Misiones del Santo. En la parte inferior del cuadro se observa la sección 
ocupada por el texto. La transcripción es posible encontrarla en la publicación 
Catálogo de Pintura Colonial en Chile del padre Salesiano Luis Mebold.



208 LA SERIE DE SAN PEDRO ALCÁNTARA EN EL MUSEO DE ARTE COLONIAL DE SAN FRANCISCO

Finalmente, el cuadro Éxtasis de San Pedro en el campo 
no tiene cartelas pues fue recortado, de extremo a extre-
mo, a la mitad de su alto. Pero es reconocible a través de 
la descripción de la tercera cartela en el documento ya 
citado, la cual transcribimos. 

Luego que Sn. Pedro de Alcántara profesó,/viendo a los Prelados 
el gran/fruto que sa-/caria de los Seglares que lo viesen y co-/mo-
nicazen, lo/despachan a pedir limosna/a los lugares, inmediatos, 
y varias beses/le vieron arrebatado, en los caminos, co-/mo ao_ se 
ve, y trabajava en la fabrica/de los Conventos, cargando piedra a 
sus/delicados Ombros, particularmente qdo em-/pezó la rreforma. 

En el texto, el cuadro que cierra la serie se titula Sepe-
lio de su cuerpo se señala:

Se salió a conseguir esta obra el año 1756, siendo Provincial el Pa-
dre Fray Esteban Gorena, hijo de esta santa casa, quien despachó 
al religioso procurador de esta obra sin más providencia que la que 
prometió Jesucristo a Nuestro Seráfico Padre san Francisco, con que 
concedida de la piedad de los fieles, no solo se pinto la vida de San 
Pedro de Alcántara, sino también la vida de San Pascual Bailon y 
otros lienzos sueltos, para el adorno de esta santa casa. Pintos todo 
esto en la ciudad de Cuzco, en el Colegio Grande de la Compañía 
de Jesus por haber favorecido al dicho padre procurador de esta obra 
los padres de dicho colegio con tanto amor y cariño y en particular 
su religiosisimo y doctor prelado el padre José Basone, habiendo 
dedicado el padre maestro Juan Lugo a sacar las elegantes décimas 
en la vida del santo. Resto esta vida (gratis) el S. N. Moncada como 
se ve en el mismo cuadro.

¿AÑORAR LO PERDIDO, REINTERPRETAR 
LO AJENO O VALORAR LO PRESENTE?

Si seguimos el texto encontrado por el padre Iturriaga, 
las primeras preguntas que nos surgen son: ¿Qué paso con 
los otros 22 cuadros en él citados?, ¿Existe la posibilidad 
de que se encuentren en algún otro convento de la orden y 
por su “descontextualización” y la falta de catalogación de 
las colecciones eclesiásticas no se han podido identificar?.

Con respecto a la primera interrogante debemos recor-
dar que las actas de ingreso de las obras al Museo solo 
señala que “se hizo recibo de cinco obras (uno reducido a la mi-
tad) provenientes de la Recoleta Franciscana y que representan 
a san Pedro de Alcántara. Las obras serán exhibidas en una sala 
del museo”. Esto, lamentablemente, habla de una buena 
intención pero al mismo tiempo de una falta de protoco-
los de ingreso y de documentación e identificación de las 
colecciones lo que al día de hoy dificulta la búsqueda de 
los cuadros faltantes. 

A nuestro entender la verdadera preocupación debie-
ra ser el qué hacer con la serie actual y la información 
existente sobre ella. Pues existe la posibilidad de que los 
cuadros faltantes se hayan deteriorado hasta desaparecer 
tras las variadas tragedias que azotaron a la Recoleta y al 
convento de Curimón. O quizás simplemente ya no res-
pondían al gusto y la necesidad que los demandó y por 
ende fueron dados de baja en pos de nuevos modelos e 
iconografías. 

El contar con las transcripciones de los 22 cuadros 
hoy ausentes nos abre interrogantes sobre el trabajo con 
las fuentes historiográficas y el uso actual de los cuadros 

Figs. 3, 4, 5  San Pedro Alcántara predicando el arrepentimiento de los pecados, 
detalle cartelas y su estado actual. 



209VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

como parte de una colección museabilizada. En nuestro 
país el arte colonial siempre ha tenido un lugar como 
documento narrativo con valor histórico, a través de él 
se construye el discurso que nos forma socialmente, la 
primacía de lo cristiano en nuestra estructura social, la 
importación cultural desde las capitales europeas, el poco 
desarrollo de los sistemas locales de producción cultural 
que conlleva a la ausencia de artífices locales reconocidos, 
etc. 

La poca documentación a la que se ha tenido acceso 
con respecto a la obra de Francisco de Moncada5 ha difi-
cultado el desarrollar un estudio acabado sobre la técnica 
pictórica y los modelos iconográficos empleados o la ico-
nología material de la serie.  

De igual modo no esta dentro de nuestro interés actual 
(ni en nuestras posibilidades) el escarbar en busca de las 
obras perdidas o reivindicar el genio autoral de Francisco 
de Moncada a través de la atribución de obras que facili-
ten un reconocimiento de modelos y técnicas del autor en 
cuestión. Por otra parte hay que recordar el generalizado 
carácter anónimo de la pintura del siglo XVIII, al ser esta 
el resultado de un trabajo colectivo. En ningún caso con-
sideramos esto un desmedro de la obra. 

5  Los historiadores José de Mesa y Teresa Gisbert al identificar a los artistas activos durante el segundo tercio del siglo XVIII en Cuzco señalan en 
primer lugar a Marcos Zapata, quien a su juicio oculta la obra de Isidoro Francisco de Moncada. A Moncada se le reconocen obras en las iglesias 
de Ayaviri y Azángaro en Perú y las de la Recoleta de Santiago. Mesa y Gisbert 1962.

Ante este panorama surgen preguntas y posibilidades 
que como Museo, y en relación a nuestra función peda-
gógica nos planteamos resolver, sin saber aun cual será el 
camino acertado o si este ha de existir. La primera idea a 
evaluar es el reconstruir las obras faltantes a partir de las 
descripciones y de los aspectos formales y técnicos de las 
cuadros hoy exitentes, tanto en el Museo como en relación 
a la obra de Isidoro de Moncada. Esta propuesta se basa 
en las experiencias desarrolladas en el campo de la iconolo-
gía material. Otra propuesta a evaluar es la incorporación, 
dentro de la sala de exhibición, de los textos con los que 
se cuenta a modo de complemento museográfico. Final-
mente está la posibilidad de implementar herramientas 
de museografía interactiva que reconstruya, paso a paso, 
el proceso de creación de las obras teniendo como base 
estudios de materiales y técnicas de producción o manufac-
tura del cuadro-objeto colonial, de este modo se pretende 
el deconstruir lo existente para re-construir lo perdido. 

Esperamos en el corto tiempo poder implementar algu-
nas de estas –u otras herramientas– que nos permita como 
Museo no solo aportar al estudio de la historia y de las ma-
nifiestaciones artísticas del periodo colonial, sino también 
en el campo de la museografía y la función pedagógica. 

Fig. 6  Extasis de San Pedro en el campo.



210 LA SERIE DE SAN PEDRO ALCÁNTARA EN EL MUSEO DE ARTE COLONIAL DE SAN FRANCISCO

BIBLIOGRAFÍA

–––––  (1936),  “Vida de San Pedro de Alcántara”, documento inédito del 
Archivo Franciscano de Santiago.

Benavides, Alfredo (1954), “Las Pinturas Coloniales del Convento de San 
Francisco de Santiago”, Boletín Academia Chilena de la Historia.

Carvallo y Goyeneche, Vicente. Descripción Histórico Geográfica del Reino 
de Chile. Universidad de Chile: Colecciones documentales en 
texto completo: Crónicas. En: www.historia.uchile.cl/CDA/
fh_subcomplx

Cazanova, Fr. Francisco (1998), “Historia de la Recoleta”, Santiago, Pu-
blicaciones del Archivo Francisano. 

Mebold, Luis (2010), “Catálogo de pintura colonial en Chile. Convento-Mu-
seo San Francisco”, Santiago. Ediciones Universidad Católica.

Mesa José de y Gisbert, Teresa (1962), “Historia de la Pintura Cuzqueña”. 
Buenos Aires.

Rosales, Justo Abel (2010), “La cañadilla de Santiago, su historia y sus 
tradiciones 1541-1887”, Santiago, Sangría Editora.

Schenone, Héctor (1992), “Iconografía del Arte Colonial: Los Santos”. 
Buenos Aires: Fundación Tarea.

Vargas, Rubén (1947), “Ensayo de un diccionario de Artífices Coloniales 
de la América meridional”. Lima: Talleres Gráficos A. Baiocco 
y Cia.



211VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

DIÁLOGOS CULTURALES EN EL ARTE 
DE LA AMÉRICA PORTUGUESA

LAS FUENTES DEL REPERTORIO DECORATIVO DE LOS ESPACIOS RELIGIOSOS 

JESUÍTICOS Y LOS INVENTARIOS DE LOS BIENES DE LA COMPAÑÍA

RENATA MARIA DE ALMEIDA MARTINS / BRASIL

INTRODUCCIÓN 

En este trabajo proponemos estudiar algunas rela-
ciones existentes entre el programa iconográfico y 
decorativo de espacios religiosos jesuíticos en los 

territorios portugueses en América y la documentación re-
presentada principalmente por los inventarios de los bienes 
de la Compañía.      

Buscaremos evidenciar los diálogos entre las diferentes 
culturas y áreas geográficas en que los ignacianos desarro-
llaron su acción y sus resultados para la formación del arte 
del Barroco luso-brasileño por medio del análisis de al-
gunas sacristías, que pueden ser consideradas ejemplares. 

El techo de la sacristía de la Iglesia del Colegio de Salvador 
de Bahía representa un caso único en que los modelos de 
los grabados europeos traduciendo la tradición de los retra-
tos conmemorativos se unen con los motivos extraídos de 
las grotescas, como también de la fauna y de la flora local.

La sacristía del Seminario de Belém da Cachoeira en 
Bahía ostenta una decoración inspirada en las maderas 
laqueadas chinas y japonesas. En la Iglesia y Residencia de 
Nossa Senhora do Rosário de M’Boy Mirim, hoy Embu 
das Artes en São Paulo, a los motivos floreales también se 
acrecientan la chinoiserie, moldurando los símbolos de la 
Pasión de Cristo. 

En Amazonía, las sacristías de la Iglesia de São Francisco 
Xavier en Belém y de la Casa-Colégio da Madre de Deus de 
Vigia en Pará presentan figuras extraídas de libros de em-
blemas: la de Vigia con emblemas marianos y cartelas de 
flores, y la de Belém, con emblemas morales combinados 
con grotescas. 

LA SACRISTÍA DE LA IGLESIA DE LA COMPAÑÍA 
EN SALVADOR DE BAHÍA

Los jesuitas llegaron a Salvador en 1549, apenas nueve 
años después de la fundación de la Compañía. Las obras 
de la iglesia definitiva empezaran en 1657 y la mayoría de 
ellas se concluyó en 1672, cuando los documentos men-
cionan la iglesia como acabada. 

La ornamentación de la sacristía fue iniciada en 1683 
y concluida en 1694 año en que fue redactada la descrip-
ción del conjunto del Colegio por el Padre Alexandre de 
Gusmão (1626-1724). 

Sobre la sacristía y su programa iconográfico ya exis-
te una amplia bibliografía. Aquí será destacada solo la 
importancia de la decoración del techo en el conjunto 
de otras sacristías en la América Portuguesa, por incluir 
grotescas con elementos retirados de la naturaleza local, 
como molduras de una serie de retratos de hombres ilus-
tres de la Compañía. 

La decoración del techo consiste de los retratos de 
veinte y uno hermanos y padres de la Compañía pintados 
dentro de molduras circulares recordando los escudos de 
escultura funeraria romana, en el medio de paneles orna-
dos de flores, plumas, frutas e animales (Fig. 1), bien como 
pequeñas figuras de ángeles músicos (Fig. 2) y grotescas. 
Buena parte de esos elementos son derivados de la flora y 
de la fauna brasileñas, como, por ejemplo, monos (Fig. 3), 
cutías, flamencos, guarás, tucanes, papagayos, puercoespi-
nes, conejillos de india, y también ananases, cajus, flores.

En el centro están las efigies de los únicos tres jesuitas 
canonizados hasta aquella fecha, San Ignacio de Loyola, 



212 DIÁLOGOS CULTURALES EN EL ARTE DE LA AMÉRICA PORTUGUESA...

San Francisco Xavier y San Francisco de Borja. Al lado de 
la imagen del fundador, los dos novicios beatificados en 
1605, Estanislao Kostka y Luis Gonzaga. Las demás figu-
ras, casi todas de mártires de la Compañía, son represen-
tadas con los atributos de sus suplicios, y están dispuestas 
simétricamente en la parte norte y sur. 

¿Cuales serían, entonces, los antecedentes y los reper-
torios posibles para tal programa iconográfico? 

La sala de recreación del noviciado jesuita de 
Sant’Andrea al Quirinale, en Roma, exhibía imágenes de 
los mártires del siglo XVI e inicio del XVII, incluyendo los 
cuarenta mártires de Brasil.   

La obra del Padre Antonio Francisco Cardim; Elogios, 
e ramalhete de flores borrifado com o sangue dos religiosos da 
Companhia de Jesus: a quem os tyrannos do Imperio de Jappão 
tirarão as vidas, com o Catálogo de todos os religiosos, & secu-
lares, que forão mortos naquelle Imperio, até o anno de 1640, 
publicada en Lisboa por Manoel da Sylva, en 1650; quizá 
nos pueda indicar una pista para entender más de los mo-
delos textuales del programa. 

El texto de Cardim establece una clara conexión en-
tre el elogio biográfico de los miembros mártires de la 
Compañía y las noticias contenidas en las Cartas Anuas, 
que eran como relatos resumiendo las actividades reali-
zadas, que los padres provinciales eran obligados a enviar 
a Roma contando los resultados obtenidos durante su 
ejercicio. En estas cartas había siempre los necrológicos, 
o sea, los elogios fúnebres, resaltando, en particular, aque-
llos que se habían destacado en actividades misionarias, 
por su santidad de costumbres, doctrina, abnegación, y 
principalmente por haber sido martirizados. Tal vez se-
ría posible ver la serie de retratos del techo de Salvador 
como una traducción figurativa de este género literario 
apologético en que la imagen del individuo aparece como 

Fig. 1  Pormenor del techo de la sacristía de la iglesia jesuítica de Salvador 
de Bahía. Catedral-Basílica. Salvador da Bahía. Brasil. 
Foto: Renata Martins, 2012. 

Fig. 2  Pormenor del techo de la sacristía de la iglesia jesuítica de Salvador 
de Bahía. Catedral-Basílica. Salvador da Bahía. Brasil. Detalle. 
Foto: Renata Martins, 2012. 

Fig. 3  Mono. Pormenor del techo de la sacristía de la iglesia jesuítica 
de Salvador de Bahía. Catedral-Basílica. Salvador da Bahía. Brasil. Detalle.
Foto: Renata Martins, 2012. 



213VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

elemento de una serie destinada a construir una galería de 
personajes ilustres.

En este sentido, aún más importante que el retrato 
del individuo es la repetición de una serie de tipos, ca-
racterizados por atributos y por las molduras evocando el 
paisaje, la flora y la fauna del mundo exótico en que los 
jesuitas fueron llamados a ejercer su misión. La relación 
entre exotismo, grotesco y exaltación de los mártires, está 
presente en las ilustraciones de la obra del jesuita Mathias 
Tanner (Praga, 1675), La Compañía de Jesús militando hasta 
la muerte: en Europa, África, Ásia e América contra los infieles, 
Mahometanos, judíos, heréticos, impíos, en defensa de Dios, de 
la Fe, de la Iglesia y de la Religión, o sea, vida y muerte de los 
miembros de la Compañía de Jesús, que sufrieron muerte violen-
ta en todo el mundo por causa de la fe y de la virtud. 

Todo eso, nos lleva a creer que el trámite específico 
del programa iconográfico del techo de la sacristía de Sal-
vador pueda ser el conjunto de retratos realizados por el 
alemán Matheus Greuter, intitulado en castellano, Imáge-
nes y nombres de algunos miembros de la Compañía de Jesús que 
fueron muertos por causa de la fe o de su piedad desde el año 
de 1549 hasta 1607, editado por Matheus Greuter y Paolo 
Maupin (Roma, 1608). A partir de esta fuente, el graba-
dor y editor flamenco Jan Bussemacher realizó una gran 
estampa en que los retratos de jesuitas son organizados de 
manera muy parecida a la de Salvador.

Cabe investigar cuanto del repertorio de la fauna y de 
la flora brasileña o americana presente en las grotescas 
de las molduras, sea derivado de ilustraciones científicas 
existentes en volúmenes que podrían estar guardados en 
la biblioteca del Colegio de Bahía, compuesta por cerca 
de 15000 títulos. Por ejemplo, la obra Historia Naturae 
(Amberes, 1635) del jesuita madrileño Juan Eusebio Nie-
remberg, publicada e ilustrada con grabados de fauna y 
flora exóticas, en su mayoría americanas1. Las obras com-
pletas de Nieremberg se encontraban en la Biblioteca del 
Colegio de Vigia2 y siete tomos en el Colégio do Río de 
Janeiro3. Una de las obras que también puede servir de 
modelo, es la História dos Animais e Árvores do Maranhão, 
con diseños y apuntamientos del franciscano Frei Cristó-

vão de Lisboa, tomados en el Norte de Brasil, entre los 
años de 1624 y 16274. 

LAS SACRISTÍAS DE LAS IGLESIAS DE BELÉM DA 
CACHOEIRA EN BAHÍA Y DE EMBU DAS ARTES 
EN SÃO PAULO

Dos sacristías jesuíticas en el Estado de Brasil se des-
tacan por una decoración inspirada en motivos chinos, la 
del Seminario de Nossa Senhora de Belém da Cachoeira en 
Bahía, y la sacristía de la Iglesia y Residencia de M`Boy Mirim 
en São Paulo.

La fundación del Seminario de Cachoeira remonta al año 
de 1686, también por iniciativa del Padre Alexandre Gus-
mão. Los documentos del Archivo Histórico de la Compañía 
de Jesús en Roma (ARSI), mencionan el ornato, mirifice 
(admirable), de la sacristía en 1707 y en 1725. Todavía 
apenas en el documento de 1725 se habla de variis picturis 
(pinturas variadas)5.

En 29 de diciembre de 1707, una carta de Johan-
nes Antonius Andreonni, autor del conocido Cultura e 
Opulência do Brasil, publicado en Lisboa en 1711, dice que 
“el edificio doméstico ya fue terminado. La Iglesia y la sa-
cristía fueran ornadas de manera admirable”6.

El Catálogo Trienal de la Provincia Brasílica del año de 
1725, dice que “la sacristía fue ornamentada y decorada 
de manera admirable con pinturas. Y el edificio domésti-
co finalmente fue aumentado en muchas cosas y reforma-
do en muchas cosas”7. 

Antes del año de 1709, llega a Salvador de Bahía el je-
suita arquitecto, pintor y escultor francés Carlos Belleville 
(1657-1730)8, que había pasado, a partir de 1698, cerca de 
diez años en China, en la Misión de Macao y de Cantão, 
usando el nombre chinés de Wei-Kia-Lou. 

Varios autores atribuyen a Belleville la pintura del te-
cho de la sacristía del Seminario de Cachoeira. Tal atribu-
ción tiene como base la calidad y la técnica de la pintura 
muy próximas a las de los artistas de la Corte de China 
en aquella época. A pesar de ser muy probable la interven-

1 Acerca del jesuita madrileño Juan Eusebio Nieremberg, ver López, 2014. 
2 “Catálogo da Livraria da Casa da Vigia”, Archivum Romanum Societatis Iesu (ARSI), Brasiliae 28 (Inventarium Maragnon), fls. 18v-23r. Ver Catálogo 

completo em Leite, 2004, v. 4, pp. 160-167. 
3 Almeida, 1973, n° 301, pp. 212-259. 
4 Lisboa, 1967, y también Lisboa, 2000. 
5 ARSI, Brasiliae 6, fl. 157 v. 
6 ARSI, Brasiliae 6, fl. 65. 
7 “Sacristia picturis variis mirifice ornata et decorata est. Edificium tandem domesticum in multis auctum et in multis reparatum”, Catalogus Tercius 

ex Triennalibus Rerum Temporalium Provinciae Brasilicae Romam Missus Anno 1725, ARSI, Brasiliae 6, 157v. Traducción del Latim, Prof. Dr. Luciano 
Migliaccio (FAUUSP). 

8 Sobre o jesuíta francês Carlos Belleville, ver Leite, 1953, pp. 129-130. 



214 DIÁLOGOS CULTURALES EN EL ARTE DE LA AMÉRICA PORTUGUESA...

ción de Belleville en la ejecución de esta obra, hasta ahora 
no se ha encontrado pruebas, ni se conocen otras obras 
comparables.

El arqueólogo Carlos Etchevarne, estudiando la ce-
rámica oriunda de excavaciones en el Patio del Colegio 
de los Jesuítas9, observó la presencia de muchos frag-
mentos de cerámica china, entre ellas, las con caracte-
rísticas de la época del imperador Kangxi de la dinastía 
Qing, del 1661 al 1722, período en que Belleville estuvo 
en China, de composiciones florales en rojo, azul y do-
rado, inspiradas en las gramáticas japonesas imari (ca. 
1700 - 1750).

Fragmentos de este tipo de cerámica, entre aquellas de 
otras dinastías chinas, están expuestas en el Museo Náutico 
de Salvador y también en el Museu Naval e Oceanográfico 
da Marinha no Río de Janeiro, procedentes del navío Nossa 
Senhora do Rosário e Santo André viniendo de Goa, y naufra-
gado en la Bahía de Todos os Santos en 1737. 

A la pintura de este tipo de cerámica parece remon-
tar el repertorio de la pintura del techo del Seminario de 
Belém da Cachoeira, que se presenta dividido en paneles 
cuadrados con molduras en azul y rojo. Cada panel con-
tiene molduras concéntricas doradas y una guirnalda de 
flores pintadas de forma naturalista en blanco, dorado 
y variados tonos de rojo; todo sobre un fundo negro la-
queado. Entre las flores se destacan crisantemos, rosas, 
camelias y flores de Loto, típicas del repertorio japonés. 
Los motivos dorados también vegetales, pero estilizados, 
parecen extraídos del repertorio de la pintura de laque del 
mobiliario oriental. 

La torre de la iglesia de Belém da Cachoeira, toda re-
vestida con fragmentos de cerámica y con platos chinos, 
especialmente aquellos con decoración de colores azul y 
blanco, también demuestra el aprecio y la profusión de la 
cerámica proveniente de la China en Bahía en el período 
colonial, y en particular en el contexto jesuítico de Belém 
da Cachoeira.

Según las noticias del Padre Serafim Leite publicadas 
en 193810, La Aldea de M’Boy Mirim, Iglesia y Residen-

cia de Nossa Senhora do Rosário, hoy Embu das Artes en 
São Paulo; en origen era propiedad de los padres del je-
suita Francisco de Morais, primo del bandeirante Fernão 
Dias Paes (1608-1681), conocido como el “Cazador de 
Esmeraldas”. 

La primera donación por Fernão Dias fue hecha en 24 
de enero de 1624, y la donación definitiva ocurrió por el 
testamento de Catarina Camacho, madre del jesuita, el 15 
de octubre de 1663. El Padre Belchior Pontes (1644-1719) 
ordenó la construcción de la Iglesia en su lugar definitivo. 
Algunos años más tarde, Domingos Machado, superior de 
la Aldea de M’Boy entre 1720 y 1748, mandaría edificar al 
lado de la Iglesia, la residencia con patio interno. 

Aún no se conocen los datos exactos de la construc-
ción de la iglesia ni siquiera el autor de su proyecto, pero 
la Carta Anua del 1735, dice que la capilla mayor y la ca-
pilla lateral fueron en aquel año renovadas, con “obras 
de escultura, también, perfectamente acabadas y artística-
mente doradas”11.

En 1752, el Padre Emmanuel Fonseca escribe sobre la 
vida del jesuita Belchior Pontes y menciona la ornamen-
tación de la Iglesia de M’Boy, retablo tallado y dorado, 
imágenes, cito: “La ha dedicado a Nuestra Señora del Rosa-
rio, poniendo en ella una hermosa imagen, queriendo que 
hasta por los ojos entrara un cordial afecto a tan Soberana 
Señora. Se ve hoy este templo ornado de un hermoso reta-
blo de talla primorosamente labrado, y dorado”12.

Entre las imágenes, la de San Miguel Arcángel había 
alcanzado una fuerte devoción por parte de los indios13: 
“Se ve también en él una hermosa imagen de São Miguel, 
cuya devoción se pega fácilmente en el corazón de los In-
dios porque como representa el triunfo, que alcanzó del 
Demonio, lo quieren por guía, y Patrono para semejantes 
encuentros”14.

Dos inventarios de la expulsión, de los años 1759 y 
1760, cuyas copias están guardadas en el Archivo del Estado 
de São Paulo15, describen la iglesia y la residencia: bienes 
de la iglesia, oro y plata, libros, ornamentos como tejidos, 
paramentos; además de instrumentos musicales. 

9 Etchevarne, 2006, pp. 53-79, Etchevarne, C., 2004, pp. 29-37. 
10 Leite, 2004. 
11 Arsi, Brasiliae 10 (2), 363v. 
12 Fonseca, 1752, pp. 139-144. 
13 Hay una imagen de San Miguel Arcángel conservada en el Museo de Arte Sacra de Embu. Hay también noticias de otra imagen de mayor dimen-

sión, que fue robada de la Iglesia en los años 1990. 
14 Fonseca, 1752, pp. 139-144. 
15 Inventario de 29 de noviembre de 1759, 12 fls. (Autos de Inventário e Sequestro feito nos que se acharão na Aldeya de M boy termo da Cidade de Sam 

Paulo administrada pelos Padres da Companhia da dita Cidade a que procedeo o Doutor Ouvidor geral João de Souza Filgueiras por ordem do Ilustríssimo, e 
Excelentíssimo Senhor Conde de Bobadella) e Inventario de 28 de marzo de 1760, 14 fls. (Auto de entrega por Inventario de todos os ornamentos, pratta, ouro, 
Imágenes, e vazos sagrados, Alfaias, e mais móvel pertencentes a Igreja da Aldea de M Bôy que foi administrada pelos Padres Jesuítas, e mandou fazer o Doutor 
Joam de Souza Filgueiras Ouvidor geral desta Commarca de Sam Paulo). Documentos pertenecientes al Archivo Público del Estado de São Paulo. In: S. 
Manuscritos. T.C.I. Inventarios y Documentos de Terras Xerocados del Tribunal de Justicia Federal. Años 1672-1862. Caixa - I. Orden 9391.



215VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Entre las ropas de cama y de mesa, están listadas “Dos 
hamacas pequeñas de algodón” y un “telar de hamacas”. 
La plumaria también aparece, tanto en el Inventario de 
1759: “una Caja en que están nueve Sayotes (faldas) y otros 
aderezos de las danzas de los indios Carijós”; y en el Inven-
tario de 1760 los mismos nueve sayotes solo que “para las 
danzas de los curumins [niños] por la Fiesta”. Los Carijós 
eran indígenas que ocupaban el territorio brasileño desde 
Cananeia en São Paulo hasta la Lagoa dos Patos en el Río 
Grande do Sul, con noticias desde el siglo XVI. 

De acuerdo con Luísa Wittmann, manifestaciones 
musicales nativas sucedían en las Misiones Jesuíticas, por 
ejemplo, en las misas cantadas, que contenían a veces per-
formances tradicionales hechas por los amerindios16. 

Sobre los cantos y fiestas de los indios curumins en las 
iglesias hay, por ejemplo, un relato de José de Anchieta 
en la Aldea de São Vicente, litoral de São Paulo en 1596, 
donde describe las fiestas, y la utilización por los niños 
indígenas (meninos da terra) de diademas de plumas de 
pájaros y pinturas corporales, en danzas portuguesas, con 
tambores y violas. 

Por otro lado, entre los bienes mencionados en el In-
ventario de 1759, existen también piezas de cerámica china, 
como por ejemplo: “un purificatorio de Cerámica de In-
dia con su platillo”; “cuatro tazones de cerámica de Ma-
cao”; y “dos platos de la dicha Cerámica (de Macao)”.

Según los Inventarios de 1759 y 1760, habrían varias 
imágenes en la sacristía, algunas aún conservadas, como 
la de Santa María Magdalena. En cuanto a las pinturas, 
son mencionados “seis Paneles, pinturas de Roma”, de los 
cuales no tenemos noticias hasta el momento. 

No encontramos documentos que mencionen las pin-
tura del techo de la sacristía, que esta dividido en nueve 
artesonados rectangulares decorados, cada cual con un 
emblema de la Pasión de Cristo (Fig. 4), envuelto por de-
licadas flores que parecen retiradas de cartelas de tejidos 
y aún chinoiseries de colores rojo y blanco (Fig. 5); lo que 
llama otra vez la atención para los aportes orientales en la 
decoración de espacios religiosos jesuíticos en la América 
Portuguesa.

Existen en la Residencia de M’Boy, hoy Museu de Arte 
Sacra de Embu, cuatro leones tallados en madera que apa-
rentemente debían servir para sostener un ataúd en que 
se solía exponer el cuerpo del Cristo muerto (Fig. 6). Los 
modelos para esas esculturas, hoy ya sin su policromía ori-
ginal, son los llamados leones o perros de Fu, muy conoci-
dos en el arte funerario chino. Sin embargo su ejecución, 
por lo que parece a un simple examen estilístico, no se 
puede atribuir a la mano de un escultor formado en la 
tradición oriental. 

Fig. 4  Pormenor del techo de la sacristía de la iglesia jesuítica de Nossa 
Senhora do Rosário de la Aldea de M`Boy Mirim. Embu das Artes. São Paulo, 
Brasil. Foto: Renata Martins, 2014. 

Fig. 5  Pormenor del techo de la sacristía de la iglesia jesuítica de Nossa 
Senhora do Rosário de la Aldea de M`Boy Mirim, Museo de Arte Sacra do 
Embu. Embu das Artes. São Paulo, Brasil. Foto: Renata Martins, 2014.

16 Wittmann, 2011.  



216 DIÁLOGOS CULTURALES EN EL ARTE DE LA AMÉRICA PORTUGUESA...

A lo que sabemos, no hay noticias sobre jesuitas artí-
fices en M’Boy Mirim o en el Estado de São Paulo, que 
tengan una experiencia anterior en China, como sucedió 
con Carlos Belleville en Belém da Cachoeira. Otros leo-
nes semejantes, pero esculpidos en piedra, pertenecen al 
Convento de los Franciscanos en João Pessoa en Paraíba.

 

LAS SACRISTÍAS DE LAS IGLESIAS JESUÍTICAS 
DE BELÉM Y VIGIA EN EL GRÃO-PARÁ

Los jesuitas solo se establecen definitivamente en el 
Norte de Brasil, São Luís do Maranhão, en el año de 1622; 
y en el Amazonas, en la ciudad de Belém do Pará, en 1653. 
Las principales fundaciones de los jesuitas en el norte de 
Brasil17, fueron: la Iglesia y Colégio de Nossa Senhora da Luz 
en São Luís do Maranhão de 1699; la Iglesia de São Fran-
cisco Xavier y Colegio de Santo Alexandre en Belém do 

Grão-Pará, 1718; y la Iglesia de la Casa-Colegio de la Madre 
de Deus de Vigia, también en el Grão-Pará, cerca de 1740. 

En la Amazonía hay también registros en los inventarios 
de la expulsión de 1760 (ARSI, Brasiliae 28)18 de cerámica 
procedente de las Indias. En el Colegio jesuítico de Santo 
Alexandre de Belém, había “25 até 30 decenas de piezas de 
cerámica de India, y Venecia de varias grandezas”. 

El inventario de Vigia, menciona en altar mayor, “una 
imagen de Santo Christo de marfil de palmo”, probable-
mente una pieza de arte indo-portuguesa. Son también 
citados dos dientes de marfil en el Inventario del Colegio 
de Belém. Un frontal de altar hecho de seda da China 
también aparece en la Capilla del Colegio de São Luís. 

La cultura de la cerámica no está solo presente con pie-
zas oriundas del Oriente, pero también producidas local-
mente o de origen portuguesa. El inventario de la botica 
de Belém aún menciona “cerámica de barro de la tierra, 
y do Reyno”.

En los techos de las sacristías de Belém y Vigia, tene-
mos ejemplos de pinturas de tradición emblemática, de 
gran interés también por la presencia de libros de emble-
mas en el Catálogo de la librería de Vigia. 

Estos libros, hoy desaparecidos, serían aquellos de los 
jesuitas Jeremias Drexelius (Opera Omnia, incluindo o De 
Aeternitate Considerationes); Francisco Garau (El Sabio ins-
truído de la naturaleza); Juan Eusebio Nieremberg (todas las 
obras); y además de autores que no pertenecían a la Com-
pañía; Filippo Picinelli (Mundus Symbolicus); Covarrubias 
(Sebastián o Juan; Emblemas Morales); Juan de Solorzano 
Pereira (Emblemata Centum), Ottavio Scarlatini (Homo Fi-
guratus et Symbolicus) y Frei João dos Prazeres (O Príncipe 
dos Patriarcas São Bento). 

En Belém la pintura sobre fundo blanco, incluyendo 
emblemas, florones, grotescas, abraza todo el revestimien-
to del techo (Fig. 7). A través de la documentación origi-
nal sabemos que en dos momentos diversos (1671 y 1720) 
había en la sacristía cuadros figurando la vida de Cristo, 
confirmando que el programa iconográfico había sido 
consagrado a Jesús. 

En cada uno de los cuatro cantos del techo se encuen-
tra un emblema (figura y mote), acompañado de una 
inscripción alusiva al nombre de Jesús. El primero con 
el mote Fugat ut Fulget (“ahuyenta con su brillo”), con el 
dicho Nomen Terribile (‘nombre terrible’). En la figura, con 
fuerte contraste entre luz y tinieblas, pájaros negros vuelan 
hacia la obscuridad, repelidos por la luz del sol naciendo 
(Fig. 8). El emblema puede ser interpretado de forma li-
teral, o también alegórica, como figura moral, motivando 

Fig. 6  Pormenor de uno de los cuatro leones entallados en madera en la 
Iglesia de Nossa Senhora do Rosário do Embu. Museo de Arte Sacra do Embu. 
Embu das Artes. São Paulo. Brasil. Foto: Renata Martins. 2014.

17 Ver Martins, 2009. 
18 Martins, 2009, v. 2.



217VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 7  Pintura del techo de la sacristía de la iglesia jesuítica de San Francisco 
Xavier del Colegio de Santo Alexandre en Belém. Museo de Arte Sacra do Pará. 
Belém do Pará. Amazonía, Brasil. Foto: Renata Martins. 2010. 

Fig. 8  Pormenor del emblema Fugat ut Fulget de la pintura del techo de la sacristía 
de la iglesia jesuítica de San Francisco Xavier en Belém. Museo de Arte Sacra do 
Pará. Belém do Pará. Amazonía. Brasil. Foto: Renata Martins. 2010.  



218 DIÁLOGOS CULTURALES EN EL ARTE DE LA AMÉRICA PORTUGUESA...

varias relaciones con el contexto de la misión en Amazo-
nía. El jesuita portugués João Daniel en su obra Thesouro 
Descoberto no Máximo Rio Amazonas (1722-1766)19, relacio-
na la obscuridad a las actividades ocultas de los pajés, los 
curanderos indígenas, apoyándose en la sentencia de San 
Juan Evangelista: “El que actúa mal, odia la luz”.

En O Príncipe dos Patriarcas S. Bento, obra presente en 
la biblioteca de Vigia, Frei João dos Prazeres explora am-
pliamente las imágenes de los pájaros. El tema también 
se encuentra en el Mundus Symbolicus de Filippo Picinelli, 
nombrado en la biblioteca de Vigía. 

Cuanto a la imagen del sol, el Libro I de la obra de 
Picinelli es totalmente dedicada a los cuerpos celestes, un 
tema muy frecuente en los emblemas elaborados por la 
Compañía e igualmente muy utilizado en el arte colonial 
latino-americano. 

En el emblema 446 de Symbolographia Sive de Arte Sym-
bolica Sermones Septem, de autoría del jesuita Jacopo Bos-
chio, publicado en Augsburgo en 1701, aparece el mote 
Affulget Et Fugat (“brilla y ahuyenta”). Ese emblema se re-
fiere a uno de los milagros relatados en la Vida de Santo 
Ignacio. La aurora está retratada, y como en el emblema 
de Belém, el nacer del sol se demuestra implacable espan-
tando los pájaros nocturnos, de mal augurio. 

El segundo emblema lleva el mote Lux, Cibus et Medici-
na (“luz, alimento y remedio”), con el dicho Nomen Admi-
rabile (“nombre admirable”). En la figura una mano sale 
de una nube, sosteniendo una jarra de que cae un líqui-
do, probablemente óleo, en lo que parece ser un terreno 
pedregoso. El emblema podría referirse a los escritos de 
San Bernardo de Claraval (1090-1153). En su Comentario 
al Cantar de los Cantares, él habla del caelestis medicus (“mé-
dico celeste”), repitiendo la frase Oleum effusum nomem 
tuum (“Tu nombre es bálsamo derramado”).

El tercer emblema tiene el mote Sonum Dulcedo Seque-
tur (“la dulzura seguirá el sonido”), con el dicho: Nomen 
Delectabile (“nombre amable”). En su figura una mano sale 
de una nube para tocar una campanilla atrayendo abejas 
de una colmena. En el Mundus Symbolicus de Picinelli, la 
colmena es la ciudad celeste, sin mal, y también una ima-
gen de la Eucaristía. 

En el libro de emblemas del jesuita Franz Reinzer 
(1661-1708), Metereologia Philosophico-politica (Augsburgo, 
1698), hay un emblema, publicado en repertorio de em-
blemas jesuíticos de Richard Dimler e Peter Daly, cuyo 
mote es Dulcedo Sequetur (“la dulzura seguirá”). En su pictu-
ra, un hombre atrae abejas de sus colmenas, produciendo 
un sonido con un instrumento. El mensaje de este emble-
ma parece decir que atendiendo a la llamada del nombre 

Fig. 9  Pintura del techo de la sacristía de la iglesia jesuítica 
de la Casa-Colegio de la Madre de Deus en Vigia. Pará. Amazonía. Brasil. 
Foto: Renata Martins. 2010.

Fig. 10  Pormenor del emblema Electa ut Sol de la pintura del techo 
de la sacristía de la iglesia jesuítica de la Casa-Colegio de la Madre 
de Deus en Vigia. Pará. Amazonía. Brasil. Foto: Renata Martins. 2010. 

19 Daniel, 2004. 



219VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

de Cristo, es posible tolerar adversidades y sufrimientos, 
que se transformarán enseguida en dulzura.  

El cuarto y último emblema tiene el mote Rejicit aut 
Frangit (“repele o quiebra”), con el dicho Nomen Invinci-
bile (“nombre invencible”). En la figura, una mano sale 
de una nube con un escudo, que repele o quiebra unas 
flechas rojas que lo alcanzan. El tema de las flechas que se 
quiebran al tocar un escudo fue abordado también por el 
jesuita João Daniel en su Tesouro Descoberto, que nos habla 
del “pecho de acero”, del  “capacete”, de la “impenetrable 
veste de malla”, que fueron la “armadura de malla de la 
Compañía”. En Teatro d’ Imprese (Veneza,1623) de auto-
ría del abad Giovanni Ferro (1582-1630), hay un tópico 
intitulado scudo, brocchiere, rotella, targa, targone, donde se 
puede ver un emblema con un escudo, y el mote Aut Repe-
llit Aut Frangitur (“repele o se quiebra”), que exprime idea 
semejante al emblema de Belém, Rejicit Aut Frangit (“repe-
le o quiebra”). 

A su vez en Vigía el programa iconográfico de la sa-
cristía es dedicado a la Virgen María, tanto la pintura 
emblemática de su techo, como también los paneles cua-
drangulares, en parte todavía conservados (ocho entre los 
diez originales), retratando episodios de la vida de Nuestra 
Señora. 

El techo pintado en tonos de azul, rojo y ocre fue re-
partido en cuatro grandes artesonados, decorados por 
florones, vasos de flores, brutescos y cuatro emblemas ma-

rianos, uno en cada división, relacionados a los cuerpos 
celestes: el sol, la luna y las estrellas (Fig. 9).

La interpretación de las figuras y motes de los emble-
mas de la sacristía de Vigía es más fácil que en el caso de la 
iglesia de Belém, puesto que son muy conocidos sus motes 
o lemas, Electa Ut Sol (“Electa como el sol”) (Fig. 10); Pul-
chra Ut Luna (“Bella como la Luna”); Stella Maris (“Estre-
lla del Mar”); e Stella Matutina (“Estrella Matutina”). Este 
conjunto vendría desde el siglo XV, cuando la Virgen ya 
aparece rodeada por símbolos, alegorías e inscripciones, 
aludiendo a trechos del Viejo Testamento, anunciando la 
pureza inmaculada de María, cristalizando una tipología 
llamada Tota Pulchra20. 

CONCLUSIONES

En la América Portuguesa, numerosos inventarios 
de bienes documentan la presencia de objetos de origen 
oriental junto con libros de emblemas, libros ilustrados, 
colecciones de grabados, y también objetos de la cultura 
material indígena. El estudio de esas fuentes puede ayu-
dar a comprender las formas del mestizaje en el reperto-
rio utilizado por los artistas que decoraron los espacios 
de capillas, iglesias y colegios de la Compañía, dando una 
contribución fundamental para el estudio de la estética y 
de la cultura material del Barroco latinoamericano.

 

20 Sebastián, Monterrosa y Terán, 1995, p. 60. 



220 DIÁLOGOS CULTURALES EN EL ARTE DE LA AMÉRICA PORTUGUESA...

BIBLIOGRAFÍA

Almeida, A. M. De (1973), “Auto de inventário e avaliação dos livros 

achados no Colégio dos Jesuítas do Río de Janeiro e seques-

trados em 1775”, en Revista do Instituto Histórico e Geográfico 

Brasileiro - IHGB, Rio de Janeiro, n° 301, pp. 212-259.

Daniel, J. SJ. (2004), Tesouro Descoberto no Máximo Rio Amazonas, Río 

de Janeiro / Belém, Contraponto / Prefeitura de Belém, 2v.

Etchevarne, C. (2006), Aspectos da cerâmica colonial do século XVII, em 

Salvador, Bahia, Clio Série Arqueológica, Recife, Universidade 

Federal de Pernambuco (UFPE), v. 1, p. 53-79.

Etchevarne, C. (2004), Escavações Arqueológicas em âmbito urbano. O caso 

da antiga igreja da Sé de Salvador, Clio Arqueológica, n° 17, Re-

cife, Universidade Federal de Pernambuco (UFPE), pp. 29-37. 

Fonseca, E. (1752), Vida do Padre Belchior Pontes da Companhia de Jesus 

da Província do Brasil, Lisboa, Officina de Francisco da Silva. 

Leite, S. SJ. (1953), Artes e Ofícios dos Jesuítas no Brasil (1549-1760), Lis-

boa / Rio de Janeiro, Edições Brotéria / Livros de Portugal. 

Leite, S. SJ. (2004), História da Companhia de Jesus no Brasil [1938], 

Edições Loyola, San Pablo, 4 v. 

Lisboa, Fr. C. de (2000), História dos Animais e Árvores do Maranhão, Lisboa, 
Comissão Nacional para as Comemorações dos Descobrimentos 
Portugueses / Instituto de Investigação Científica Tropical. 

Lisboa, Fr. C. de (1967), História dos Animais e Árvores do Maranhão. Pelo 
muito reverendo Padre Fr. Christovão de Lisboa Calificador do Santo 
Officio, e fundador da Custodia do Maranhão da Recolecção de San-
to Antonio de Lisboa, Lisboa, Arquivo Histórico Ultramarino / 
Centro de Estudos Históricos Ultramarinos. 

López, J. R. M. (2014), Arte y Ciencia en el Barroco Español: História na-
tural, colecionismo y cultura visual. Madrid, Estudios Gráficos 
Europeus.

Martins, R. M. A. (2009), Tintas da Terra, Tintas do Reino: Arquitetura e 
Arte nas Missões Jesuíticas do Grão-Pará (1653-1759), Faculdade 
de Arquitetura e Urbanismo da Universidade de São Paulo 
(FAUUSP), San Pablo, Tesis Doctoral. 

Sebastián, S. (1995), Monterrosa M., Terán, J. A., Iconografía del Arte del 
Siglo XVI en México, Zacatecas, Gobierno del Estado de Zaca-
tecas, p. 60.

Wittmann, L. T. (2011), Flautas e Maracás: Música nas Aldeias Jesuíticas 
da América Portuguesa (séculos XVI e XVII). Universidade Esta-
dual de Campinas (Unicamp), Tesis Doctoral. 



221VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

BERNARDO DE LEGARDA: HACEDOR DE PASIONES.
 SOBRE EL EROTISMO ESCULTÓRICO DEL BARROCO

ANDREA PANTOJA BARCO / COLOMBIA

Nada es más turbador que los movimientos incesantes de lo que parece inmóvil.
G. Deleuze

1. INTRODUCCIÓN

El barroco no podrá ser nunca y exclusivamente con-
siderado como un estilo –aunque haya sido el arte 
el indicio de este nuevo estado cultural– es más 

bien un concepto histórico que comprende los tres prime-
ros cuartos del siglo XVII en Europa y hasta el siglo XVIII 
en Hispanoamérica (conexión geográfico-temporal); pero 
que dadas sus características aún conserva –en América– 
su vigencia, lo cual impide trazar los límites de su exacta 
periodicidad. Esto necesariamente nos remite a consi-
derar que el barroco es fundamentalmente un “estado” 
cultural particular en el que se desenvuelven las acciones 
humanas que en conjunto y con la violencia generalizada 
con la cual se presentan, crean, como lo afirmará Mara-
vall “un sentimiento de amenaza e inestabilidad de la vida 
social y personal, dominado por fuerzas de imposición re-
presiva que están en la base de la gesticulación dramática 
del hombre barroco y que permiten llamar a este con tal 
nombre” (Maravall, 1980: 29). Pese a que es esto lo que 
caracteriza al barroco, suele establecerse una distinción 
entre el barroco de los países protestantes y el de los países 
católicos, también conocido como barroco de la Contra-
rreforma; es éste último el que ocupará nuestro interés a 
partir de tres obras escultóricas: San Joaquín, Santa Ana 
y la Inmaculada Concepción, atribuidas a Bernardo de 
Legarda y localizadas en la Catedral Nuestra Señora de la 
Asunción en Popayán, Colombia.

Evidentemente nos ubicaremos en la llamada Escuela 
Quiteña, que en lo referido a la escultura, fue “muy apre-

ciada a lo largo y ancho del continente, por las cualida-
des concretas que la caracterizaban como la exquisitez de 
su ejecución, su colorido y sus detalles y, sobre todo, su 
gracia, una especial cualidad de elegancia y encanto espi-
ritual. Entre sus rasgos principales se hallan las graciosas 
formas con movimientos serpenteados, los paños flotan-
tes, las superficies pulidas, la viva policromía entrelazada 
con dibujos chinescos dorados y estofados y unos rostros 
refinados.” (Lucano, 2010: 38) 

2.  SOBRE LA HISTORICIDAD 
 DE LAS IMÁGENES Y LOS MOTIVOS 

2.1. Pasajes de los apócrifos: 
 el matrimonio como sacralidad

El modelo de familia católica (Conc. Trento, 1563: S. 
XXIV) se verá fortalecido con la frecuente aparición de 
San Joaquín y Santa Ana, personajes fundamentales en la 
vida de María y sobre cuyos hombros descansará el con-
cepto de matrimonio en la América colonial.

La estabilidad social del Nuevo Mundo, sus virreina-
tos y sus gobernaciones, dependía de la estructura de la 
familia, la cual era eminentemente patriarcal y enmarcada 
dentro de la concepción de un matrimonio monogámi-
co, indisoluble y sagrado, el cual se constituía como único 
espacio válido y aceptado para el desarrollo de la sexua-
lidad. Pero el Nuevo Mundo era otra cosa, los cuerpos 
estaban gobernados por otras posibilidades, los sentires se 



222 BERNARDO DE LEGARDA: HACEDOR DE PASIONES -SOBRE EL EROTISMO ESCULTÓRICO DEL BARROCO-

desplegaban en una amplia gama de opciones, todas ellas 
incompresibles e inaceptadas por los europeos y sus des-
cendientes. Por eso se entiende la empresa asumida por 
las instituciones eclesiásticas, las cuales querían a toda cos-
ta implantar el modelo de unión conyugal católico, pues 
éste satisface una necesidad jurídica (política) y económica 
que asegura las alianzas y el dominio territorial, requisitos 
para sobrevivir en los nuevos territorios. 

La iconografía de estos personajes aparece con anterio-
ridad al Concilio de Trento (siglo XIII, aprox.) y se mantie-
ne después como tema recurrente, no sólo en la devoción 
popular sino también en el arte. Su historia aparece en 
los evangelios apócrifos (proto-evangelio de Santiago 1, 1):

había un hombre muy rico, [que tenía] por nombre Joaquín, quien 
hacía sus ofrendas en cantidad doble, diciendo: “el sobrante lo ofrez-

co por todo el pueblo, y lo debido en expiación de mis pecados será 
para el Señor, a fin de volverle propicio”.

Este pasaje muestra sin duda una de las características 
de San Joaquín (iglesia Catedral, Fig. 1), que podemos ver 
claramente en esta imagen de bulto de tamaño natural y 
de claro naturalismo barroco que no sólo se perpetúa en 
los rasgos anatómicos especialmente los faciales, sino tam-
bién en el conjunto de elementos del cuerpo que, atavia-
do ricamente produce el movimiento barroco basado en 
la diversidad rítmica de la corporalidad del santo, dando 
con esto la impresión del tiempo que transcurre y de los 
atavíos que se mueven ejecutando un desplazamiento. 

Con un excelente estofado ornamental sobre la mag-
nífica talla en madera, la Escuela Quiteña hace gala de 
su refinamiento al confeccionar los atavíos de este perso-

Fig. 1  San Joaquín. Iglesia Catedral. Nuestra Señora de la Asunción. 
Popayán. Foto: Alfredo ValdeRuten Vidal.

Fig. 2  Santa Ana. Iglesia de Santo Domingo. Popayán. 
Foto: Alfredo ValdeRuten Vidal.



223VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

naje: una exquisita túnica de rabino de amplias mangas, 
decorada con hojarascas doradas –esgrafiado– de gran ta-
maño que destacan sobre el fondo negro y que se ciñe a 
la cintura con una ancha faja roja, completándose toda 
la vestimenta con una capa real de color rojo, orlada en 
oro, perfeccionada con motivos ovales, un gorro de color 
dorado y rojo, y los zapatos que cubren los pies; sin duda, 
el escultor ha sabido captar y plasmar bellamente la con-
dición social y espiritual de este personaje, agregando a la 
rica vestimenta detalles anatómicos de gran exquisitez y 
elaboración, como la larga barba negra, suave y pulimenta-
da que se arremolina contra la barbilla, dándole al rostro 
la sabiduría y la templanza propia de la madurez pero tam-
bién un halo de juventud impetuosa.

Algo muy propio de la escuela americana –y dentro de 
ésta la Escuela Quiteña–, es otorgarle a las piezas barrocas 
el movimiento y la vitalidad propios de lo viviente; es así 
como el cuerpo del santo se inclina ligeramente a la dere-
cha con la suave flexión de la rodilla de ese lado, lo que 
ejerce cierta fuerza sobre el bastón de apoyo, ligera incli-
nación que le imprime circulación, actividad y vivacidad y 
crea igualmente la sensación de espacialidad y dinamismo 
con la que San Joaquín se abre paso y avanza con gracili-
dad, mientras sus movimientos corporales agitan su vesti-
do y crean gruesos dobleces que caen como adormilados; 
el movimiento del cuerpo que se extiende y se prolonga en 
el ropaje, no puede ser otro que el de la premura por llevar 
al altar la ofrenda del corderillo blanco. 

La técnica barroca no solamente se presenta en el na-
turalismo de las tallas sino que además se transmite en 
la totalidad de la escena a la que asistimos de la mano 
del santo, una escena inacabada (Orozco Díaz , 1989) que 
pone de manifiesto el juego de incorporación típico del 
barroco, en el cual nos vinculamos tanto al movimiento 
de las esculturas con la totalidad de sus elementos, como 
al estado virtuoso de San Joaquín, que dichos elementos 
expresan. 

De Santa Ana, el proto-evangelio de Santiago, IV, 1, 
nos cuenta que ésta era una mujer que esperaba pacien-
temente la bendición de Dios en un hijo, pues ya había 
entrado en años y su esterilidad había sembrado en su 
corazón la aflicción de la soledad; sin embargo, 

He aquí que un ángel del señor apareció ante ella y le dijo: “Ana, 
Ana, el Señor ha escuchado y atendido tu súplica. Concebirás y 
darás a luz y se hablará de tu posteridad en toda la tierra”

La esperanza del anuncio se refleja en la dulce mirada 
de Santa Ana, que en esta imagen de bulto (Fig. 2) mues-
tra la naturalidad característica de la escultura barroca, 
donde la excelente policromía y el exuberante estofado de 
grandes flores doradas, se destacan sobre la larga túnica 

verde, que además está ceñida a la cintura con una faja do-
rada y hace resaltar el tocado blanco y florido que cubre su 
delicada cabeza y cuello, y cae como desvanecido sobre los 
hombros y la espalda, como corresponde a su estado de 
casada. El orlado manto rojo que se recoge en los brazos 
formando abundantes pliegues, llena a la imagen de Santa 
Ana de vaporosidad y dulzura.

Todo parece indicar que Santa Ana estuviera extasia-
da contemplando algo glorioso que la envuelve: quizá el 
anuncio, mientras sus manos, que parecen no creer, te-
jen con sus movimientos la esperanza. La actividad y la 
quietud hallan en esta escultura un espacio de juego, el 
cuerpo quieto y a la vez en sobresalto, pliegues abundosos 
y apacible mirada que se pierde en el horizonte. Escena 
de asombro que Legarda nos descubre en el complejo 
dramatismo y la ampulosidad del barroco. La expresión 
del rostro sonrosado, de una policromía exquisita en con-
cordancia con el armónico movimiento del vestido refleja 
también una serenidad juvenil, la levísima y complaciente 
inclinación de la cabeza hacia la derecha invita al descanso 
y al abandono.

2.2. Advocaciones Marianas: la imagen apocalíptica

La devoción a la Virgen María tan fuerte y apasionada 
durante la Edad Media, vería en la Reforma su momento 
más crítico. La campaña antimariana adelantada por los 
reformadores, pretendía entre otras muchas cosas, despo-
jar a María de “la belleza y poesía que durante siglos de 
piedad y sensibilidad cristiana se acumularon sobre ella” 
(Sebastián, 1965:195). Pero la reacción de la Iglesia no se 
hizo esperar, pues tras declararse la “indudable” virgini-
dad de María y establecerse el dogma de su maternidad 
inmaculada, muchas órdenes religiosas del catolicismo 
emprendieron una formidable competencia por la defen-
sa mariana, generalizándose entonces la temática en toda 
la sociedad católica. De esta forma, el movimiento de re-
cuperación del culto mariano tuvo gran éxito, pues devol-
vió a la Virgen no solo los distintos nombres adquiridos 
durante muchos siglos, sino que acrecentó su encanto y 
poesía, poniéndola incluso por encima de cualquier duda 
y agravio. La Virgen Inmaculada, la siempre virginal, con-
cebida sin pecado original, se convertirá con la Contrarre-
forma en la imagen que levantada por encima de la tierra 
es inmune a los ataques de los reformadores y aún más, la 
que deshace las injurias de éstos, y también como puen-
te celestial que como “una sublime idea de Dios”, une el 
principio y el fin y simboliza el triunfo de la luz sobre las 
tinieblas. 

La devoción a la madre de Dios recibió un fuerte im-
pulso en España y en América, de hecho el 10 de mayo de 



224 BERNARDO DE LEGARDA: HACEDOR DE PASIONES -SOBRE EL EROTISMO ESCULTÓRICO DEL BARROCO-

1634 el rey Felipe IV declara a la santísima Virgen patrona 
de todos sus dominios. Acontecimiento por el cual son nu-
merosas las advocaciones a la Virgen y todas ellas derivan 
hacia funciones protectoras y atributos asistenciales que 
dependen de la apropiación cultural y transformación con-
secuente que de ellas efectúan las regiones y localidades. 

Entre las advocaciones más recurrentes se encuentran 
las que evocan el tema apocalíptico. Relacionar dicha te-
mática con la Virgen María no fue exclusivo de la Edad 
Media, sino que se extiende con gran fuerza durante los 
periodos de crisis histórica y religiosa y va hasta el siglo 
XVI. En la Contrarreforma esta temática no pasa desaper-
cibida, por el contrario y gracias a la obra del jesuita Luis 
de Alcázar, ejerce fuerte influencia no sólo en la doctrina 
de la Iglesia sino en el arte español. “La imagen definitiva 
de la Inmaculada Concepción, fundida en la visión de la 
virgen apocalíptica, se concretará en el siglo XVI en Espa-
ña, y serán principalmente las pinturas de Juan de Juanes, 
los grabados de Juan de Jáuregui y las pinturas de Murillo” 

(Trens, 1946:57), los que inauguraran la representación 
de las escenas apocalípticas tal y como nos llega ahora a 
través de esta obra atribuida a Bernardo de Legarda: La 
Inmaculada Concepción (Fig. 3).

Y apareció una gran señal en el cielo: una mujer vestida de sol y la 
luna bajo sus pies y una corona de doce estrellas sobre su cabeza. 
(...) Cuando el dragón se vio arrojado a la tierra, persiguió a la 
mujer que había dado a luz al varón. Y a la mujer le fueron dadas 
las dos alas de la gran águila, para que volara al desierto, (...) 
(Apocalipsis, 12, 1-14) 

La Inmaculada apocalíptica que Legarda populariza 
en la Real Audiencia de Quito, también tendrá acogida 
en otros lugares, de modo que las Inmaculadas del taller 
de Legarda llegaron hasta Pasto y Popayán. La imagen de 
Pasto es una escultura que sigue la línea de la de San Fran-
cisco y aunque le faltan las alas, tiene la aureola sobre su 
cabeza y la cadena.

Nuestra imagen, es una escultura que conserva el mis-
mo movimiento, pero muestra algunas variantes frente 
al modelo. Los aditamentos han cambiado un poco: la 
aureola de rayos solares se ha convertido en una corona 
real y la cadena ha sido reemplazada por una lanza que 
empuña en la diestra la Virgen para exterminar a la “ser-
piente infernal”. (Pacheco, 2001: 518)

Ésta pieza “es una composición jugosa, llena de movi-
miento y casi musical, y atrae para sí la piedad popular” 
(Gil, 1986:955), de ahí que se cuente con más de cuaren-
ta inmaculadas legardianas en el territorio colombiano, y 
tres ejemplares en Popayán (dos de ellas conservadas en el 
Museo Arquidiocesano de Arte Religioso de Popayán); los 
plegados de los paños y la rugosidad son elementos que 
llenan de movilidad esta talla de exquisita policromía y es-
tofado, en la que predomina el dorado y azul metálico del 
copioso y abultado manto. El halo de rayos luminosos y la 
corona son recientes, pero completan la escena llenando 
de majestad y luz a la vital imagen de María, que parece 
danzar sobre la luna conjurando la maléfica tiniebla bajo 
sus pies. 

La escena de batalla que cuenta la danzarina inmacula-
da, encuentra su equilibrio en el dulce rostro de la Virgen 
que, con la mirada baja y de placidez desbordante, parece 
incubar un misterio: absortamente medita el aplastamien-
to de la serpiente que aprisionada entre la luna y la tierra 
desfallece. La Virgen bella, la de los labios diminutos y 
encumbrada nariz, “radiante de pureza, más antigua que 
el mundo y adornada de eterna juventud, es tan bella 
como un pensamiento de Dios” (Male, 1966:162), que se 
agita en el espacio infinito de los acordes celestiales, es la 
música que dirige el cuerpo dócil que se mueve sinuoso, 
para elaborar en una suerte de acto mágico el inminente 
aplastamiento de la noche. 

Fig. 3  Inmaculada Concepción. Iglesia Catedral 
Nuestra Señora de la Asunción. Popayán. Foto: Alfredo Valde Ruten.



225VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

3. EN LAS SUPERFICIES DEL SENTIDO

Para Legarda, la escultura, la talla, la policromía se 
constituyen en espacios para presentar lo contradictorio, 
lo paradójico, lo místico y lo estético, el dinamismo y la 
quietud, lo europeo y lo americano. Es justo gracias a esos 
juegos de contradicciones que podemos hablar de un 
“sentido otro” en estas piezas barrocas. Un sentido otro 
que tiene como objeto, origen y técnica lo erótico. Cabe 
preguntarnos entonces ¿qué expresión de lo barroco no 
es turbadora en sí misma, y no es ya la expresión de una 
contradicción que encuentra, que habla y hace cuerpo?

En estas imágenes el vestido está destinado a transpa-
rentar las formas corporales (cuerpo material, cuerpo es-
piritual), lo que es a todas luces interesante, considerando 
la idea de desnudez en la sociedad colonial de los siglos 
XVII y XVIII, en la cual “la desnudez del cuerpo desper-
taba la vergüenza y el pudor de los españoles lo que, a su 
vez, les recordaba el pecado original en el paraíso” (Borja, 
1996: 192). Por eso no es gratuito que los ropajes sean 
abundantes, coloridos y brillantes. Sin embargo, el artista 
barroco trasciende de alguna manera la norma que anula 
el cuerpo, para hacer de las vestiduras el cuerpo mismo. 
De ahí que se haya acudido a la talla de ropas ligeras aun-
que abundosas, en la que el vestido y el cuerpo se identifi-
can formando un solo “organismo móvil”, organismo que 
provocaba en españoles, en mestizos, afrodescendientes y 
nativos americanos (indígenas) diversos efectos en tanto 
diversos eran sus conceptos de cuerpo. 

El juego de la interioridad y la exterioridad del perso-
naje, en tanto el vestido es una manifestación de la totali-
dad del cuerpo en el exterior, hace posible que el espíritu 
encuentre su médium de expresión en éste, donde la volup-
tuosidad y agitación no son más que la confirmación del 
hálito espiritual que se desborda de un adentro, no para 
mostrarnos solamente el juego, sino para incorporarnos a 
él, es decir, para volver interioridad su aparente exteriori-
dad. Si el cuerpo intenta anularse (catecismos de Fray Dio-
nisio de Sanctis (1575), Fray Luis de Cárdenes (1576) y las 
disposiciones catequísticas de Alonso de Sandoval (1629), 
sínodos de 1556 y 1606), la fuerza escultórica de las piezas 
barrocas tiene muchas veces un efecto sutilmente contra-
rio: oculta el cuerpo pero con el mismo movimiento lo 
revela en su vitalidad. No se muestran órganos o seccio-
nes extensas de piel, no se provoca explícitamente, sino 
que vuelve la piel una textura inquieta: un vestido que 
no oculta sino que muestra en un juego muy particular 
la sensualidad del cuerpo, la potencia de los sentidos y el 
desbordamiento del espíritu. 

El pliegue, mapa del mundo sensible del barroco, en-
cuentra su manifestación en las formas dramáticas, ser-
pentinas y zigzagueantes. El pliegue y la violencia conteni-
da en él, manifiesta finalmente la pasión de lo orgánico en 
medio de la profusión de arremolinamientos, en los que 
paulatinamente ocurre el movimiento agónico del movi-
miento mismo, incluso allí donde la piel es lisa, la lisura 
es ya un plegamiento de la materia.

El vestido puede insinuar el cuerpo al mostrarlo envuel-
to entre los ropajes que forman el atavío, pero también 
puede exhibir el cuerpo desnudo, apenas cubierto por una 
tela, fulminada por el aire y la gravedad, unas veces en 
ascenso y otras colgante, pero, de todas formas, casi que 
efímero, de manera que el cuerpo se muestra en toda su 
anatomía. Sin embargo, tanto en las unas como en las 
otras, la tela que forma las vestiduras es móvil, ya presen-
tándose rugosa y abundante como en San Joaquín, o fina 
y ligera como en algunas texturas del atavío de Santa Ana. 
La creación de los diversos tipos de vestiduras origina en 
todos los casos expresión de levedad, de mutabilidad, de 
inmediato devenir.

El juego del ocultamiento y el develamiento que se 
expone en el vestido barroco, no solamente constituye 
una forma para dibujar el cuerpo en la escultura, sino 
mas bien, el vestido que parece cubrir realiza un movi-
miento de exhibición, donde es la desnudez del cuerpo 
la que se va delineando con la ondulación; pero como si 
fuera poco, al interior de esta exhibición corporal ocurre 
algo más profundo, donde el erotismo1 se yergue casi que 
indomable, de tal manera que ese acto “profundo” del 
mostrarse está relacionado con la desnudez espiritual que 
acontece en el barroco.

La creación del movimiento de los pliegues en un 
momento transitorio es conseguida con el predominio 
de la composición asimétrica que, con las diagonales, lo 
oblicuo y los contornos discontinuos, proyecta la obra ha-
cia el espectador con un carácter abierto y fuertemente 
expresivo, donde la agitación de los paños manifiesta el 
dinamismo de las esculturas, en el movimiento centrífugo 
de las abundantes y flameantes vestiduras. Por lo tanto se 
utiliza el paño que vuela, “no para referirse a un ventarrón 
que no existe en las celestiales alturas, sino para hacer ver 
de algún modo la invisible agitación interior de las imáge-
nes y, sobre todo, para expresar su propia agitación” (Gil, 
1986: 27).

En el movimiento de ascenso de las vestiduras, las telas 
que envuelven a los personajes se agitan por el movimien-
to de los cuerpos: “Son anchos, movidos, hinchados y des-
ordenados por el viento, acordes con la predilección por 

1 “La aprobación de la vida hasta en la muerte” Bataille, 1988, p. 239.



226 BERNARDO DE LEGARDA: HACEDOR DE PASIONES -SOBRE EL EROTISMO ESCULTÓRICO DEL BARROCO-

los violentos juegos de luz y sombra típicos del barroco” 
(Conti, 1993: 60). Las figuras no se representan quietas o 
en postura de reposo, sino siempre sugiriendo un constan-
te movimiento. Podríamos decir que son captadas en un 
momento de equilibrio inestable, equilibrio que se verifi-
ca en el proceso de culminación de un movimiento —que 
nunca termina—, que se hace visible en un instante casi 
imperceptible y dramático, donde el personaje no avanza 
o vuela, pero tampoco ha cesado de moverse, sino que 
se encuentra en el momento justo de transición entre la 
quietud y el movimiento, tal y como si su cuerpo se en-
contrara en actitud plástica de acciones inacabadas en el 
aire, o potenciales realizaciones cinéticas: San Joaquín en 
el instante de detención del caminar. Legarda en esta pie-
za y en el modo como es captado el movimiento del per-
sonaje, nos revela casi que fotográficamente la detención 
del movimiento que será siempre movimiento. Parece ser 
que en la Inmaculada el movimiento ascendente del alma 
traza su vecindad con lo divino (Fig. 3): pliegue impetuo-
so, creador del mundo, en el movimiento de provocación 
de los mismos astros, “cólera que funda el ser dinámico” 
(Bachelard, 1986: 280).

El movimiento “rítmico” y musicalmente acelerado de 
estas esculturas se verifica en el desplazamiento humano: 
una pierna avanza, la otra sostiene el cuerpo y los brazos 
hacen lo propio mientras la cabeza mira hacia un lado y 
se inclina (Fig. 1), un cuerpo sorprendido ante sí mismo, 
crispado por la presencia de su propia conciencia y el vér-
tigo que esto produce (Fig. 2), o se juega con la gravedad, 
tratando de movilizar todo el cuerpo sobre un eje que in-
sinúa el desequilibrio (Fig. 3).

Ciertamente no podemos hablar de reposo en la es-
cultura barroca, aunque la impresión de quietismo así lo 
sugiera. Lo que ocurre es que algunos recursos como el de 
los pies adheridos al suelo crean la sensación de descanso, 
y sin embargo los atavíos de movilidad vertical ponen en 
crisis este aparente reposo, pues lo que manifiestan estas 
imágenes es una acumulación energética que se va desli-
zando como un ritornelo. La energía acumulada y el con-
tinuo descender dan la impresión de que el movimiento 
está a punto de desencadenarse incontrolablemente. 

Las esculturas barrocas dramatizan sus contenidos 
espirituales en los salientes y entrantes de las vestiduras, 
gracias al enfrentamiento de la luz y la tiniebla que flamea 
en los intervalos de las ondulaciones y drapeados. Y en el 
centro de dicho enfrentamiento es donde el color aparece, 
no como algo accesorio o complementario a la escultura, 
sino como la forma misma deviniendo color. El color, el 
tono de este nos remite entonces a un contenido interno, 
en el cual el pliegue y su forma perfeccionan su textura.

En San Joaquín y Santa Ana, el amarillo metálico, y el 
dorado repleto de formas vegetales, empieza a jugar con 

los abismos como si fueran bocas entreabiertas a punto 
de devorar el color o de sacarlo desde su mismo adentro, 
lo que sin duda crea ondulaciones cromáticas, tensiones 
entre el movimiento centrífugo del dorado y el final del 
movimiento mismo, relieves infinitos, honduras peligro-
sas, desiertos conquistados por una naturaleza indómita 
que se mueve devoradora, implacable y viviente. En la In-
maculada Concepción la combinación se da entre el azul 
y el dorado que, como si fuera el anuncio de lo celeste, va 
construyendo un cuerpo para el rostro de la virgen. El azul 
coronado de estrellas, nos extravía la visión en el infinito, 
un infinito que reposa en la mirada baja de la joven vir-
gen; el azul en su inmaterialidad, es ya el anuncio del vacío 
que se acumula y se desborda, de manera que es posible 
aligerar las ilimitadas formas plegadas del vestido, desha-
ciendo con ello el propio cuerpo que se le ha procurado a 
la virgen, para mudarlo en una textura indefinida. 

Elevar a lo fantástico los elementos ornamentales es el 
juego que emprende el pliegue barroco, incluido por su-
puesto el color que se pliega en los rostros y en las manos 
y que, en los distintos tonos de la carne y la piel, intenta 
plasmar la lisura (que ya es un pliegue) del rostro de la 
virgen, la textura de la dulzura y la pureza de Santa Bár-
bara, la textura de la rectitud del padre de la Virgen, el 
rostro desvanecido de Santa Ana en la visión de lo celeste. 
Legarda, en su muy particular estilo, revela la sed por lo 
curvilíneo y lo carnoso, la ambición de luces y tinieblas, 
la “tendencia al desencadenamiento de los espacios y el 
excitante dinamismo alborotado de sus formas, obedece 
sin duda a un desasosiego preñado de energía vital” (Gil 
Tovar, 1986: 19) que remite a la expresión del cuerpo y 
en últimas, a la expresión del espíritu de/en la escultura 
barroca, que como un pliegue se levanta y desciende entre 
luces, sombras y colores hasta el infinito.

3.1. Pliegue Espíritu: lo inmanente en la escultura

El pliegue, los canales de claroscuro, el color, la orna-
mentación de los vestidos, los rostros y sus estados, no 
son más que las ventanas por las que se asoma el alma y 
la luz hacia el alma, convertida y manifestada en la forma 
plegada. Es así como podemos decir que en la obra barro-
ca acontece la anulación de la exterioridad; lo que vemos 
es el movimiento o desplazamiento del espíritu de la obra; 
el pliegue de la materia manifiesta el contenido de la obra 
porque es el espíritu mismo mostrándose a la sensibilidad 
humana; es así como podemos decir que lo que ocurre en 
la Inmaculada Concepción es el vuelo del alma envuel-
ta en los pliegues azules y dorados, el alma radiante y en 
ascenso al cielo azul, es el alma ascendiendo en el vuelo 
infinito hacia Dios. Lo mismo ocurre en las demás piezas, 



227VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

en las cuales lo que hace la diferencia es la tonalidad del 
movimiento y la atmósfera en la que éste se realiza. Lo que 
vemos de la mano de Legarda son almas convulsionadas, 
poseídas por lo divino, arrebatadas en la conciencia y en 
el límite de lo terreno, son seres en trance, en el instante 
mismo del vuelo o del despegue hacia la inconmensura-
bilidad del lo infinito: Dios. Y es entonces el trance el 
clímax de lo erótico, puesto que en éste se ponen en juego 
y tensión la tierra y el cielo, el cuerpo expresando con el 
placer de lo sensual, el gozo del alma anhelando lo divino: 
la inmortalidad. 

El vuelo del alma muestra que no hay un sentimiento 
más potente que nos entregue a la exuberancia que el de 
la nada, que el de ser arrastrado hacia otros territorios de 
existencia –seguramente desconocidos–, por lo tanto, la 
exuberancia, es la respuesta a esa nada inminente, una for-
ma de ocupar el espacio antes que sea fulminado; enton-
ces, puede decirse que la profusión es principalmente una 
forma de aniquilamiento, o mejor, “el aniquilamiento: es 
la superación de la actitud aterrada, es la transgresión” 

(Bataille, 1988: 98), trasgresión de la teología moral que 
niega el sentir íntimo del cuerpo y el espíritu de los se-
res religiosos, para mostrar que lo que acontece, acontece 
como etéreo y no en el cuerpo, ámbito único para el ero-
tismo, para el advenimiento del lenguaje que lo expresa. 

En la escultura religiosa del barroco que Legarda nos 
presenta, el vuelo exuberante del alma, manifestado en 
ropajes, actitudes corporales y anímicas, es el punto cul-
minante del pliegue en el espíritu, donde el ascenso es 
el enfrentamiento con las fuerzas terrenas que sujetan la 
tierra y encadenan el cuerpo a la idea de la cárcel del alma; 
sin embargo la ascensión no es la victoria sobre lo terreno, 
es la conspiración del alma, lo etéreo en el cuerpo que se 
agita para mostrar la trayectoria del adentro hacia lo infi-
nito, así que el encuentro con lo divino en estas piezas no 
está nunca por fuera de lo corpóreo aunque los cuerpos 
parezcan desvanecerse y dejar salir “por fin” el alma apri-
sionada y sufriente. Lo que ocurre es la liberación total 
del cuerpo, liberación de su historia y pasado al mostrarse 
desnudo, cubierto por el movimiento, agitado.



228 BERNARDO DE LEGARDA: HACEDOR DE PASIONES -SOBRE EL EROTISMO ESCULTÓRICO DEL BARROCO-

BIBLIOGRAFÍA

Bachelard, G (1986), El aire y los sueños, ensayo sobre la imaginación 
del movimiento. FCE. México D.F.

Bataille, G. (1988), El Erotismo. Traducción de Antoni Vicens. 5ª Edi-
ción. Tusquets. Barcelona.

Benjamin, W. (1990), El Origen del Drama Barroco Alemán. Taurus. 
Madrid. 

Borja G., J. H. (Ed.) (1996), Inquisición, muerte y sexualidad en la Nueva 
Granada. Ariel. Santa Fe de Bogotá.

Conti, F. (1993), Cómo Reconocer el Arte Barroco. Edunsa Ediciones. 
Barcelona.

Deleuze, G. (1989), El Pliegue. Leibniz y el Barroco. Primera edición. Edi-
ciones Paidos. Barcelona.

Gil T., F. (1986), “La Imaginería de los Siglos XVII y XVIII”. En: His-
toria del Arte Colombiano. Volumen 4. Salvat Editores. Bogotá.

Lucano C., M. F. (2010), Bernardo de Legarda: una mirada científica a su 
obra escultórica. Tesis previa a la obtención del título de licen-
ciada en restauración y museología. Universidad Tecnológica 
Equinoccial. Quito.

Machuca D., A. (1903), Los Sacrosantos y ecuménicos concilios de Trento y 
Vaticano en latín y castellano. Librería Católica de D. Gregorio 
del amo. Madrid. 

Mâle, E. (1966), El Arte Religioso del Siglo XII al Siglo XVIII. Fondo de 
Cultura Económica. México D.F.

Maravall, J. A. (1980), La Cultura del Barroco. Análisis de una Estructura 
Histórica. Ariel. Madrid.

Orozco D., E. (1989), Temas del Barroco de Poesía y Pintura. Universidad 
de Granada. Granada.

Pacheco B., A. (2001), “La virgen apocalíptica en la Real audiencia de 
Quito: aproximación a un estudio iconográfico”. En Actas del 
III congreso Internacional del Barroco Americano: territorio, arte, es-
pacio y sociedad. Universidad Pablo de Olavide. Sevilla.

Pantoja B., R. (2008), Afrodita Barroca, Fragmentos para el estudio de una sen-
sibilidad de la cultura, Popayán, siglo XVII y XVIII. Abya-Yala. Quito.

Sebastián, S. (1965), Arquitectura Colonial en Popayán y Valle Del Cauca. 
Biblioteca De la Universidad del Valle. Cali.  

Trens, M. (1946), María. Iconografía de la Virgen en el Arte Español . Edi-
torial Plus Ultra. Madrid.  

Weisbach, W. (1942), El Barroco Arte de la Contrarreforma. Espasa-Calpe, 
S.A. Madrid.

Zapata de C., L., Fray (1988), Primer catecismo en Santa Fe de Bogotá: 
manual de pastoral diocesana del siglo XVI. Consejo episcopal la-
tinoamericano. Bogotá.



229VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

S

VISUALIZANDO LA CONVERSIÓN Y LA ADORACIÓN 
A TRAVÉS DE LOS MAGOS SUR ANDINOS

CATHERINE E. BURDICK / CHILE

Según el relato de San Mateo (Mateo 2, 2-12), algunos 
días después del nacimiento de Cristo, tres hombres 
sabios llegaron a Jerusalén, diciendo: “¿Dónde ha 

nacido el rey de los Judíos? Porque hemos visto su estrella 
en el Oriente y hemos venido a adorarlo”. A través de 
los siglos, los tres sabios se han convertido en tres reyes 
que viajaron de los tres continentes conocidos –Europa, 
Asia y África– y en símbolos de conversión universal. 
Pero, ¿qué pasó con ellos cuando la narrativa de los magos 
llegó a las Américas, continentes sin un rey propio? ¿fue 
la identidad de los reyes magos reconfigurada para reflejar 
la adoración de una audiencia americana? 

Una pintura popular del tema de la Adoración de los 
Reyes Magos que probablemente proviene del Cusco du-
rante el siglo XVIII confirma la llegada de los reyes a los 
Andes (Fig. 1).1 En el lado izquierdo de la escena, María 
presenta al Niño Jesús a ellos, y José está detrás de ella. 
Pero el foco indiscutible de esta pintura es la agrupa-
ción central de los reyes magos venerando al Niño, con 
espléndidas ropas y exóticos regalos traídos desde lejos. 
El mayor de los tres, Melchor, predica de rodillas con su 
corona removida siguiendo la antigua tradición persa de 
proskynesis o postración ante reyes y dioses. En el estilo 
barroco, la acción de la escena está empujada adelante, 
y probablemente nunca antes la historia de los reyes ma-
gos ha sido ilustrada con tanta inmediatez. 

Pero algunos detalles de esta obra destacan como raros. 
Cabe preguntarse, ¿por qué en la ocasión trascendental 

de la Epifanía, la primera manifestación del Cristo a los 
gentiles, se ve el cielo tan tormentoso? ¿Cómo debemos 
interpretar a Caspar, cuyos rasgos oscuros se hallan entre 
los de los otros reyes? ¿Y cuál es la fuente de tensión entre 
Caspar y el soldado a nuestra derecha, sus ojos fijos en 
algo entre la desconfianza mutua y el intenso odio? Estos 
detalles son poco convencionales para una escena de la 
llegada de los magos al lado de Cristo. Una explicación 
satisfactoria no proviene solamente de la narrativa, sino 
por del contexto cultural andino en que se creó esta pin-
tura, lo que sufrió un cambio sociocultural intenso tras el 
encuentro entre los españoles y sus pueblos originarios.

Hace mucho tiempo, los cambios iconográficos y 
culturales se han desarrollado en tándem, y esto es par-
ticularmente cierto para las iconografías religiosas que 
surgieron dentro del Virreinato del Perú. Es bien sabido 
que la autoridad militar española no se disputó aquí, y 
el catolicismo iba adjunto. Aquí, el arte era un método 
formidable para diseminar las creencias y prácticas cristia-
nas, y la iconografía de los magos fue un tema privilegiado 
para atraer las diversas etnias que formaban la nueva so-
ciedad andina y mantener participación en el cristianismo 
en los siglos después de la conversión inicial.  

Dado la popularidad del tema de los reyes magos en 
arte virreinal, es importante entender que los artistas eu-
ropeos a menudo han insertado sus propias concepciones 
sociales y políticas en sus pinturas. Tiziano pintó Felipe II 

1 La colección de arte colonial americano Jaime Gandarillas Infante es administrado por el Centro de Extensión, Pontificia Universidad Católica 
de Chile.



230 VISUALIZANDO LA CONVERSIÓN Y LA ADORACIÓN A TRAVÉS DE LOS MAGOS SUR ANDINOS

como Melchor en el traje de la corte española de mediados 
del siglo XVI, efectivamente halagando a su patrón real al 
vincularlo al evento sagrado (Francis 1960, 61). La identi-
dad principesca de la familia Medici en Florencia se bene-
fició en gran medida por iconografías de los magos hechas 
por Botticelli y otros pintores (Hatfield 1976). Durante 
el renacimiento, los reyes magos fueron firmemente esta-
blecidos en la iconografía europea como un espejo socio-
político que refleja el medio social en que se encontraban.

Esta función no era diferente para las imágenes sur an-
dinas de los reyes magos producidas en la época barroca, 
e investigadores han notado la importancia de la Epifanía 
como una reflexión de la cultura virreinal (Gisbert 1980, 
77-78; Trexler 1997; Mujica Pinilla 2006, 55; Palmer y 
Pierce 1992, 52). Pero, hasta la fecha, un estudio profun-
do de la iconografía andina de los magos no se ha llevado 
a cabo. Este estudio no pretende tratar el tema de manera 
integral, pero examinará una serie de pinturas sur andinas 
iconográficamente y teóricamente como una forma del sin-

cretismo. Aunque, ciertamente, las pinturas realizadas en 
España para el mercado americano a veces representaban 
indios en el acto de adoración, son las imágenes del ámbito 
andino las que me interesan, junto con su contexto local2.

LA SOCIEDAD VIRREINAL SUR ANDINA

Puede ser útil mencionar brevemente el contexto so-
cial cambiante de los Andes del sur en los siglos después 
de la llegada de los españoles, especialmente sobre la com-
posición étnica de la región. Esta sociedad estaba com-
puesta del resultado del encuentro entre indígenas, élites 
españoles y esclavos africanos, junto con algunos asiáti-
cos que habían llegado a través de las rutas comerciales 
que unían las Américas a Manila. Todo se rige a través de 
un sistema social y legal jerárquico de castas para benefi-
ciar a los europeos. A partir de 1569, el virrey del Perú 
don Francisco de Toledo había ordenado a los indígenas 

2 Según Duncan Kinkead (1984), al menos 24,000 pinturas eran exportadas de Sevilla para el mercado americano durante la segunda mitad del siglo 
XVII.

Fig. 1  Adoración de los Reyes Magos. Siglo XVIII, artista anónimo sur andino. 
Óleo sobre tela. Colección Jaime Gandarillas Infante. Pontificia Universidad 
Católica de Chile. No. 011. 



231VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

abandonar sus pueblos y pasar a reducciones organizadas 
por los españoles para facilitar su evangelización y con-
trolar la mano de obra nativa (Mumford 2012). La escla-
vitud era una amenaza para nativos no conformes, y fue 
el contexto en que los africanos llegaron como sustituto 
a la declinante mano de obra indígena. Con el tiempo, 
las personas de estos distintos orígenes invariablemente se 
mezclaron para producir un arco iris de etnias. 

Las iconografías de la época nos sirven como una ven-
tana a las relaciones entre estos diversos grupos étnicos del 
mundo andino. Bien conocidos son los cuadros de castas 
que documentan los diferentes ‘resultados’ de entremez-
clas raciales con títulos como “Español y yndia civilizada 
producen mestizo”. Más chocante es la ilustración de las 
jerarquías entre los tres grupos étnicos principales de los 
Andes en una alfombra de Arequipa (Fig. 2). Esta muestra 
a una mujer usando un vestido europeo de élite, con un 
sirviente indígena o mestizo que se quita su sombrero en 
un gesto de respeto a ella, y un niño esclavo africano sos-
teniendo el borde de su vestido (Bagneris 2013, 174-175). 
En esta alfombra, las expectativas de cada etnia en la socie-
dad andina no se podían haber mostrado más claramente. 

LA ICONOGRAFÍA DE LOS REYES MAGOS 
EN EL CONTEXTO ANDINO

A su llegada a las Américas, la iconografía de los reyes 
magos funcionó en los procesos de transculturación y dis-
persión de la doctrina cristiana. Dentro de este ámbito, la 
iconografía de los magos revirtió las jerarquías existentes, 
proponiendo un modelo social relativamente igualitario. 
En su texto The Journey of the Magi (1997), Richard C. 
Trexler ha interpretado la iconografía de los reyes magos 
en otra manera, como una herramienta para la imposi-
ción europea de la “civilización” en la organización social 
y religiosa del Nuevo Mundo. Pero, desde la perspectiva 
del artista andino, imágenes que incluyeron el indígena 
eran también una expresión subversiva de orgullo sobre el 
pasado precolombino (Dean 2005). En el curso de los pro-
cesos de intercambio cultural, religioso, y creativo, ¿cómo 
los artistas de los Andes virreinales insertaron la presen-
cia indígena dentro de la narrativa de los reyes magos? 

RUBENS COMO MODELO 
PARA LOS REYES MAGOS ANDINOS

La pintura religiosa en los Andes siguió los modelos 
de arte católico –los grabados y las pinturas– utilizadas en 
España, que se centraron en la instrucción y devoción. En 
el caso de los reyes magos, los artistas andinos adhieren 

principalmente a los modelos basados en el trabajo de Pe-
ter Paul Rubens, alterándolos en varias maneras (Stastny 
2013; 1997, 113). Una pintura de la colección Gandari-
llas sigue la Adoración de los Reyes Magos con antorchas por 
Rubens muy cerca, sin reinterpretación sustancial (Figs. 
3-4). Otras pinturas integran variaciones estilísticas andi-
nas, como las de la escuela cuzqueña, caracterizada por 
colores brillantes, formas aplanadas, simbolismo indígena 
y una profusión deslumbrante de adornos de oro. La di-
versidad de iconografías del tema de los magos era refle-
jada en las concepciones del día sobre los magos como 
símbolos de la conversión de la sociedad andina.  

LAS TEORÍAS ANDINAS SOBRE LOS ORÍGENES 
DE LOS REYES MAGOS

A pesar del rol predominante de la iconografía de 
promover el cristianismo en el continente americano, la 
re-conceptualización teórica de las etnias de los magos an-
dinos parece haberse originado no con los artistas, sino 
con escritores locales. Estos pensadores establecieron un 
fundamento histórico en que los tres reyes magos podrían 

Fig. 2  Alfombra. Siglo XVIII, Arequipa. Lana y algodón. 134.6 x 101 x 0.6 cm. 
Open access image, Courtesy of the Brooklyn Museum of Art. No. 50.155.



232 VISUALIZANDO LA CONVERSIÓN Y LA ADORACIÓN A TRAVÉS DE LOS MAGOS SUR ANDINOS

entenderse no como continentes, sino que como las tres 
razas principales que componen la sociedad peruana vi-
rreinal: indígenas, europeos, y africanos3. Inherente a este 
modelo fue la noción de que los incas fueron los protago-
nistas principales en la historia cristiana de la salvación 
(Mujica Pinilla 2006, 55). El mestizo peruano Garcilaso 
de la Vega (1539-1616) explica en su obra de 1609 que los 
españoles poseían tan poca fibra moral que los pueblos 
indígenas fueron sin duda convertidos al cristianismo an-
tes de su llegada. Para apoyar esta idea, usó el emblema 
de la estrella de Belén para replantear la historia de los re-
yes Incas dentro de la narrativa de los magos, declarando:

“…permitió Dios nuestro Señor, que de ellos mismos saliese un luz 
de alba, que en aquellas escurridísimas tinieblas les diese alguna 
noticia de la ley natural, y de la urbanidad y respetos, que los hom-
bres debían tenerse unos a otros, y que los descendientes de aquel, 
procediendo de bien en mejor, cultivaban aquellas fieras, y las con-
virtiesen en hombres, haciéndoles capaces de razón, y de cualquie-
ra buena doctrina….los hallasen no tan salvajes, sino más dóciles, 

para recibir la fe Católica…que los Reyes Incas sujetaron, goberna-
ron, y ensenaron….(Vega 1909, Tomo I, Libro I, Capitulo XV).

Aquí De la Vega enmarca la nobleza Inca como la 
fuerza civilizadora primaria para los pueblos indígenas, 
y demuestra que el Inca se posiciona a sí mismo como 
parte de la “solución” a la evangelización, y establece la 
conmensurabilidad de dos pasados   que antes se conside-
raban haber estado en desacuerdo. Sus ideas hicieron eco 
en el cronista Inca Guamán Poma en su carta de 1.200 
páginas al rey Felipe III de 1616 a 1617, en el que afir-
ma que los tres reyes que habían viajado a Belén incluían 
el segundo rey Inca Cinche Roca. Además, describe los 
tres magos en términos de los componentes principales 
de la sociedad andina emergente: “Como dicho es que 
en tiempo de Cinche Roca Ynga nació el niño Jesús en Be-
lén…fue adorado por los tres reyes de tres naciones… Mel-
chor indio, Baltazar español, Caspar negro….” (Guamán 
Poma de Ayala, 1615, F.91). A través de este pasaje, que 
se manifiesta un mago Inca como el primer rey Melchor, 
Guamán Poma establece los tres reyes como una revisión 
relativamente igualitaria de la sociedad andina. Entonces, 
¿cómo fue este concepto, que reasignó prácticas cristia-
nas al pasado Inca, desarrollado como una iconografía?

CASPAR, EL MAGO INCA

Poco después que Guamán Poma escribió su texto en 
los comienzos de los 1600s, su noción de los magos como 
las tres razas de la sociedad andina se visualizó muy literal-
mente. Al menos dos importantes pinturas formaban parte 
de lo que se ha denominado “el culto de los reyes a orillas 
del lago Titicaca” (Gisbert 1980, 77-78; Trexler 1997, 143). 
En la Iglesia de la Anunciación de Juli en la provincia de 
Chucuito cuelga la asombrosa pintura del jesuita flamenco 
Pieter van der Brücker (1586-1663), más conocido como 
Diego de la Puente, quien sucedió a Bernardo Bitti como 
el pintor premier de la orden jesuita en Perú (Wuffarden 
201, 281). En su versión de la Adoración de los Reyes Ma-
gos, es el rey Caspar que se transforma literalmente en un 
devoto rey Inca, acompañado por indígenas convertidos. 

En esta composición el Inca Caspar está ubicado opues-
to a María, y está bien iluminado con el fin de llamar la 
atención sobre su túnica uncu y corona de hilo rojo. El di-
seño europeizado de su vestido vagamente se asemejaba a 
la piel de un felino, lo que habría sido visto por el público 
indígena como una referencia al poder real precolombino. 
Aunque este trabajo fue producido por un artista europeo, 

Fig. 3  Adoración de los Reyes Magos. Siglo XVIII(?). Artista anónimo 
sur andino. Óleo sobre tela. Colección Jaime Gandarillas Infante. 
Pontificia Universidad Católica de Chile. No. 002.

3  Obviamente este marco excluye el rol que jugaron los asiáticos probablemente, un tema que actualmente está emergiendo a través de estudios de 
intercambios transpacíficos.



233VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 4  Adoración de los Reyes Magos con Antorchas. Nicolaes Lauwers, 
según Peter Paul Rubens Primera mitad del siglo XVII. Grabado. 
65.5 x 50.2 cm. Open access image, Courtesy National Gallery of Art. 
Washington. No. 2009.127.21.



234 VISUALIZANDO LA CONVERSIÓN Y LA ADORACIÓN A TRAVÉS DE LOS MAGOS SUR ANDINOS

también se creó dentro del ámbito andino. En una segun-
da escena, de fecha de 1680 y de la cercana ciudad de Ila-
be, el Inca Caspar se destaca al lado del rey etíope Baltasar 
(Gisbert 1980, imagen después p. 80). Su uncu tiene tocapu, 
un diseño cuadriculado que conecta al usuario con el pa-
sado indígena (Phipps 2004, 19-20, 29). Otro vínculo con 
el pasado precolombino es su incensario, con una cadena 
que parece operar como un quipu. Teresa Gisbert ha pro-
puesto que estas dos escenas fueron influenciadas por las 
obras de los misioneros jesuitas en Brasil o Portugal, y tal 
vez por una pintura en la Catedral de Viseu, Portugal que 
incluye un Tupinama de Amazonia (Gisbert 1980, 78). 

En las pinturas de otras regiones del Virreinato del 
Perú, sobre todo del Cusco, la presencia del Inca Caspar 
está solamente sugerida. Un popular mural de la nativi-
dad en el Convento de la Merced, Cusco muestra a los 
reyes magos llegando a la distancia, cada uno montado en 
un caballo de color diferente: Melchor llega en un caballo 
blanco, Caspar en un caballo marrón, y, finalmente, la 
montura de Baltasar es negra. Una obra más formal del 
pintor Quechua Marcos Zapata (c. 1710-1773), miembro 
tardío de la escuela cusqueña, transmite el origen indí-
gena del segundo rey a través de su piel oscura, y le da 
un lugar de honor en frente a Melchor. Esto parece ser 
una típica solución para los tres magos en el repertorio 
colonial andino –poniendo a Inca Caspar adelante en la 
imagen y oscurecimiento su piel–. Una pintura en el Mu-
seo de Santa Teresa en Arequipa muestra el Caspar en el 
centro de la composición, más grande de las otras figu-
ras. Para enfatizar la relativa igualdad étnica representada 
en estas escenas, podemos compararla con la iconografía 
en la alfombra de Arequipa, que presenta una tríada de 
figuras con una composición racial similar, aunque sus 
relaciones son menos equitativas. No es tan extraño que 
las imágenes de los magos eran muy populares, a pesar 
de su presentación poco ortodoxa de la sociedad andina4.

Si volvemos a la pintura inicial (Fig. 1), y consideramos 
la propuesta que la iconografía de los magos funcionó 
como un espejo socio-político, entonces ahora reconoce-
mos que el intercambio de miradas entre el Caspar andino 
y el soldado español es un acto que sin duda establece un 
paralelo entre la narrativa de los reyes y las relaciones étni-
cas en los andes virreinales. Aunque en el curso de su viaje 
los reyes llegaron a desconfiar de Heródoto y sus soldados, 
las miradas intensas probablemente son un pretexto para 
codificar tensiones entre elites e indígenas en el Virreinato 
de Perú. Tal vez el mensaje aquí es que, desde la perspectiva 
del colonizador, el Caspar indígena ha sobrepasado sus lí-
mites sociales al acercarse al niño Jesús con los otros reyes.

EL CUARTO MAGO

Otra posible presencia indígena en la iconografía de 
los magos es más tenue. Una pintura basada en una obra 
de Rubens puede ejemplificar la presencia de un ‘cuarto 
mago andino’. En las obras europeas, las agrupaciones de 
figuras que acompañaron a los reyes eran una oportunidad 
de insertar discretamente personajes contemporáneos, tí-
picamente los clientes o los artistas. La convención de in-
cluir auto-retratos de los artistas en escenas de los magos 
es identificable porque las figuras hacen contacto visual 
con el espectador, rompiendo el código del plano del cua-
dro. Sandro Botticelli y Domenico Ghirlandaio son artis-
tas que han incluido sus retratos en esta manera, así como 
Rubens. Un retrato de Rubens posiblemente es el modelo 
para la figura con turbante en una pintura popular andina 
de una colección particular en Chile. Si esto es el caso, en-
tonces hemos localizado un artista andino presente en la 
Epifanía. Lo que llama la atención es el movimiento de este 
posible ‘cuarto mago andino’ de la periferia de la composi-
ción de Rubens al centro al lado del Niño, un cambio que 
dice mucho sobre la percibida agencia del artista andino.

       

CONCLUSIÓN

¿Qué conclusiones podemos derivar de las pinturas 
virreinales en que los artistas alteraron la narrativa de 
los reyes magos para codificar marcos igualitarios de la 
etnicidad local? Ciertamente, no es tarea fácil superar 
las dificultades que tenemos de encontrar y analizar las 
permutaciones de la cultura indígena (Gruzinski, 2002). 
Para empezar, cada escena tiene que ser examinada de 
forma independiente, porque no existe una fórmula sin-
gular para localizar la presencia indígena en iconografías 
de los reyes magos, pero existen múltiples iconografías 
con que los artistas locales podrían incluirse y redefinirse.

Como Luisa Elena Alcalá (2011, 229) ha argumentado, 
las expresiones de devoción indígena eran integrales para 
el desarrollo del catolicismo español americano. Pero las 
nociones andinas y europeas del cristianismo se intercep-
taron, traslaparon, y enfrentaron, dando a estas imágenes 
una multiplicidad de significados (Cohen 2012, 139). He-
mos visto que, al seguir la estrella de Belén, el rey Inca pro-
pone un contexto en que podía mirar al opresor sin conse-
cuencias. Una posible continuación a este estudio podría 
ser el análisis de la iconografía andina del rey “oscuro, y 
barbudo llamado Baltasar” que contrasta con el esclavo 
africano en la sociedad colonial de la américa española.

4 Aquí estoy de acuerdo con Teresa Gisbert, quien observa que las pinturas en Juli e Ilabe demuestran el deseo de la persona indígena para darse 
una posición igualitaria a las otras razas (Gisbert 1980, 78).



235VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

AGRADECIMIENTOS

Este trabajo fue preparado durante el proceso de or-
ganización de la exposición “Adoración en los Andes” de 
la Colección Jaime Gandarillas Infante, Centro de Exten-
sión de la Pontificia Universidad Católica de Chile, San-
tiago, septiembre 2015 - enero de 2016. Parte del financia-
miento de este proyecto proviene del Centro de Patrimo-
nio Cultural y Vicerrectoría de Investigación, UC. Quie-
ro agradecer a Isabel Cruz por su ayuda y comentarios.

BIBLIOGRAFÍA

Alcalá, Luisa Elena (2014), Painting in Latin America 1550-1820: A His-
torical and Theoretical Framework, en Painting in Latin America 
1550-1820, editado por Luisa Elena Alcalá and Jonathan Brown, 
pp.15-70 (New Haven and London: Yale University Press.

Alcalá, Luisa Elena (2011), The Image of the Devout Indian: Codifica-
tion of a Colonial Idea, en Contested Visions in the Spanish Colo-
nial World, editado por Ilona Katzew, pp. 227-250 (Los Angeles: 
Los Angeles County Museum of Art.

Bagneris, Mia (2013), Reimagining Race, Class, and Identity in the 
New World, en Behind Closed Doors: Art in the Spanish American 
Home, 1492-1898, editado por Richard Aste, pp. 161-208  (New 
York: Brooklyn Museum and Monacelli Press.

Dean, Carolyn (2005), Inka Nobles: Portraiture and Paradox in Colo-
nial Peru, en Exploring New World Imagery: Spanish Colonial Pa-
pers from the 2002 Mayer Center Symposium, editado por Donna 
Pierce, pp. 79-103 (Denver: Denver Art Museum. 

Francis, Henry S. (1960), The Adoration of the Magi, The Bulletin of the 
Cleveland Museum of Art v. 7, n°. 4, 59-63.

Gisbert, Teresa (1980), Iconografías y mitos indígenas en el arte (La Paz: 
Gisbert y Cía-Fundación BHN.

Gruzinski, Serge (2002), The Mestizo Mind: The Intellectual Dynamics of 
Colonization and Globalization (New York: Routledge.

Guamán Poma de Ayala, Felipe (1615/1616), El primer nueva corónica 
y buen gobierno. Det Kongelige Bibliotek GKS 2232 4. http://
chnm.gmu.edu/worldhistorysources/r/44/whm.html

Hatfield, Rab (1976), Botticelli’s Uffizi “Adoration.” A Study in Pictorial 
Content (Princeton: Princeton University Press.

Kinkead, Duncan (1984), Juan de Luzón and the Sevillian Painting 
Trade with the New World in the Second Half of the Seventeenth 
Century. The Art Bulletin V. 66, n°. 2: pp. 303-310.

Mujica Pinilla, Ramón (2006), “Reading without a Book” –On Ser-
mons, Figurative Art, and Visual Culture in the Viceroyalty 
of Peru. En The Virgin, Saints, and Angels: South American Pain-
tings 1600-1825 from the Thoma Collection, edited por Suzanne 
Stratton-Pruitt, pp. 41-66 (Stanford: Cantor Arts Center and 
Skira.

Palmer, Gabrielle and Donna Pierce (1992), Cambios: The Spirit of Trans-
formation in Spanish Colonial Art (Santa Barbara: Santa Barbara 
Museum of Art and University of New Mexico Press.

Phipps, Elena (2004), Garments and Identity in the Colonial Andes, 
en The Colonial Andes: Tapestries and Silverwork, 1530-1830, edi-
tedo por Elena Phipps, pp.19-41 (New York and New Haven: 
Metropolitan Museum of Art and Yale University Press.

Stastny Mosberg, Francisco (2013), La presencia de Rubens en la pin-
tura colonial, en Estudios de Arte Colonial vol. I, pp. 299-330 
(Lima: Museo de Arte.

Statsny Mosberg, Francisco (1997), La Pintura en el Perú Colonial. En 
Barroco Iberoamericano: de los Andes a las Pampas, editado por 
Ramón Gutiérrez, pp. 111-118 (Madrid: Lunwerg.

Trexler, Richard C. (1997), The Journey of the Magi: Meanings in History of 
a Christian Story (Princeton: Princeton University Press.

Vega, Garcilaso de la (1609), Commentarios reales que tratan del origen 
de los Yncas, Reyes que fueron del Peru ..., y de todo lo que fue aquel 
Imperio y su Republica, antes que los Españoles passaran (Lisboa: 
Pedro Crasbeeck.

 http://bdh.bne.es/bnesearch/detalle/bdh0000009186

Wuffarden, Luis Eduardo (2014), Between Archaism and Innovation, 
1610-70, en Painting in Latin America 1550-1820, editado por 
Luisa Elena Alcalá y Jonathan Brown, pp. 275-306 (New Haven 
and London: Yale University Press.



237VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

D

LA CUSTODIA COMO SEÑA DE IDENTIDAD: 
LA PLATERÍA EN QUITO DURANTE EL SIGLO XVIII 

ANDRÉS DE LEO /MÉXICO

Después de los estudios de Jesús Paniagua, en 
coautoría con Gloria Garzón1, así como de los 
aportes de Nancy Moran Proaño2, los estudios 

de la platería de la antigua Audiencia de Quito se han 
colocado como un referente para entender uno de los 
capítulos de este arte en Sudamérica. A partir de estas 
primeras publicaciones —y de las nuevas interpretacio-
nes que se han dado en las investigaciones de la platería 
de la Nueva España— se toman las bases para entender 
el contexto que dio origen a un importante número de 
objetos argentos que destacan con particulares señas de 
identidad. Para el presente trabajo, la propuesta parte de 
una revisión de las custodias realizadas durante el siglo 
XVIII en el actual Ecuador y que nos lleva a revisar los 
casos del resto del virreinato del Perú.   

Después de los estudios realizados de la platería de la 
antigua Antequera, Oaxaca, México3, se han dado a co-
nocer características de los talleres locales y que no solo 
han partido de elementos ornamentales y decorativos, 
sino también iconográficos. Tales elementos, vistos espe-
cíficamente en las custodias, no tuvieron igual –hasta el 
momento– en los centros productores de la Nueva España 

y que resumimos como: el cariátide en el astil con el agnus 
dei, y en el remate, el Padre Eterno con el Espíritu Santo4 

(Fig. 1). Sin embargo, esta iconografía no solo es vista en 
el septentrional americano. En la antigua audiencia de 
Quito, encontramos algunos de los elementos descritos. 
En Riobamba, se localizaba una custodia con la icono-
grafía mencionada, solo que ahora vemos claramente la 
inserción de una corona. En el mismo sitio, otra custodia 
con un recargado gusto rococó repite los mismos códigos, 
aunque sin cariátide5 (Fig. 2). Con similares gustos, en 
el convento de San Francisco se conserva otra custodia, 
so0lo que ahora el ángel en el astil se sustituye por una 
pequeña efigie de la Virgen Inmaculada y el viril cambia 
la forma circular por una acorazonada (Fig. 3). Es pruden-
te mencionar también los casos del monasterio de Santa 
Catalina, en donde la corona persiste y el astil de figura 
se resuelve con una santa de la orden dominica alada. Así 
como el ejemplo del Museo de la Catedral de Quito, que 
carece de antropomorfo pero en el remate tiene al Padre 
Eterno, Espíritu Santo y corona.

De acuerdo a la anterior relación surgen una serie de 
preguntas ¿existió una relación de influencia en la plate-

1 Jesús Paniagua Pérez, Los gremios de plateros y de batihojas en la ciudad de Quito: siglo XVIII (México: UNAM, IIEs, 2000).
2 Nancy Morán Proaño, “El lucimiento de la fe. Platería religiosa en Quito”, en, Arte de la Real Audiencia de Quito, siglos XVII-XIX, editado por A. 

Kennedy (Madrid: Nerea, 2002) pp. 145-223.
3 José Andrés De Leo Martínez, Tesis: La platería en Oaxaca durante el Siglo XVIII: aproximación a sus artífices, producción y señas de identidad (México: 

UNAM, 2014).
4 De Leo Martínez, Tesis: La platería en Oaxaca…, p. 78.
5 Paniagua, Los gremios de plateros…, pp. 170-174.



238 LA CUSTODIA COMO SEÑA DE IDENTIDAD: LA PLATERÍA EN QUITO DURANTE EL SIGLO XVIII

ría entre ambos virreinatos? o quizás ¿son producto de la 
casuística? ¿que otros centros de producción siguieron este 
modelo? ¿qué particularidad tuvo el gusto por estos ele-
mentos iconográficos y que repercusión tuvieron?

Sin perder de vista los elementos buscados, traemos 
en alusión, por su relevancia, a la custodia procedente del 
Potosí, actualmente localizada en el Museo Histórico y 
Colonial de Luján, Argentina, y datada a finales del siglo 
XVIII6. De ella resaltamos el astil angelical con el Cordero 
Místico sobre su cabeza; mientras que del sol destacamos 
la abstracción de cúmulos de nubes y, a modo de colofón, 
al Padre Eterno, la corona imperial y la cruz. Sumando a 
estos ejemplos no podemos dejar de mencionar la custo-
dia de Santa Teresa de Arequipa7, que sigue la tradición 
del ángel tenante y otra, de colección particular pero de la 
misma ciudad, que tiene el astil de figura y el Agnus Dei en 
la base del Sol8 (Fig. 4). 

De los anteriores exponentes es importante destacar el 
mismo recurso iconográfico usado en los diferentes cen-
tros productores; pero también, enfatizar los elementos 
que suman las custodias quiteñas y que ahora identifica-
mos como: el viril en forma de corazón, los cúmulos de 
nubes enriquecidos con destellos floridos y la corona im-
perial. Asimismo, es evidente que entre las obras de Ecua-
dor y el resto del Virreinato del Perú existen una gran dis-
tancia estilística, lo que posiblemente responda a que, en 
los segundos, se ajustaron más a la tradición e identidad 
que particulariza a las custodias del siglo XVII, compues-
tas con el astil dividido en cuerpos ricamente aderezados 
con asas vegetales, tornapuntas o sirénidos, así como los 
rayos con el particular calado de tornapuntas rematados 
con pinjantes o querubines; mientras que las de Quito, 
tienen un gusto más exuberante y recargado, característico 
de la segunda mitad del siglo XVIII. 

Fig. 1  Efigie y sol. Anónimo. Oaxaca. ca. 
1715. La base y macolla. Torres. Ciudad de 
México. 1600-1605. Colección Particular. 
Foto: “Catalogo de bienes artísticos ...”, IIE, 
UNAM, sede Oaxaca.

Fig. 2  Custodia. Anónimo. Ecuador, s. XVIII. 
Pieza sustraída del Museo de la Concepción 
de Riobamba. 
Reprografía: http://elimperdible.ec

Fig. 3  Custodia. Anónimo. Quito. Ecuador, 
s. XVIII. Convento de San Francisco de 
Quito. Reprografía: Archivo de UIA, México.

6 Alfredo Taullard, Platería sudamericana, (Buenos Aires: Peuser, 1941), 178.
7 Cristina Esteras Martín, Arequipa y el arte de la platería: Siglos XVI-XX, (Madrid, España: Tuero, 1993), p. 45.
8 Pedro Gjutinovic Canavero, La Plata en el Mensaje del Arte Virreinal, (Perú: BCP, 2006), p. 35.



239VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Con el fin de ofrecer una respuesta a los anteriores 
cuestionamientos y relaciones, debemos reflexionar acer-
ca del posible origen de los dichos elementos iconográfi-
cos. Por lo tanto, es oportuno acercamos a la bibliografía 
coetánea y accesible tanto para los comitentes como para 
los plateros. En esta búsqueda localizamos la edición de 
1715 de Mundus Symbolico, escrito por Filippo Piccinelli9, 
perteneciente a la Biblioteca del Convento Máximo de 
la Merced. Del cual, nos enfocamos en el capítulo XIV, 
dedicado a los “instrumentos litúrgicos”; en el que se en-
cuentra el tema que refiere a los emblemas alusivos al “Cá-
liz y Custodia” y en donde destaca la estampa que alude 
simbólicamente al Ostensorio. En su mote queda el lema: 
MAXIMUS IN MAGNO10, mientras que al calce se leen 
Hierotheca (custodia) y Wettenhausana, en referencia a la 
abadía alemana de la que proviene. Respecto a la figura 

principal, ésta es una exuberante custodia con el astil an-
gelical con las alas extendidas, los brazos alzados a modo 
de elevar el sol y, sobre la testa, el Agnus Dei. El viril tie-
ne la forma de corazón y está flanqueado por dos ángeles 
músicos y otros pasionarios, todo rodeado de un tupido 
cúmulo de nubes con destellos florales y vegetales que per-
filan la idea de una copa arbórea. Como remate, en orden 
ascendente, está un querubín, la corona, el Padre Eterno, 
la paloma al vuelo representando al Espíritu Santo y la 
cruz como elemento final (Fig. 5).

Con la descripción anterior y las notables coinciden-
cias de algunos de sus elementos iconográficos, nos per-
catamos de la posible importancia que tiene este grabado 
como referencia para nuestros casos, y con ello, ofrecer 
posibles respuestas al respecto del origen de las dichas 
coincidencias, con las custodias americanas. En primer 
lugar el ángel tipo cariátide nos aproxima al gusto por el 
astil de figura generado en América, pero sabedores de 
que este no es particular a un centro productor en espe-
cifico —debido a que es una característica vista en varias 

Fig. 4  Custodia. Anónimo. Primera mitad del 
siglo XVIII. Arequipa, Perú. Colección Particular. 
Reprografía: Plata y plateros del Perú, 1997.

Fig. 5  Maximus in Magno. Anónimo, Abadía de Wetenhausen, Alemania, en: 
Filippo Piccinelli, Mundus Symbolicus, 1692. Localizado: Biblioteca Francisco 
de Burgoa, UABJO, Oaxaca. Foto: Andrés De Leo.

9 Queremos agradecer al padre Eduardo Navas del Convento Máximo de la Merced de Quito, Ecuador, por las facilidades otorgadas en la consulta 
de la biblioteca histórica de dicho convento.

10 Fillipo Piccinelli, MundusSymbolicus, Tomo 2. (Colonia: HermaninDemenn, 1694), p. 3.



240 LA CUSTODIA COMO SEÑA DE IDENTIDAD: LA PLATERÍA EN QUITO DURANTE EL SIGLO XVIII

latitudes de España, los virreinatos y audiencias—, nos lle-
va a concentrarnos en el sol, elemento donde están los 
motivos iconográficos que nos interesan. Aquí reparamos 
primeramente en el Cordero Místico que ahora compara-
mos con los de las custodias de Arequipa y del Museo de 
Lujan. Lo mismo podemos decir del Padre Eterno que, a 
manera de colofón, tiene la misma composición vista en 
los ejemplos quiteños. 

Ahora bien, para entender las influencias que tuvo 
esta estampa en América, debemos conocer su origen. Sa-
bemos que la primera edición de Mondo Simbolico se pu-
blicó en el año 1653; fue escrita en italiano y su difusión 
muy acotada. El grabado del emblema que nos ocupa no 
está en las primeras ediciones, este se incorporará en la 
versión latina11, traducido por Agustín d´Erath12, fraile 
de la abadía agustina de Wettenhausen, actual Alemania, 
quien lo publicó en 1687. A partir de esta fecha podemos 
proponer, con las pertinentes reservas y como parte del ni-
vel de conocimiento actual, que en América el diseño de 
astil a modo de cariátide tiene su posible origen a partir de 
la estampa, ya que la mayoría de los ejemplos de custodia 
con esta solución surgen en los primeros años del siglo 
XVIII; sin descartar un hipotético desarrollo durante la 
última década de la anterior centuria.

Por todo lo indicado, insistimos en que el grabado de 
Wettenhausen da inicio a una tradición que se desarro-
llará con variantes locales hagiográficas y marianas en el 
astil, prolongando su trascendencia en América desde 
finales del siglo XVII hasta el bien entrado siglo XIX13, 
expandiéndose por los virreinatos, capitanías y audiencias 
americanas. Como son los casos, dados a conocer por Te-
resa Villegas, de la custodia de La Paz, del siglo XVIII con 
la figura de San Pedro; o la de la Catedral Castrense de 
Ntra. Sra. De Luján, en la misma ciudad, datada en el 
mismo siglo14 y que tiene en el astil a la Virgen del Rosario 
con asas y efigies angelicales entre las que destaca la figura 
del Arcángel Miguel; o la del Convento de la Merced de 
Cusco, que a pesar de las modificaciones de gusto neoclá-
sico conserva la efigie de la Virgen mercedaria. Con esta 
propuesta para los casos sudamericanos, se reformula que 
el astil de figura y en especifico el angelical no es un ele-
mento de gusto específicamente de origen americano15.

Al igual que en los casos argentos vistos en América —
como son el caso de “la lechuga”, fabricada por José Galaz 
ente 1700 y1707—16,la estampa de Wettenhausen, publica-
da en el año de 1687, nos ayuda a entender algunas de las 
custodias localizadas en el centro de Europa17, en España18 
e Italia19, siendo así el reflejo de una suerte de sincretis-

11 Filippo Piccinelli, El mundo simbólico: los cuerpos celestes, traducción de Eloy Gómez Bravo, (Michoacán: El Colegio de Michoacán, 1997), pp. 18-19.
12 Nació en Buchloe de Suabia el 28 de febrero de 1648. En 1667 entró con los canónigos regulares de San Agustín e hizo su noviciado en la abadía 

de Wettenhausen. Enseguida estudió en la universidad de Dillinguen y obtuvo el grado de doctor en teología en 1679. Sus superiores le confi-
rieron la enseñanza de la teología y filosofía en varios colegios, en particular en Reichesberg y Klosterneubourg. El papa lo nombró protonotario 
apostólico en 1680 y el emperador de Alemania le confirió, en el mismo año, el título de conde palatino. El obispo de Paussau lo nombró su 
consejero y bibliotecario y, en 1698, le confió el gobierno de la abadía de San Andrés. Murió en 1719. (Filippo Picinelli. Los cuerpos celestes. Vol. 1. 
[Michoacán: El Colegio de Michoacán AC, 1997], p. 20).

13 Ejemplos de ostensorios de este tipo es el localizado en San Pedro Añañe, Oaxaca, compuesto por astil angelical y sol de rayos rematados con que-
rubines, fabricado por Andrés Martinez en 1881, como dicta su inscripción localizada en la parte inferior de la base. (Ficha de catálogo: O_94_04, 
Catálogo de Bienes Artísticos con Valor patrimonial).

14 Teresa Villegas de Aneiva, “Al Sol y las estrellas las Creó Dios” en Norma Campos (coord.) Memoria del IV Congreso Internacional sobre Barroco / La 
Fiesta, (Bolivia: Unión Latina, 2007), pp. 144-143.

15 Acerca de la supuesta aparición del astil de figura en América, antes que en España: “A lo largo del siglo XVIII se desarrolla en México un tipo 
peculiar, con astil de figura, que se adelanta cronológicamente a los modelos similares difundidos por la Península durante la segunda mitad de 
la centuria.” (María del Carmen Heredia Moreno, “Iconografía del ostensorio mexicano del siglo XVIII con astil de figura”, Cuadernos de Arte e 
Iconografía, Tomo IV, 7 [Madrid: Fundación Universitaria Española, 1991], p. 327).

16 No queremos dejar pasar ejemplos de otros centros productores puntuales que recogen la tradición angelical para el astil, son los casos de: la cus-
todia de la Iglesia de la Merced, Colombia; así como el caso arequipeño del templo de Carmelitas descalzas datada como de la misma centuria.

17 Ejemplo de éstas, son la realizada por Wolfgang KasparKolb para Sankt Nikolaus in Markdorf en1699, o la ubicada en St. George, Augsburg, 
realizada por Johann Melchior III, en 1700. 

18 Recordemos el amplio repertorio de piezas con astil angelical que se difundieron al centro y norte de España durante la segunda mitad del siglo 
XVIII “…por Castilla y León, como atestiguan las piezas vallisoletanas de la iglesia de Herrín de Campos, La Seca o el Salvador de Valladolid, o la 
salmantina de la Catedral de Astorga labrada por García Crespo en 1757.” (María del Carmen Heredia Moreno, “De arte y de devoción eucarísti-
cas: las custodias portátiles”, en Estudios de platería: San Eloy 2002, [Murcia: EDITUM, 2002], 178). A estas agregamos lade Santo Tomás, realizada 
por Alonso de Sosa en 1734 y perteneciente a la  Iglesia del Ex-convento de Santo Domingo de Guzmán, La Laguna, Tenerife. También la de Iglesia 
Parroquial de Santiago Apóstol, Orihuela; encargada en el 1773 al maestro platero Estanislao Martínez. (“Rogle”, comento en “Custodia”, Liturgia 
Mforos, http://liturgia.mforos.com/1699124/8402148-custodia [comentario enviado el 13 de febrero del  2012]).

19 Recordemos la custodia napolitana enviada a la iglesia de San Lorenzo de Huesca, España, en fechas próximas a su muerte, c. 1732. Dicha custodia 
permaneció en la parroquia oscense hasta el año 1952, momento en que desapareció. (“Rogle”, comento en “Custodia”, Liturgia Mforos).



241VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

mo formal e iconográfico. Dejando claro que, a partir de 
la publicación y difusión de la versión latina de Mundus 
Symbolicus, se generan innumerables custodias por todo el 
centro de Europa siguiendo el modelo al que hace alusión 
el emblema.

Entendiendo que el ostensorio es uno de los objetos 
más importantes para el Culto, es normal encontrar que 
en él se plasmaron ornamentaciones20 que ejemplificaran 
o emularan formal y retóricamente a la divinidad. De 
acuerdo con esto, a partir del discurso contrarreformista 
consolidado en Trento, el Sol sería la más exitosa de las 
formas usadas; cabe apuntar que para los casos concre-
tos que nos ocupan en el Virreinato del Perú, pensamos 
que dicha forma se mantuvo de acuerdo con tal tradición. 
Con ello y pese a que estamos convencidos que contaban 
y analizaron el referente arbóreo del grabado alemán, el 
peso de la citada tradición conllevó a que no se llevara a 
las piezas argentas, pero sí algunos de sus componentes 
iconográficos de los que ya hemos dado cuenta. Caso que 
no se ve reflejado en los casos quiteños.

De acuerdo con lo anterior, a partir de las últimas dé-
cadas del siglo XVI y en especial a inicios del XVII, la for-
ma solar fue ganando terreno entre los ostensorios, espe-
cialmente en el mundo hispánico, lo que generó una serie 
de analogías con fuertes argumentos visuales entorno a la 
Sagrada Forma. Así como hay día y noche, la adoración al 
Santísimo dispone de un tiempo de culto secreto y otro 
público21. Bajo esta perspectiva se da sentido a los apara-
tos visuales que, con motivo de mayor dignidad, ocultan 
y muestran la Forma. Dichos manifestadores de honor y 
gloria, tenían como fin la exposición refulgente del Sol y 
así, el espectador, llenarse visualmente de la voluntad y 
verdad del Señor. A partir de esta perspectiva oculta es 
que se activa un pensamiento fantástico, creado por la 
incógnita y con ello, las inseguridades; propiciando una 
nueva percepción construida y no una preexistente22. Para 
tales efectos y en apoyo, también fue recurrente que se 
valieran de ingeniosos aparatos visuales. 

Si bien somos conscientes de que es un tema del que 
se cuenta con amplia bibliografía, y requiere un estudio 
pormenorizado, nos quedamos con los casos peruanos de 
Andahuailillas, Huaro o Marcapata (Fig. 6) y que pueden 
aplicarse a otros. En dichos lugares, los retablos Mayores, 
datados como de principios siglo XVIII, tienen modifica-
ciones en las calles centrales para alojar el manifestador, 
espacio reservado para la exposición del Santísimo, este 

con un sistema mecánico de puertas en rieles, en forma 
de cápsula y que giran para abrir el expositor. Al exterior, 
cuando está cerrado, por lo general se ven representados 
elementos alusivos, elocuentes y directos símbolos eucarís-
ticos que apelan a lo que se oculta y que el fiel descodifica 
en una constante tensión de lo no visto. Pero sabedores de 
lo que se resguarda, en ellos se propicia el uso moralizado 
de los sentidos23. Teniendo esto en consideración, en el 
momento que se corren las puertas, sin aparente interven-
ción humana —ya que su mecanismos es manipulado por 
la parte trasera del retablo—, Cristo se muestra refulgente, 
ahora público, incidiendo en la percepción del especta-
dor. Es el instante en el que el Sol, con sus brillos de oro, 

Fig. 6  Manifestador. Anónimo. Templo de Huaro, Perú, finales del s. XVIII. 
Foto: Andrés De Leo.

20 El concepto de ornamento es retomado del estudio realizado al de Jean-Claude Bonne en: (Patricia Díaz Cayeros. Ornamentación y ceremonia: cuerpo, 
jardín y misterio en el coro de la Catedral de Puebla, [México D. F.: IIE- UNAM, 2012], 52-54.

21 Solís, El sol de la Eucharistia, p. 5.
22 Fernando R. de la Flor, Imago: la cultura visual y figurativa del Barroco, (Madrid: Abada, 2009), p. 53.
23 Flor, Imago: la cultura visual, p. 57. 



242 LA CUSTODIA COMO SEÑA DE IDENTIDAD: LA PLATERÍA EN QUITO DURANTE EL SIGLO XVIII

rayos y en algunos casos de coloridas piedras y cristales 
que emulan lo divino, calma la tensión de los sentidos 
del espectador y se convierte en el centro fundamental de 
atención y adoración. 

Por consiguiente, estos efectos se enfatizan con el en-
chapado de plata repujada y en algunos casos con espejos, 
así como las pertinentes aberturas de la ventanas absidia-
les. Modificaciones hechas en los templos, según el gusto 
de los repujados de las placas de plata, a partir de la segun-
da mitad del siglo XVIII y que muy probablemente estén 
en relación al intento por concentrar la atención de los 
fieles en lo verdaderamente importante de la religión, que 
es: Cristo24. Es así como el culto al Santísimo expuesto nos 
circunscribe al nacimiento del Sol Eucarístico: “Saliendo 
como el esposo de su tálamo, esto es, del vientre dichoso 
de la Inmaculada Virgen, dio alegres saltos como el Gigan-
te [esto es como el Sol]”25. En este sentido es el Sol quien 

viste a la Madre de Dios, donde el oro “representa a la Vir-
gen María inmune totalmente la herrumbre de cualquier 
pecado: Es oro puro, dice, carecer de pecado mortal, es 
más puro carecer de venial; es oro purísimo carecer del 
estimulo del pecado, lo que ninguno ha tenido, fuera de 
la Santísima Virgen” 26.

Esta doble significación de Eucaristía–María, nos invi-
ta a revisar referentes directos de la época, como es el caso 
ejemplificador de una pintura conservada en San Andrés 
Sinaxtla, Oaxaca, México. Esta obra plasma la vera efigie 
de Nuestra Señora de la Merced, La Peregrina de Quito, (Fig.7) 
que datamos en los albores de 1753 según el grabado del 
poblano José de Nava del cual procede27. En ella es perti-
nente atender la gran variante de la tradición iconográfica 
que caracteriza a las representaciones mercedarias, nos re-
ferimos concretamente a la custodia que porta entre sus 
manos, elemento sin referentes próximos en advocaciones 

Fig. 7  Virgen Peregrina de Quito. Anónimo, c. 1753. San Andrés Sinaxtla. 
Oaxaca, México. Foto: Andrés De Leo.

Fig. 8  Los Sellos de los Filósofos - MelchiorCibinesis. Anónimo. Fráncfort, 
1618. Reprografía: Stanislas Klossowski de Rola, El Juego Áureo, 150.

24 No descartamos que las influencias jansenistas que se dieron en el IV concilio Mexicano también tuvieron cierta repercusión en el virreinato del 
Perú, en donde se procuró no desviar la atención de los fieles en devociones hagiográficas, si no en la devoción al Culto Divino, la escancia de la 
catolicismo.

25 Salmos, p. 18.
26 Piccinelli,  El mundo simbólico. Los metales / Los instrumentos eclesiásticos, p. 65.
27 Andrés De Leo, “La peregrina de Quito, una muestra de sus pasos por la Nueva España”, Coloquio internacional de imaginería novohispana, IIE-

UNAM, conferencia, 2008.



243VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

marianas difundidas en la Nueva España28. El antecedente 
más cercano a este particular icono seguramente provenga 
de la devoción a la Inmaculada y el Corpus Cristi, que se fu-
sionó en Ecuador y que fueron representadas plásticamen-
te, en especial, por Miguel de Santiago29. Esta iconografía, 
nada común para el virreinato de la Nueva España, pero 
de devoción no tan extraña para el entonces virreinato 
del Perú, sintetiza la sublimación de dos grandes dogmas, 
la Virgen Inmaculada y la transubstanciación del Cuerpo 
de Cristo.

De este tipo pinturas de la obra de Miguel de Santia-
go podemos mencionar tres ejemplos. El primero loca-
lizado en el Museo de San Francisco, otro en el Museo 
Municipal, y el tercero, atribuido, se halla en el templo 
de Santo Domingo, todos en la ciudad de Quito. En ellas 
observamos a la Virgen glorificada bajo el patrocinio de la 
Santísima Trinidad. Tanto en la pintura dominica, como 
la del Museo Municipal, la Virgen está sedente; mientras 
que en la de San Francisco está de pie y en todos los casos 
con la custodia entre sus manos. El uso de este recurso 
iconográfico interpreta el ofrecimiento del Hijo Eucarísti-
co como alimento con el fin de alcanzar los favores de la 
comunión, siendo la Inmaculada Concepción la santidad 
exigida para el sacramento de la Eucaristía.

Regresando a la pintura de Sinaxtla, observamos una 
serie de inscripciones en latín que se distribuyen alrededor 
de la Virgen y que corresponden al Cantar de los Cantares30 
que en definitiva se suman a los argumentos de la Euca-
ristía en fusión con los de la Inmaculada. En la cintilla 
ubicada en la parte superior del lienzo, se lee: Nuestra salva-
ción está en tus manos. Es evidente la relación literal con la 
imagen; ambas están dirigidas para llamar la atención del 
fiel a las manos de la Virgen como depósito de las pasio-
nes y con ello del alma. En este caso, María es intercesora, 
sujeta en las manos el Cuerpo sacrificado, medio salvífico 

y redentor, recordando su atribución intercesora que nos 
remonta a la tradición medieval mariana como scalasalu-
tis31, y al igual que en su aparición con el Cristo de las Tres 
Saetas32 del sueño de San Francisco. En el extremo derecho 
hay otra inscripción que nos dice: Del fruto de tu vientre, pon-
dré en tu trono. Con ello se puntualiza el origen divino del 
Hijo concebido en el vientre de María que, como trono, 
fija su triunfo redentor. Asimismo, la inscripción: Aquel 
que los cielos no pueden contener, tú lo contuviste en tu seno, re-
fiere el origen celestial y capacidad de la Madre Inmacula-
da por contener dentro de sí misma al Hijo de Dios, como 
nada o nadie, terrenal o divino, lo pudo contener. En otra 
inscripción que está a manera de nimbo se lee: Es para mí 
el amado mío: entre mis pechos quedará. Aquí se infiere el 
vínculo entre Madre e Hijo, lo que nos recuerda el sello de 
Melchior Cibinensis con su emblema:33 La piedra filosofal, 
como niño, debe ser alimentada con la leche virginal (Fig. 8). En 
este emblema se observa a una mujer desnuda abriendo 
los brazos para mostrar el interior de su vientre, en el que 
se mira un feto conectado por conductos a los senos de su 
madre. Se ratifica con ello el vínculo estrecho e inseparable 
entre ambos, siendo en este caso el Hijo de Dios la pie-
dra filosofal que limpiará las almas de los pecadores para 
purificarlas34 y convertirlas en oro, sin mancha. Pero estas 
inscripciones también nos dan un elemento en común: el 
lugar. Así, a modo de geniusloci, la esencia Divina del Hijo 
es el genius y el loci en donde reposa, el sitio más íntimo e 
inmaculado, el vientre de la Virgen María. 

Bajo los anteriores argumentos, María es la Custodia 
Inmaculada por excelencia que resguarda a lo Divino y 
quien contuvo en su vientre al Redentor. Esto nos plantea 
el vínculo con el tema y explicación de María Grávida que 
dio origen a devociones como la de la Virgen de la Espe-
ranza, la de la Expectación, comúnmente llamada Virgen 
de la “O” 35, y éstas con la Virgen-Sol. Recordemos que en 

28 Artista nacido hacia 1633, su actividad artística se desarrolla durante la segunda mitad del siglo XVII, muere en 1706. Al respecto de la vida del 
artífice véase: (José María Vargas, Miguel de Santiago: su vida y obra, (Quito: Santo Domingo, 1970]) y (Ángel Justo Estebaranz, “Leyendas de un 
artista. A propósito del pintor quiteño Miguel de Santiago” en anales del Museo de América, XVII [2009], pp. 8-17).

29 José María Vargas, Patrimonio artístico ecuatoriano, (Quito: Trama, 2005), p. 48.
30 Cantar de los Cantares, 1:1-8:14.
31 Para el tema sobre la función de María como escala de Salvación véase: (María Elvira Mocholí Martínez, “El lugar de María Intercesora en las 

imágenes de la Escala de Salvación. Interpretación iconográfica de sus aspectos formales”, IMAGO Revista de Emblemática y Cultura Visual, Núm. 
4, (Valencia, Universidad de Valencia, 2012) pp. 7-22.

32 Según un sueño de San Francisco, se encontraban él y Santo Domingo orando ante la Virgen, quien intercede para que Cristo lanzara tres saetas 
al mundo dirigidas a la humanidad. 

33 Stanislas Klossowski de Rola, El Juego Áureo, (Madrid, Siruela,1988), p. 150.
34 Ramón Mújica Pinilla, “España eucarística y sus reinos: el Santísimo Sacramento como culto y tópico iconográfico de la monarquía” Haces, 

Brown, Pintura De Los Reinos: Identidades Compartidas, 1167.
35 De las secuencias temáticas podemos mencionar: “Virgen encinta con evidencia física del embarazo. Virgen cuyos gestos indican que está encinta. 

Virgen con el monograma, símbolo o imagen de Cristo representado en su vientre. Virgen que muestra en el interior del útero al niño en estado 
embrionario.” (Manuel Crespo Hellín, “María Grávida. La iconografía del dogma de la Encarnación de Jesucristo en María”, en Ars Longa: Cua-
dernos de Arte, No. 3, [Valencia: Universidad de Valencia, 1992], p. 39). 



244 LA CUSTODIA COMO SEÑA DE IDENTIDAD: LA PLATERÍA EN QUITO DURANTE EL SIGLO XVIII

el momento de la concepción de Cristo: “Dijo el Ángel a 
la Virgen, que tenía ya en sus entrañas aquel Hijo que era 
expectación del mundo, (pero no le dijo) cuando había de 
nacer pues eso no fue sino soplar la hoguera para que se 
levantase más la llama”36.

Retomando la representación de la Virgen con la Cus-
todia en la mano, ésta no recae en el instante en el que 
María estaba encinta, sino a la expectación de una nueva 
esperanza en un momento posterior a la instauración de 
la Eucaristía, a modo de Virgen que contiene al Hijo triun-
fante en un nuevo estado de expectación37. Así como en 
la Concepción, el fuego de la expectación fue ardiente, el 
momento de ansiosa esperanza es el generado después de 
la institución de la Eucaristía, instante en el que, para los 
cristianos, inicia la espera de su regreso redentor38. Ejem-
plo de esta espera póstuma, es la pintura de la Dolorosa-
Eucarística de Santo Domingo de Quito, Ecuador (Fig. 9). 
Aquí, vemos a la Virgen María hincada, vestida de luto y 
sujetando entre las manos, con un paño de hombros, la 
custodia con la Hostia consagrada. También es pertinente 
aludir el relieve de la portada del templo de la Tercera 
Orden de San Francisco, Arequipa, en el que están repre-
sentados la Virgen Dolorosa y San Francisco, éste como 
titular de la orden, ambos hincados ante la custodia de as-
til angelical y rodeados con la inscripción “Alabado sea el 

santísimo Sacramento del altar y la Virgen Concebida sin 
Pecado Original” (Fig. 10). De estas piezas interpretamos 
la connotación expectante  que a nuestro parecer recuerda 
a la Virgen de la Piedad, solo que ahora en una evocación 
menos dramática, posiblemente con el fin de enfatizar la 
transubstanciación en la Hostia consagrada como lo re-
fiere el sermón VIII de Glorias de la Virgen, dedicado a la 
Virgen de la Expectación: “El Hijo de María Santísima 
Sacramentado, da gran resalto a los deseos de su Madre: 
pues ya saben, que cuando su Majestad se Sacramentó, es 
cuando hizo más alarde de sus deseos, (la expectación de 
la redención del hombre)”39.

En relación con lo anterior y para concluir con las ins-
cripciones de la pintura de Sinaxtla, damos espacio a la úl-
tima: Ascenderá la flor de la raíz de Jesé, localizada al pie de la 
custodia retratada. Si atendemos su sentido formal, vemos 
que se ubica en la base del ostensorio, lo que es lógico en-
tender como una evocación propiamente a la raíz y que, 
entonces, sugiere como tronco al astil y al sol como flor 
o fruto. Pero también nos explica, al igual que las dos pri-
meras leyendas, el origen y linaje de Cristo, solo que ahora 
hace referencia a la radice terrenal de la cual deriva. Siguien-
do con el discurso análogo al vegetal, el linaje de José es la 
raíz; la flor es María y el fruto, como dicta una de las ins-
cripciones ya mencionadas, es Cristo —de fructus ventris tus—.

Fig. 9  Virgen Dolorosa Eucarística. Anónimo. 
Quito. Finales del s. XVIII, Museo de Santo 
Domingo. Quito, Ecuador. Foto: Andrés De Leo.

36 Catejón, Glorias de la Virgen, p. 123.
37 cifr. Agustín Catejón, Glorias de la Virgen, (Madrid,  José Zúñiga, 1739), pp. 122-124.
38 Catejón, Glorias de la Virgen, p. 124.
39 Catejón, Glorias de la Virgen, p. 133.



245VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 10  Adoración del Corpus Christi. Anónimo. Arequipa, ca. 1778, 
Portada del templo de la Tercera Orden de San Francisco. Arequipa, Perú. 
Foto: Andrés De Leo.

Ejemplos plásticos de este argumento los encontramos 
en varias pinturas novohispanas en las que vemos a la flor, 
que es María, cargando a Jesús, el fruto de la flor, el fruto 
de su vientre. Entonces se le llama cielo a San Joaquín y 
tierra a Santa Ana; pero no cualquier tierra, sino la del Pa-
raíso40 “que fructificó el árbol de la vida. Por que la Virgen 
Nuestra Señora es Árbol Sagrado, que produjo el fruto 
de vida eterna [ ] árbol florido y puro que tal fruto lle-
va”41. Así, el vientre de la Virgen es el ostensorio figurado 
y expuesto en la pintura de Sinaxtla y en los casos de la 
Inmaculadas Eucarísticas de Quito y Perú. A ellos suma-
mos los emblemas lauretanos del convento de Santa Ca-
talina en Arequipa, en donde refieren a María como: Vas 
spirituale, Vas honorabile y Vas insigne devotionis, ¿qué mejor 
ostensorio?, ¿qué mejor custodia que la misma Virgen? o 
como dicta el emblema de Mundus Symbolicus: Maximus in 
Magno. “Lo Máximo en lo Grande”.

A partir de los argumentos revisados es que propone-
mos a la custodia de Wettenhausen como el Árbol Flori-
do que resguarda al Fruto; es la Inmaculada esencia de 
la Virgen que muestra a Cristo en la expectación de su 
regreso. En este sentido, el emblema sugiere a un signo de 
la transubstanciación del Cuerpo de Cristo que se ofrece 
a partir de un rompimiento de gloria florido. Es decir, la 
custodia es el instrumento que, más que resguardar, expo-
ne la simbólica piedra filosofal que convertirá en oro puro 
el alma de quien se alimenta con él42, es el convite para 
la vida eterna, la ventana al Paraíso. Por lo tanto, en esta 
estampa, no encontramos la forma definida del sol, sino 
la figuración de la Inmaculada como Árbol de Vida que 
nos ofrece el fruto de su vientre, al Hijo como Sol y que se 
relaciona estrechamente con los ejemplos quiteños.

Como parte argumentativa de los vínculos que estable-
cemos, es pertinente recordar que el dogma de la Inmacu-
lada está en disputa desde Juan I de Aragón (1350-1396), 
primer rey en introducir oficialmente esta devoción como 
guía y proclamación de su reino, hasta Carlos III (1716-
1788). Pese a la tardía proclamación dogmática en 1854, 
a lo largo de las centurias no se dudó en su uso como 
estandarte de las creencias religiosas hispanas y, además 
de lo devocional, también propagandístico de las casas rei-
nantes hispanas43.

Retomando los argumentos propagandísticos expresa-
dos, ahora en relación con el Corpus Christi, cabe recordar 

la leyenda de Rodolfo de Austria (1218-1291), fundador 
de la Casa de Habsburgo, que cuenta lo sucedido en el 
siglo XIII. Mientras éste estaba de cacería y al escuchar 
el tocar de las campanas que anunciaban el traslado del 
Viático para un enfermo, encuentra en un camino al sa-
cerdote que traslada la Eucaristía; ofreciéndole su caballo 
y escoltándolo. En respuesta al gesto, el religioso le anun-
cia proféticamente que si sus descendientes rinden culto 
y se consagraban al Cuerpo de Cristo, éstos dominarían 
el mundo44. Este pasaje premonitorio del poder que con-
sagraría la Casa de Austria, sería a la postre la causa del 
elocuente patronazgo rendido al Santísimo desde tiempos 
de Carlos V.

Como reflejo de esta protección —a quien en parte se 
le debe la grandeza del imperio—, la Corona fue una gran 
promotora e impulsora de los festejos del día de Corpus 
Christi. A ello se sumaron numerosas obras que ratifican 
la personificación del monarca en su defensa. Cabe men-
cionar el gran número de pinturas alusivas, siendo en el 
virreinato del Perú en donde encontramos los ejemplos 
más palpables para el ámbito hispanoamericano. Como 
ejemplo podemos mencionar la pintura localizada en San 
Pedro de Lima45, en la cual se observa la custodia sobre 
una columna como símbolo de la fortaleza en la cual se 
sustenta. Del lado izquierdo, un grupo de moros la inten-
tan derribar. En el lado opuesto, está Tomás de Aquino 
sujetando el vástago al mismo tiempo que levanta la plu-
ma, ésta haciendo las veces de arma; como lo hace Carlos 

40 Cfr. José de Jesús María. Historia de la Virgen María Nuestra Señora, (Amberes, Francisco Cansio “Las dos Cigüeñas”, 1651), p. 28.
41 Jesús María. Historia de la Virgen María Nuestra Señora, p. 28.
42 Mújica Pinilla, “España eucarística y sus reinos”, 1167.
43 Cuadriello, “Virgo Poten. La inmaculada Concepción”, 1215.
44 Mújica Pinilla, “España eucarística y sus reinos”, 1115.
45 Agradezco al padre José Francisco Navarro de la Compañía de Jesús de Lima, Perú, por las recomendaciones dadas al templo de San Pedro para 

realizar la toma de fotografías. 



246 LA CUSTODIA COMO SEÑA DE IDENTIDAD: LA PLATERÍA EN QUITO DURANTE EL SIGLO XVIII

Fig. 11  Mariana de Austria entrega la corona a Carlos II. 
Pedro de Villafranca. 1672. Reprografía: Cuadriello, 
“Virgo Poten. La Inmaculada Concepción”.

II con la espada afrontada hacia los enemigos. A los pies 
del monarca, la personificación alegórica de la Fe suje-
ta la base de la columna mientras abraza la cruz46. Otra 
pintura que trata el mismo tema es la del Museo Osma, 
Lima47. En este caso las variantes iconográficas son visi-
bles, la sustitución de Santo Tomás, la columna y la Fe, 
por la figura de Santa Rosa Lima; la cual funge ahora a 
modo de columna de Fortaleza y Fe; representándose así 
como una santa defensora de la Eucaristía. El sustituir la 
columna o agregar elementos hagiográficos como éste, res-
ponde a adaptaciones locales que ayudan a sustentar los 
argumentos propagandísticos de la Corona en fusión con 
devociones particulares que, en la superficie y en el fondo, 
vienen a ratificar la grandeza territorial del imperio. Este 
mismo fenómeno seguramente se dio en las custodias en 
cuyos astiles se figuraron  la “Fuerza de Dios”, San Mi-
guel Arcángel, y que en su resignificación, fue sustituido 
por santos de cultos locales que finalmente regionalizan la 
exaltación de las devociones del reino, como son los casos 
de las custodias de La Paz.

46 Álvaro Pascual Chenel, “Fiesta sacra y poder político: la iconografía de los Austrias como defensores de la Eucaristía y la Inmaculada en Hispano-
america” en Hipogrifo, (Madrid: Hipogrifo, 2013), p. 74.

47 Pascual Chenel, “Fiesta sacra y poder político” pp. 75-76.
48 Cuadriello, “Virgo Poten. La Inmaculada Concepción”, 1216.
49 Francisco Ramos, Reynados de menor edad y de grandes reyes, (Madrid: Imprenta del Reino, 1672), III.
50 El grabado salió publicado en el libro Reynados de menor edad y de grandes reyes, para contextualizar la obra literaria y grafica véase: Carmen Sanz 

Ayán, José N. Alcalá Zamora, Pedagogía de reyes: el teatro palaciego en el reinado de Carlos II, (Madrid: Real Academia de la Historia, 2006).
51 Para saber más sobre las implicaciones de la Inmaculada coronada: (Cuadriello, “Virgo Poten. La Inmaculada Concepción”, 1198-1206).

Ahora, en combinación y simbiosis patronal del Corpus 
Christi con la Inmaculada a la Corona, tenemos un referen-
te visual, a modo de pieza a destacar, que nos ayuda a re-
flejar la importancia de estos dos dogmas. Se trata de la es-
tampa realizada en 1672 por Pedro de Villafranca (Fig.11).48 
En ella se presenta a Mariana de Austria, entregando la 
corona a Carlos II. Ambos personajes están sentados y en 
el muro sendas imágenes representan, en la izquierda, a 
la Inmaculada Concepción con la inscripción PATRONA 
HISPANIAE; en la derecha la custodia de sol con el lema 
PATRO CINIUM AUSTRIACUM, y entre ellas, otra cartela 
en la que se lee SPES CAROLI49. Como podemos constatar, 
para finales de esta centuria, los dos dogmas legitimadores 
de la casa de Austria y la Corona España estaban totalmen-
te consolidados como referentes del imperio50.

Del mismo modo, la custodia representada en Mun-
dus Symbolico, pudiera responder de forma velada a este 
sentido propagandístico. En donde, además de su sentido 
directo en lo concerniente a lo religioso, funge como pa-
tronato real y consolidación de la Casa de Austria. Estas 
razones hacen que tenga cierta explicación la fusión de 
ambos dogmas con la Corona también retratada, símbolo 
de la realeza con la que fue investida la Inmaculada51.

CONCLUSIONES

La intención es llevar a los espectadores a figurar en 
el objeto no sólo el discurso religioso, sino también la 
implicación de ambos dogmas en la vida social, como si 
de su devoción dependiera la estabilidad del reino y la 
expansión de su poder. Reflejo que tendrá lugar con es-
pecial énfasis en la platería quiteña y en particular en la 
del convento de San Francisco que por sus implicaciones 
devocionales de la orden con la Virgen Inmaculada se 
consolidaron como patrocinadores reales y que tuvo lugar 
hasta bien entrado el siglo XVIII.

Por lo tanto nuestra propuesta parte de que la transmi-
sión de las estampas están acompañadas de un contexto 
social y no solo de una reproducción de la imagen. Existe 
una simplificación, énfasis y análisis en la reproducción, 
lo que da pie a comprender este caso como un resultado 
de intensiones codificadas para un fin de consolidación 
social y dejar de lado el concepto de mestizaje. 



247VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

L

ICONOGRAFÍA DE LA VIRGEN DEL ROSARIO 
EN LA REAL AUDIENCIA DE QUITO.  

ADOPCIÓN, MESTIZAJE E INFLUENCIAS 

VERÓNICA MUÑOZ ROJAS / ECUADOR

La presente ponencia es parte de un estudio mayor que 
pretende analizar la aceptación, difusión, mestizaje 
iconográfico y persistencia en el tiempo de las prin-

cipales devociones marianas, influenciadas en un primer 
momento por la realidad circundante, mutando e interac-
tuando posteriormente con otras ciudades del virreinato.

Las advocaciones europeas de temprana acogida en 
Hispanoamérica, no siempre perduraron en el tiempo con 
su concepción original; todas ellas fueron incorporadas a 
la nueva cotidianidad y poco a poco se fusionaron con la 
realidad local, cambiando en muchas ocasiones su nom-
bre de devoción, variando en algo su representación, o en 
algunos casos, llegando a exponer grandes cambios en su 
concepción compositiva e iconográfica.

Estas modificaciones nacieron ligadas a un culto o te-
rritorio, obteniendo sus nuevas denominaciones de la to-
ponimia del lugar y de atributos ligados a circunstancias y 
tradiciones del sitio; influyeron también los milagros rea-
lizados, con elementos relacionados con las variantes de 
la nueva advocación, recibiendo muchos de los elementos 
presentes en la imagen significados propios.

En este contexto, el tema mariano es posiblemente 
el de mayor interés en el análisis historiográfico, por sus 
cambios, adopciones y mutaciones iconográficas. La de-
voción a María se introdujo con gran fuerza en el mundo 
católico, y con los conquistadores en el territorio america-
no, sobre todo por el rechazo que la Reforma ejerció hacia 
la devoción de la Madre de Cristo.

La devoción “Inmaculista” encontró terreno fértil en 
tierras Americanas, tomando fuerza e importancia radical 
en el siglo XVIII hasta la definición del dogma en el siglo 
XIX; pero es en realidad la Theotokos la que se difunde 
como “Madre de Dios”y corredentora1. En la representa-
ción de María como “madre y esposa” son varias las ico-
nografías que se difundieron con fuerza de mano de los 
conquistadores: la Virgen de Guadalupe de Cáceres, la de 
la Candelaria, la de la Merced, del Carmen, entre otras de 
trascendental importancia.

Entre ellas fue fundamental la presencia de la “Virgen 
del Rosario”, difundida por la orden dominica de la cual 
es patrona; esta imagen se adoptó, mutó y transformó en 
el sector andino como uno de los ejemplos más claros del 
mestizaje e intercambio devocional, que tomó fuerza se-
gún Castaño (s.f.) a raíz de que el Papa Gregorio XIII esta-
bleció su festividad el  7 de octubre de 1573 (p. 2).

Entre las primeras apariciones de esta iconografía que 
la “orden de predicadores” mencionan, se narra que María 
con el niño en brazos, coronados como reyes de la creación, 
se presentaron a Santo Domingo de Guzmán para entre-
garle el rosario como arma para combatir la herejía. Esta 
representación sufrió variaciones que van desde: la figura 
aislada de la divina imagen, de pie o sedente con el niño 
en brazos sosteniendo el rosario; en ocasiones rodeada con 
los misterios gozosos o dolorosos en medallones pintados 
que aluden a las cuentas del rosario; o la más difundida, 
colocada en esa misma posición pero con santos a los lados.

1 En su papel de corredentora es usual que María vista túnica roja y azul como símbolo de amor y sabiduría, relacionando su vestimenta con el traje 
de Cristo, “redentor” que utiliza los mismos colores.



248 ICONOGRAFÍA DE LA VIRGEN DEL ROSARIO EN LA REAL AUDIENCIA DE QUITO...

A partir de este tema, van apareciendo en el sector 
andino variaciones, modificaciones, o como lo llama Ma-
nuel Castiñeiras (1998), citado en María Rodríguez (2005) 
“contaminaciones iconográficas” (p. 9), en las que el niño 
Jesús puede o no estar presente, utilizando como elemen-
tos invariables en María, el color de su túnica y manto, y la 
presencia del rosario, elemento este último indispensable 
para su identificación, pudiendo existir alguna excepción 
como se mencionará.

La primera pintura de interés por su iconografía y an-
tigüedad en la ciudad de Quito (Fig. 1), es de inicios del 
siglo XVII, consiste en un mural que se ubica sobre el arco 
toral de la nave central de la iglesia de Santo Domingo, en 
el que María de pie con el niño en su brazo izquierdo, está 
rodeada del rosario y es el eje central de una composición 
que ubica a los principales santos de la orden a los dos 
lados; la divina figura sostiene con su hijo el rosario en 
sus manos ofreciéndolo a los santos, que son separados de 
ellos por un grueso perfil de nubes que limitan el plano 
celestial coronado de ángeles. 

Webster (2012) data la imagen en “la década de 1620” 
(p. 124); al rastrear la posible fuente de inspiración se ubi-
có algunas estampas e incluso retablos europeos que tie-
nen relación con la representación2, pero por su similitud 
se intuye que utilizó como modelo el grabado del libro 
“Glossas Para Repetir Cantando, en los quince misterios del San-
tíssimo Rosario”, escrito por Felipe Santiago Samorano por 
esos mismos años en España; imagen en que se presentó a 
María como “amicta sole”, rodeada de resplandor encerra-
da en un rosario ovalado.

De rodillas a los lados se ubican los principales santos 
dominicos, a la derecha los de la primera orden incluyen-
do dos civiles3, iniciando con Santo Domingo de Guzmán 
y a la izquierda las de la segunda, encabezadas por Santa 
Catalina de Siena. 

La pintura descrita se mantuvo oculta por aproximada-
mente 300 años, porque según Webster (2012) en el primer 
tercio del siglo XVIII (p. 114), se colocó encima del mural 
una pintura de caballete barroca que trata de mantener 
los mismos personajes, pero con una variante iconográfi-
ca más antigua, utilizando como tema central a la Virgen 
del Rosario como madre de Misericordia, predominando 
el tema protector debido a que María cobija a los Santos 
bajo su manto, pero minimiza la fuerza del rosario, que 
sostienen dos angelitos a los lados de la Virgen. El tema de 
la Virgen de la Misericordia, iniciada por los Cartujos en 
el siglo XIII,  fue de uso común en las diferentes órdenes 
religiosas para mostrar la protección de la Virgen, pero la 
orden dominica la utilizó con cierta preferencia, por una 
tradición presente en el libro “Vida de los Hermanos” 
(1233) citado por Chus Villarroel O. P.  (2012), que reúne 
anécdotas e historias de los primeros años de formación 
de la orden dominica, y en el que se cuenta la anécdota de 
una santa ermitaña de Lombardía que en 1230, al conocer 
algunos de los primeros dominicos, dudo que durasen en 
“continencia”, escuchando esta mujer al poco tiempo la 
voz de María que le decía: “Me has ofendido gravemente. 
¿No crees que yo pueda guardar a mis jóvenes predicadores 
libres de todo pecado? Has de saber que esta Orden está 
bajo mi especial tutela”. (VH VI, & IV).   

De igual forma Trens (1946) menciona que Santa Brí-
gida en sus Revelaciones (cap. XVIII) narra que Santo Do-
mingo antes de morir tuvo una visión en que pedía a la 
Virgen que cuide a su orden y María le respondía que “(…) 
todos los que se pongan bajo tu regla serán salvados. Mi ancho 

Fig. 1   Virgen del Rosario. Detalle de la pintura mural del arco toral de la iglesia 
de Santo Domingo de Quito. Década de 1620. 
Foto: Gentileza de Christoph Hirtz. hirtz.christoph@gmail.com

2 Para ampliar el tema revisar Trens, M. (1946). María, Iconografía de la Virgen en el Arte Español. Ed. Plus Ultra. Madrid - España, pp. 282-289.

3 Como dato curioso Webster (2012) menciona que a más de los santos de la orden reconocibles por sus símbolos y aureolas, se ubican al lado 
izquierdo, dos retratos identificables por ser los únicos que no poseen aureola, correspondiendo probablemente al sacerdote dominico Fray Pedro 
Bedón (p. 114), que es representado con  un sombrero de ala ancha a sus pies, y el Arquitecto Sebastián Dávila, ejecutor de los arcos torales y del 
artesonado mudéjar de la nave central, distinguiéndose a este último por el compás que sostiene en su mano y la palabra “AVILA” junto a él, pp. 
107-124.



249VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

manto es mi misericordia, que no quiero negar a nadie que la 
desee ardientemente. Todos los que busquen refugio bajo los plie-
gues de mi misericordia, recibirán protección. (p. 282).

Así, María es representada en esta segunda pintura de 
pie, extendiendo sus brazos y su manto ayudada por án-
geles, para proteger bajo su capa a los principales santos 
dominicos que han aumentado en número en relación a 
la primera obra, figurando el Padre Bedón y Sebastián Dá-
vila todavía en el mismo sector que en la pintura original y 
con los mismos elementos que los identifican; actualmen-
te las dos obras se exhiben por separado, la pintura mural 
en su emplazamiento original y la pintura del XVIII en la 
sala de profundis, junto al refectorio. En estos dos casos 
no existe mayor variación iconográfica del tema central 
original en comparación con el europeo, a excepción de la 
introducción de los dos personajes laicos.

Caso diferente es el de la conocida y célebre “Virgen 
de la Escalera” (Fig. 3), una pintura mural realizada en 
una pared de adobe por el sacerdote dominico y pintor 
Fray Pedro Bedón, en transición al siglo XVII. La imagen 
se trabajó en el descanso de las gradas de la recoleta do-
minica de “La Virgen de la Peña de Francia”, edificación 
ubicada en las afueras de la ciudad de Quito, razón por la 
que toma éste nombre.

Navarro (2004) menciona que sus dimensiones aproxi-
madas eran 3 metros de alto por 2,5 de ancho, e “inspiró 
tal devoción la imagen”, que tenía una cofradía estableci-
da, debiendo los sacerdotes en un determinado momento 
“transformar la entrada del claustro en donde se encontraba la 
imagen, en capilla pública” (p. 57).

Esta iconografía de origen quiteño demuestra dos 
puntos importantes, la creación de nuevas variantes de las 
devociones llegadas de la metrópoli y la historia de perma-
nencia de algunas advocaciones.

La Virgen de la Escalera es un grupo compositivo en 
que se representa a María en el medio de la obra, de pie, 
frontal sobre la base de un árbol, como tronco y fortale-
za del mismo, viste de rojo y azul como madre, esposa y 
corredentora; en su mano derecha sostiene hacia abajo el 
rosario, savia del árbol que se alimenta con su rezo; sujeta 
en la mano izquierda hacia arriba un cetro como reina de 
la creación, llevando también en su cabeza una corona 
dorada. Sobre el pecho se ve su corazón, a su lado el niño 
Jesús que brota de una azucena, elementos estos últimos 
añadidos según Navarro (1950) por el pintor Luis Cadena 
en el siglo XIX, cuando se le pidió que retoque algunas 
cuarteaduras de la obra pasada a tela (p. 61).

Santo Domingo de Guzmán se ubica en la parte in-
ferior recostado a lo ancho junto al árbol, viste el hábito 
de la orden y lleva en su mano una azucena; a su lado su 
principal símbolo iconográfico, un perro con una tea con 
fuego en la boca junto a la esfera celeste del mundo.   

De la Virgen brotan 6 ramas de uvas, posiblemente 
inspiradas según Navarro (1983) en la frase dicha por Je-
sús a sus discípulos: “Yo soy la vid, vosotros los sarmientos” 
(p. 39); que terminan en rosas abiertas, relacionadas es-
tas con la iconografía de María, teniendo cada una de 
ellas en medio cuerpo un Santo Dominico, variando es-
tos personajes a través del tiempo por otros de la misma 
orden, como se menciona en algunos estudios realizados 
sobre el tema.

La obra tradicionalmente se creía inspirada en el árbol 
de Jessé, un tema medieval que según Francisco Stastny 
(s.f.), en su artículo “Síntomas Medievales en el barroco Ame-
ricano”, resurgió en este estilo, pero al analizar su repre-
sentación las fuentes de influencia originales son diversas 
y de mayor antigüedad, combinando el modelo sugerido 
con los diferentes derivados de las descripciones del Lig-
num Vitae de San Buenaventura, desde sus primeras in-
terpretaciones en el “Árbol de la vida” o “Cruz florida” con 
Cristo crucificado como tronco de un “árbol viviente con 
hojas y flores de las que brotan santos y santas” (p. 20);  hasta 
la versión realizada en el “Flos Sanctorum” (Fig. 2) con los 
santos que surgen de rosas abiertas y del ya mencionado 
“árbol de Jessé” (p. 20).

La imagen fue alabada en su sitio original hasta fines 
del siglo XIX, momento en el cual la escases de sacerdotes 
de la orden, obligó a toda la comunidad a vivir en el con-
vento principal, decidiendo el Presidente Gabriel García 
Moreno, ceder la recoleta a las Hermanas del Buen Pas-
tor.

Al realizar reformas arquitectónicas las nuevas propie-
tarias de la edificación, se vieron en la necesidad de de-
moler la capilla de la Virgen, solicitando los devotos de 
la obra al Presidente, la autorización y tiempo para mover 
el muro y construir una nueva Capilla en la esquina de la 
plaza, la que se consagró en 1873. 

Navarro (2004) comenta que el peregrinaje de la Vir-
gen no terminó ahí, en mayo de 1909 se demolió la capilla 
con la finalidad de construir “El palacio de la exposición del 
centenario del 10 de agosto 1806”, quedando nuevamente 
la imagen entre escombros, hasta que el artista Joaquín 
Albuja y sus hijas, luego de innumerables contratiempos 
y dificultades por la situación política que vivía el país, 
debido a su devoción y el aprecio que tenían a la imagen, 
la trasladaron del muro a la tela en julio de 1909, después 
de un laborioso proceso, realizando uno de los primeros 
rescates patrimoniales a un bien cultural registrados en el 
Ecuador a inicios del siglo XX (pp. 56-61).

Al finalizar la intervención se trasladó la tela en proce-
sión pública a la iglesia de Santo Domingo, lugar en que 
en 1912 se le construyó una capilla neogótica a cargo del 
Padre lazarista alemán Pedro Bruning, recibiendo culto 
hasta hace algunos años en que poco a poco la devoción 



250 ICONOGRAFÍA DE LA VIRGEN DEL ROSARIO EN LA REAL AUDIENCIA DE QUITO...

perdió su vigencia, terminando incluso aislada en una capi-
lla cerrada a la cual se tiene acceso solo bajo pedido. La ima-
gen se restauró en el año 2011 preservándola del deterioro.

Denominada por Trens (1946) como la “Virgen de la 
Cofradía”, tenemos a una de las representaciones más an-
tiguas de la Virgen del Rosario, “imagen de combate, propa-
gada por las cofradías del Rosario” (p. 312), tenemos a la re-
presentación en que la Madre y el niño ofrecen el rosario 
a Santo Domingo, y en ocasiones a él acompañado por 
Santa Catalina de Siena.

Ésta composición fue de uso constante en el periodo 
virreinal y se popularizó a finales del siglo XIX en su va-
riante con Santa Catalina bajo la advocación italiana de 
la “Virgen de Pompeya”. Pero la representación de mayor 
éxito en nuestro territorio remplazó a Santa Catalina por 
San Francisco, relacionando así a las dos comunidades 
mendicantes más importantes, consideradas ordenes her-

manas, entregando la Virgen el rosario a Santo Domingo 
y el niño el cordón al Santo de Asís, imagen que alcanzó 
fuerza en la parte norte de la Real Audiencia, adoptando 
el nombre local de “Virgen de las Lajas”. 

Esta imagen acentúa el tema de mestizajes en diálogo 
porque su devoción se extendió por la Audiencia y países 
aledaños, siendo hasta el momento el lugar de peregrinaje 
más importante en la frontera de Colombia y Ecuador; 
pese a su trascendencia e influencia no se tratará en este 
tópico, por la abundante bibliografía existente al respecto4. 

Derivaciones con la misma iconografía pero con distin-
to nombre en Quito son: la “Virgen de la Borradora” y la 
“Reina de los Ángeles del cielo”. 

La Virgen de la Borradora, es una pintura mural tras-
pasada a tela que actualmente se encuentra en la iglesia 
parroquial del barrio de San Roque; como se mencionó, 
muestra la misma fórmula compositiva de la Virgen de 

Fig. 2  Flos Sanctorum de Pedro de Vega, impreso por Jorge Coci (Zaragoza, 
1544). Fuente: http://www.spanisharts.com/books/literature/ampliaciones/flosan.htm

Fig. 3  Virgen de la Escalera. Anónimo. Copia del siglo XVIII. Museo de Arte 
Colonial, CCE, Quito. Foto: Verónica Muñoz.

4 Para profundizar en la descripción se puede revisar entre otros textos: Cepeda, F. (1905). Imágenes que se veneran en el sur de América. (B. Im-
prenta de José Sáenz Moneo, Ed.; María, L. S. (2009). Nuesta Señora del Santo Rosario. Recuperado el 04 de 04 de 2015, de www.corazones.org 
: http://www.corazones.org/maria/rosario_historia.htm; Matovelle, J. M. (1981) ob. Cit.



251VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

las Lajas, pero toma un nombre local por un milagro 
acaecido en el período virreinal.

 Las diferencias que presenta con respecto a la Virgen 
mencionada son los elementos tridimensionales añadi-
dos a la obra, que son: la incrustación de estrellas de pla-
ta que decoran el manto y el cielo, además de la corona y 
luna del mismo material, el rosario, el collar y zarcillos5; 
costumbre común en Quito, incluso en el siglo XIX, 
como en el caso de la Virgen de Pompeya en la iglesia de 
Santo Domingo.

En la Virgen de la “La Borradora” la  devoción se 
completa con una escena que se ubica debajo de la pin-
tura de caballete (Fig. 5), en la que se describe el milagro, 
con una  inscripción donde se lee: “Portentoso hecho veri-
ficado en Quito ante esta veneranda imagen por lo cual se la 
llama La Borradora”. 

El cuadro muestra una tropa de soldados montados a 
caballo, al lado contrario un grupo numeroso de personas 
que observan a los magistrados con los documentos de 
sentencia en la mano y al condenado en medio de la esce-
na, acompañado de un sacerdote y esperando de rodillas 
delante de la imagen de la Virgen descrita, que se ubica 
pintada en un nicho de arco de medio punto.

Según el Padre Matovelle (1981), el hecho ocurrió a los 
pocos años de 1612, fecha de inauguración del Tribunal 
en el sector de la actual Vicepresidencia de la República, 
período en el que la cárcel de corte poseía una pequeña 
capilla con la pintura en cuestión (p. 341).

La tradición cuenta que en la época acaeció un homi-
cidio, que dio como resultado el encarcelamiento de un 
supuesto sospechoso, un indígena que tras ser juzgado fue 
sentenciado a muerte, pese a sus protestas de inocencia.   
En vísperas del suplicio, el condenado imploró ayuda y 
protección a la Madre de Cristo, aludiendo lo injusto de 
la pena; el día de la ejecución, delante de la pintura como 
era la costumbre, el reo esperaba escuchar el dictamen, 
al igual que toda la gente que se había congregado en el 
lugar, encontrando el notario la sorpresa de que al leer el 
documento, toda la parte referente a la disposición legal y 
las firmas de los jueces y escribanos habían sido borradas, 
sin explicarse las causas.  

En inicio se pensó en un simple error por lo cual se 
pospuso el acto para el día siguiente, cuando luego de reu-
nirse nuevamente los jueces y ratificando el fallo con su 
firma, se agruparon una vez más en la capilla, repitiéndose 
el fenómeno del documento borrado, concordando los 
asistentes en el hecho de que no pudo suceder esto sino 
por medio de un milagro, posponiendo la aplicación de 
la pena; al poco tiempo se recibieron nueva pruebas de la 
inocencia del campesino y este fue absuelto. Agradecido 
el hombre por el acontecimiento que le salvo la vida y 
convencido de la intermediación divina, decidió dedicar 
su vida a cuidar y venerar la imagen, obteniendo auto-
rización para habitar en la cárcel, solicitando ya en sus 
últimos días que le enterraran a los pies de su benefactora.

Al pasar el tiempo y deteriorarse la capilla, la cárcel se 
convirtió en cuartel, consiguiendo una beata mujer per-
miso del presidente Veintimilla para poder acceder a la 
imagen; 30 años permaneció en estas condiciones hasta 
que al llegar los inicios del liberalismo en 1895, los devo-
tos, muchos de ellos de San Roque, preocupados por la 
posible destrucción de la imagen resolvieron trasladarla 
hasta su parroquia, para lo cual llevaron parte del muro 
colocándolo en la Iglesia antigua (p. 343).

Fig. 4  Virgen de la Borradora. Anónimo. Pintura mural. Siglo XVIII. 
Iglesia de San Roque - Quito. Foto: Verónica Muñoz R.

5 Esta tradición fue común en el barroco quiteño, sobre todo en obras de mayor devoción; las joyas eran regaladas en varias ocasiones por las devotas 
de la imagen o las monjas en sus dotes, ahora escasamente se encuentran pinturas con estas evidencias, las existentes generalmente se localizan en 
conventos, principalmente de clausura como el de Santa Catalina.



252 ICONOGRAFÍA DE LA VIRGEN DEL ROSARIO EN LA REAL AUDIENCIA DE QUITO...

Al derrocarse esta construcción en el mes de julio de 
1905, se ubicó temporalmente el cuadro en el convento 
de Santa Clara donde permaneció según Cevallos (1994), 
hasta la finalización de la nueva edificación (p. 42), trasla-
dando la pintura al transepto izquierdo lugar que ocupa 
actualmente. Pese a sobrevivir la devoción cuatrocientos 
años actualmente permanece casi olvidada.

“La Reina de los Ángeles del Cielo” es otra advocación 
que poco a poco ha perdido su vigencia, pero que origi-
nalmente fue fundamental en la vida cotidiana quiteña; 
surgió también como pintura mural, imagen que según el 
Padre Matovelle (1981) se pintó en el muro hacia la calle 
en capilla abierta en el Hospital de la Caridad6, al poco 
tiempo de fundado éste en 1565.  

La representación toma nuevamente el modelo icono-
gráfico de la “Virgen de las Lajas” con Santo Domingo 
y San Francisco, pero modifica el prototipo al invertir el 
orden de San Francisco y Santo Domingo, colocando a la 
derecha, lugar de más importancia, al Santo de Asís, pero 
curiosamente omite el rosario al que podría hacer alusión 
la rosa mística que sostiene María en su mano; según Trens 
(1946) la Virgen del Rosario “Muchas veces no presenta otro 
distintivo que el de una rosa, que puede sólo simbolizar su mater-
nidad divina” (p. 297), lo que refuerza la teoría de la deriva-
ción de ésta devoción de la Virgen del Rosario.

En este caso específico, la advocación recibe su nombre 
de la variedad de ángeles que rodean y coronan a la imagen 
como reina de la creación y del cielo, acentuando nueva-
mente su aspecto de mujer “amicta sole” (vestida de sol).

La cofradía que se reunió en torno a la imagen impulso 
su devoción en el período virreinal, llegando a contratar 

la ejecución de una imponente obra arquitectónica para 
que proteja a sus devotos de las inclemencias del tiempo, 
por medio de un gran domo asentado en arcos de medio 
punto y con cúpula de media naranja, existente hasta hoy 
y conocido con el apelativo de “Arco de la Reina”, nombre 
adoptado de la pintura que protegía; de igual forma se hizo 
construir unas puertas - ventanas de madera, en estilo mu-
déjar, doradas, que hasta ahora se conservan como prueba 
de la riqueza y esplendor que un día tuvo la devoción.

Lastimosamente la pintura original se destruyó según 
Matovelle en la administración de los Padres Betlemitas 
(p. 303), conservando algunas reproducciones en tela del 
siglo XVIII, una de ellas ubicada en el retablo mayor de la 
capilla del hospital, existiendo actualmente una reproduc-
ción en el sitio original. Esté tema gozó de gran importan-
cia en los primeros siglos del período virreinal, quedando 
al momento inexistente su devoción.

Una variante de importancia que trascendió fronteras 
e influyó con fuerza en la Real Audiencia de Quito y en 
otras ciudades de Perú y Bolivia, permitiendo apreciar la 
movilidad que estas advocaciones tuvieron, fue la de la 
Virgen del Chiquinquirá, imagen colombiana que por la 
profundidad del tema es motivo de otro estudio. Pese a 
esto, con la finalidad de no dejar inconclusa la influen-
cia de la iconografía de la Virgen del Rosario en Quito, 
solo referiremos algunos datos sobre su presencia en esta 
ciudad. 

Su relación con la Real Audiencia es temprana, men-
cionando Castaño (s.f) que a los pocos meses del milagro 
que inicia su devoción, en septiembre de 1587, el Quiteño 
Alonso Ruiz Jurado, tullido de pies y manos según Cepe-

Fig. 5  Detalle de la escena del milagro de la Virgen de la Borradora. Anónimo. 
Pintura mural. Siglo XVIII. Iglesia de San Roque - Quito. Foto: Verónica Muñoz R.

6 Es el hospital más antiguo de la ciudad, también fue llamado Hospital del Rey, de la Misericordia y posteriormente San Juan de Dios; actualmente 
funciona en este lugar el Museo de la Ciudad.



253VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

da (1905), al visitar el santuario, comenzó a usar  muletas 
y a los pocos días recuperó su salud, sirviendo a la Virgen 
por un año en el lugar (p. 86). Con este penitente pudo 
ingresar en el mismo siglo XVI la devoción de la Virgen de 
Chiquinquirá a Quito.

Castaño (s.f.) también menciona la donación de un 
cuadro de la Virgen, que realizó el pintor Francisco de 
Ibarra al templo de San Agustín de Quito en 1703, esté 
fue colocado en la capilla del Robo (p. 43); de esta obra 
se desconoce su paradero, ni su trayectoria, citándose solo 
por el investigador en su libro.  

De igual forma menciona que el 31 de diciembre de 
1717, el Sr. Lucas Legarda pidió ser enterrado “en la puerta 
anterior a la portería junto a nuestra Sra. del Rosario de Chi-
quinquirá en el convento de San Diego” (p. 44), no especi-
ficando si se refiere a la recoleta quiteña, de ser así, ubi-
caríamos la presencia de una imagen de la Virgen en el 
convento, mucho antes del traslado de la pintura mural 
que a continuación se  describe.

Las imágenes más interesantes que posiblemente se 
conservan sobre esta devoción en la ciudad de Quito, son 
las pertenecientes a la orden franciscana: una pintura pe-
queña de carácter histórico en el convento principal, y una 
pintura de gran formato en la recoleta de San Diego. La 
primera titulada “Milagro, aparición y entrada de la Virgen 
de Chiquinquirá a esta Capilla de la cumbre del Pichin-
cha” es una pintura tabular de 68 x 81 cm, realizada posi-
blemente entre 1740 - 1760 y de la cual pese a la búsqueda 
básica de información, no se ha podido documentar.

La imagen muestra que existía una pintura mural de 
gran formato en una ermita o capilla más arriba de la re-
coleta y si nos fiamos del título, “hacia la cumbre del Pichin-
cha”, afirmaciones que se constatan, al observar la imagen 
monumental de una pintura trasladada sobre una super-
ficie plana, tipo plataforma, sin soportes auxiliares, lo que 
no sería habitual al movilizar una pintura de caballete que 
no demandaría toda esta estructura, ni se trasladaría de 
esa forma; adicionalmente se distingue una serie de perso-
najes, posibles devotos o miembros de una cofradía, que 
en procesión bajan la imagen frenando al cuadro posible-
mente con un tronco, por su peso y dificultad de movili-
zación, tratando de evitar su desplome en la pendiente.

Se desconoce si la ejecución de la pintura tenga que ver 
con la influencia del Obispo de Santa Marta y Arzobispo 
de Santa Fe, el quiteño Don José Javier de Arauz, fiel de-
voto de la Virgen e impulsador de su devoción, que según 
Castaño (s.f.) en 1755 visitó el santuario de Chiquinquirá 
(p.46), coincidiendo este año con la fecha aproximada de 
ejecución de la pintura mencionada.

En la primera mitad del siglo XIX según Navarro 
(2007), se dio mayor impulso a la Virgen de Chiquinquirá 
en San Diego, posiblemente por el obispo de Quito Rafael 
Lazo de la Vega, después de que el Papa Pío VIII confirmó 
su culto en Quito el 18 de julio de 1829, formándose su 
cofradía el 19 de abril de 1842 por decreto del obispo Ni-
colás Joaquín de Arteta, existiendo incluso en la recoleta 
un cuño con el que se hacían las medallas de la Virgen de 
Chiquinquirá, lo que colaboró en difundir su devoción.

Lastimosamente la pintura mural ubicada en la reco-
leta de acuerdo al cuadro descrito de su traslado, no es 
la actual, consignando Navarro (2007) que fue destruida 
en el terremoto de 1868, al igual que parte del convento, 
informando en ese período fray Antonio María Galarza, 
guardián de San Diego al obispo de Quito, que al arrui-
narse la efigie de la Virgen de Chiquinquirá que estaba 
pintada en la pared, se mandó hacer otra en madera en 
alto relieve, por lo cual solicitaba se confirme en esta nue-
va imagen las gracias concedidas a la efigie destruida, que 
es la que actualmente se conserva (p. 154).

Esta imagen poco a poco fue perdiendo su vigencia en 
la ciudad capital, siendo casi desconocida en la actuali-
dad. Finalmente se puede comprobar con el tema analiza-
do, como las devociones venidas de Europa fueron acepta-
das y fusionadas en el territorio americano como propias, 
existiendo interesantes variaciones e iconografías locales 
de rico aporte cultural.

Fig. 6  Virgen del Chiquinquirá, Anónimo, pintura tabular con tela encolada, 
siglo XIX. Recoleta de San Diego. Quito
Foto: Gentileza de Christoph Hirtz. hirtz.christoph@gmail.com



254 ICONOGRAFÍA DE LA VIRGEN DEL ROSARIO EN LA REAL AUDIENCIA DE QUITO...

BIBLIOGRAFÍA

Acosta, O. I. (2007), Una manta más ancha que larga, Nuestra Señora de Chi-
quinquirá y la institucionalización de una imagen milagrosa en el Nuevo 
Reino de Granada. Recuperado el 27 de 03 de 2015, de Academia 
Edu: http://www.academia.edu/ 

Castaño, R. (s.f). Nuestra Señora del Rosario de Chiquinquira, historia de una 
tradición. (F.e. Epígrafe, Ed.) Recuperado el 11 de 03 de 2015, de 
books.google.com.ec/books

Cepeda, F. (1905), Imágenes que se veneran en el sur de América. (B. Im-
prenta de José Sáenz Moneo, Ed.) Recuperado el 21 de 04 de 
2015, de América Mariana: http://cdigital.dgb.uanl.mx/

Cevallos., A. R. (1994), Arte Diseño y Arquitectura en el Ecuador, La Obra 
del Padre Bruning. Quito, Pichincha, Ecuador: Abya-Yala.

EEstebaranz, Á. J. (2011), Pintura y Sociedad en Quito en el Siglo XVII 
(1ra. ed.). Quito, Pichincha, Quito: PUCE.

Fajardo, M. (2014), Grabados europeos y pintura en el Nuevo Reino de Gra-
nada. Recuperado el 14 de 03 de 2015, de HiSTOReLo. Revista 
de Historia Regional y Local, Vol. 6, Núm. 11: http://www.
revistas.unal.edu.co/

Fr. Luís Francisco Sastoque Poveda, O. (entre 2004 y 2009). Historia 
de Nuestra Sra. del Rosario de Chiquinquirá. Bogotá, Colombia: 
Universidad Santo Tomás. Bogotá.

Giraldo, G. (1960), El Grabado en Colombia. Bogota: A.B.C.

Historia del Rosario. (s.f.). Recuperado el 04 de 04 de 2015, de Iglesia 
Evangélica Pueblo Nuevo: http://www.iglesiapueblonuevo.es/

Imagen del traslado de la Virgen del Chiquinquira. (s.f.). Recuperado el 
14 de 05 de 2015, de http://baroqueart.cultureplex.ca/art-
works/192/

Matovelle, J. M. (1981), Obras Completas Historia. Imágenes y santuarios 
celebres de la Virgen santísima del América española, señaladamente 
de la república del Ecuador a (1ra ed., Vol. II). (C. d. Oblatos, Ed.) 
Cuenca, Azuay, Ecuador: Don Bosco.

Navarro, J. G. (2007), Virgen de la Escalera. Contribuciones a la historia del 
arte en el Ecuador (2da. Ed. ed., Vol. Volumen III). (FONSAL, 
Ed.) Quito, Pichincha, Ecuador: Trama.

Navarro, J. G. (2007), Contribuciones a la Historia del Arte en el Ecuador. 
(2da. Ed. ed., Vol. I). (FONSAL, Ed.) Quito, Pichincha, Ecua-
dor: Trama.

Navarro, J. G. (2004), Contribuciones a la Historia del Arte en el Ecua-
dor. Volumen III (1950). Recuperado el 08 de 04 de 2015, de 
Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes: http://www.
cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcq2481 

Ojeda, A. (31 de 07 de 2014), De Ausburgo a Quito, fuentes grabadas del 
arte Jesuita quiteño del siglo XVIII, Catálogo de la Exposición. Re-
cuperado el 22 de 04 de 2015, de PESSCA: http://colonialart.
org/exhibits/de-augsburgo-a-quito-folder/daaq_works.pdf

Pazmiño, R. (25 de 03 de 1998), Dogmas Marianos, Segunda edición. 
(S.V.C., Editor) Recuperado el 04 de 05 de 2015, de Reina Se-
ñora y Madre: http://www.idyanunciad.net/reina/tema14.htm

Samorano, F. S. (s.f.), Glossas para repetir cantando en los Quince Miste-
rios del Santíssimo Rosario. Recuperado el 30 de 04 de 2015, de 
https://digitum.um.es/xmlui/bitstream/

–––––  s.n. (9 de 07 de 2012). Ntra. sra. de Chiquinquira patrona de Co-
lombia. Recuperado el 22 de 05 de 2015, de Santoral Católi-
co Romano Tradicional: http://santoraltradicional.blogspot.
com/2012/07/ntra-sra-de-chiquinquira-patrona-de.html

Sartor, M. (2007), La Trinidad Heterodoxa en América Latina Procesos: 
revista ecuatoriana de historia. 25 (I semestre 2007): 9-43. (Q. Uni-
versidad Andina Simón Bolívar, Ed.) Recuperado el 29 de 05 
de 2015, de UASB digital: http://repositorio.uasb.edu.ec/han-
dle/10644/159

Sastoque, F. (s.f.). Historia de Nuestra Señora del Rosario Chiquinquira. 
Recuperado el 15 de 03 de 2015, de http://zeus.ustadistan-
cia.edu.co/distancia/ventanainfinito/descargas/Libro%20
de%20Chiquinquira.pdf

Schenone. (s.f.). María, Modelos bizantinos de la Virgen.

Sebastian, S. (1990), El Barroco Iberoamericano. Mensaje iconográfico. (S. 
E. Centenario, Ed.) Madrid, España: Encuentro.

Stastny, F. (s.f.). Sintomas medievales en el “Barroco americano”. (I. d. Pe-
ruanos, Ed.) Recuperado el 14 de 03 de 2015, de Documento 
de trabajo nº 63 Serie Historia del Arte nº 1.

Trens, M. (1946), María, Iconografía de la Virgen en el Arte Español. Ed. 
Plus Ultra. Madrid - España. (pp. 282 - 299).

Vargas, J. M. (2004), El arte ecuatoriano (1950). Recuperado el 08 de 04 
de 2015, de Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes,: 
http://www.cervantesvirtual.com/obra/el-arte-ecuatoriano-0/

Vargas, J. M. (1983), Nuestra Señora del Rosario en el Ecuador. Quito.

Varios. (s.f.). Literatura Edificante. (b. d. Biblioteca Nacional de Colom-
bia, Editor) Recuperado el 07 de 05 de 2015, de http://www.
bibliotecanacional.gov.co/content/dos-siglos-de-escritura-en-
la-nueva-granada-y-colombia-pre%c3%a1mbulos-criollos-1630.

Vega, P. d. (s.f.). Flos Sanctorum. Obtenido de <http://www.spanisharts.
com/books/literature/ampliaciones/flosan.htm el 09-04-2015>

Villarroel, C. (11 de 05 de 2013), La Virgen y la orden de predicadores. 
Recuperado el 25 de 03 de 2015, de Los Blogs de Religión 
en Libertad: http://www.religionenlibertad.com/la-virgen-y-la-
orden-de-predicadores-25042.htm

Webster, S. (2012), Quito, ciudad de maestros: arquitectos, edificios y urba-
nismo en el largo siglo XVII (1ra ed.). Quito, Pichincha, Ecuador: 
Abya-Yala.



255VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

P

EL CUERPO COMO SISTEMA: LA SERIE DE MÁRTIRES 
DE LA IGLESIA DE SANTO DOMINGO DE TUNJA, 

SIGLO XVIII

CARLOS ROJAS COCOMA / COLOMBIA

Paradójicamente el tema del martirio, un tema 
recurrente en la bibliografía hispanoamericana, es 
de la misma manera uno de los menos estudiados en 

la historia de las imágenes americanas. Crónicas e historias 
de todas las comunidades religiosas masculinas que 
incursionaron al territorio americano fueron impregnadas 
de comentarios de sangre, muerte y sacrificio, en los cuales 
el martirio sellaba un pacto de espiritualidad entre el 
misionero y su fe1. Los inventarios de frailes que fallecieron 
en el martirio han contribuido a establecer la historia de 
la religión católica en Hispanoamérica. Y sin embargo el 
estudio de la imagen ha sido mas bien discreto.  

Por una parte, la muerte ha sido interpretada como 
una alegoría de la espiritualidad, una típica representación 
barroca. El problema de estos estudios sobre las alegorías 
de la muerte es que caen en el riesgo de convertirse estos 
mismos en pura alegoría. Por otra parte, se encuentran 
las monografías que se dedican a reconstruir los amplios 
inventarios de misioneros muertos en el territorio ameri-
cano. Si bien resulta interesante la estadística que produce 
los cientos de misioneros que fallecieron en las fronteras, 
la conexión de su estudio con la imagen de las iglesias 
fronterizas no está resuelto. En el caso de las imágenes de 
martirios “modernos” es posible comprender por qué: su 
representación es simple, básica, en cuanto a la temática 
que lo acompaña es escasa la información que contextuali-
za el acto del martirio, y en muchas ocasiones de la tortura 

sólo permanece el símbolo aislado, o la herida sangrante 
del momento de la muerte. A veces se acompañan de car-
telas, o se dejan en la incógnita. Quizás por esta simpleza 
narrativa de la muerte se puede justificar en el marco del 
barroco, en la cual parecieran encajar adecuadamente. Sin 
embargo es un contexto limitado, pues si bien el impac-
to sensorial y la pedagogía son características notables de 
estas obras, para entender los martirios hace falta develar 
su composición como una tecnología. Pero si analizamos 
los programas iconográficos como sistemas ¿Podemos en 
la genealogía de estas imágenes comprender las ideas que 
fluyen en el mundo colonial andino?

La serie de mártires de la iglesia de Santo Domingo 
en Tunja, la serie a la que haré referencia, es uno de los 
ejemplos más dicientes. Esta Iglesia, una de las joyas pa-
trimoniales de Colombia, y uno de los templos que más 
ha recibido el interés de los historiadores2, ha omitido su 
estudio hasta la actualidad. La ciudad de Tunja, ubicada 
en el altiplano cundiboyacense a 120 kilómetros de Bogo-
tá, estaba destinada a ser la ciudad desde la cual una élite 
criolla establecería su epicentro de poder. Aunque el tem-
plo dominico tuvo varias modificaciones, los dominicos 
decidieron en 1551 establecer su convento e iglesia con 
el objetivo de afirmar a la Orden de predicadores como 
instructora de las élites, garante de la Santa Inquisición, y 
punto de partida para las fronteras cercanas en las que se 
debía cuidar a los indígenas conversos de los pueblos de 

1 Ver Lavrin, “Dying for Christ: Martyrdom in Religious. Transformations in the Early Modern Americas”, 2014, pp. 131-160. 
2 Marta Fajardo, 2006. Varios, 2014. 



256 EL CUERPO COMO SISTEMA: LA SERIE DE MÁRTIRES DE LA IGLESIA DE SANTO DOMINGO DE TUNJA, SIGLO XVIII. 

indios aledaños. Un escenario estratégico de poder que 
competiría hasta el siglo XIX en importancia con la ciu-
dad de Santa Fe de Bogotá. 

El templo tiene la estructura clásica del templo domi-
nico que se estableció desde los primeros doscientos años 
de la comunidad dominica3. Sin embargo la evolución 
propia de la ciudad hizo que con el tiempo la entrada a 
la iglesia cambiara de lugar y pasara al oriente, con lo que 
su diseño también tuvo algunas transformaciones. La ma-
yoría de estas modificaciones se realizaron en el costado 
sur de la iglesia, pues algunas de las capillas cayeron en el 
terremoto del 23 de abril de 1643, y otras fueron demoli-
das en el siglo XX. Gracias a que se mantuvo en el costado 
norte de la iglesia la sede del convento hasta 1863, el es-
pacio conocido como “tránsito” no tuvo modificaciones 
arquitectónicas4. La preservación de este costado es lo que 
garantizó que se mantuviera continuidad con los primeros 
ornamentos de este lado de la iglesia. 

Desde 1587 este lado de la iglesia estuvo destinado a la 
devoción de Nuestra Señora de la Antigua. Es por ello que 
reposa en uno de sus costados la imagen de la devoción 
en un tamaño monumental atribuida al pintor Angelino 
Medoro. La obra se conserva actualmente al costado iz-
quierdo, y a pesar de la importancia que tuvo en su época 
y de su dimensión de 2.50 mts. Por 2 mts, fue desplazada 
del lugar principal del altar. No fue fácil reconocer el pro-
grama iconográfico establecido desde el comienzo, pero 
una parte del famoso poema de Juan de Castellanos nos 
menciona ya en el siglo XVI5 un altar se dedicaba a San 
Pedro Mártir, el dominico que entregó su vida por ser fiel 
a la doctrina cristiana en el siglo XIII (Fig. 1).

Al lado derecho del tránsito norte de la Iglesia, en el 
costado superior, se encuentran distribuidos los retratos 
de nueve de los mártires dominicos, mientras que los 
otros tres se encuentran rodeando el altar. Su dimensión 
es de aproximadamente 100 por 120 cm. Las pinturas es-
tán realizadas sobre lienzo y fueron concebidas como una 
serie, pues todos tienen la misma dimensión, la misma 
tonalidad y cualidades pictóricas afines: un fondo de tono 
azulado y amarillo que evocan la representación del cielo, 
una tipografía en dorado con los nombres de los santos, 
y el gesto de recogimiento ante el sacrificio. Sus rostros 
pertenecen a una tipología particular; a diferencia de las 
obras religiosas neogranadinas, la singularidad de sus ros-
tros y ciertos rasgos particulares como la barba o la calvicie 
revelan un sentido de naturalidad que carecen las otras 
obras del templo. En esto es también un caso atípico, ya 

3 Stabenow, 2006 y Schenkluhn, 2014.
4 Salcedo, 1975, pp 19-75.
5 En Ariza, 1976, p. 60.

Fig. 1  Iglesia de Santo Domingo, Tunja. Cronología del templo. 
Interpretación de los datos de fray Alberto Ariza por Jaime Salcedo Salcedo.

Fig. 2  Modelo CAD de la Iglesia de Santo Domingo, 
basado en el plano de Salcedo y en mediciones propias.



257VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

que lo más probable es que la serie no haya sido realizada 
en Tunja o incluso en la Nueva Granada (Fig. 2).

Reconocer la fuente bibliográfica de la cual se tomó 
la biografía de los frailes martirizados fue una tarea difí-
cil, pues salvo Pablo de Hungría y San Pedro Mártir, que 
tuvieron una relativa popularidad y una iconografía re-
conocida, los otros nueve retratos pertenecen a hombres 
anónimos para la época. Aunque los martirologios por 
comunidades religiosas o por región se imprimieron con 
frecuencia entre Italia, España y Francia, no fue posible 
encontrar un único origen de la serie. Las pistas más cer-
canas se remontan al Sacro Diario Domenicano, un texto 
toscano cuya primera edición fue publicada anónima en 
1686 y que en su traducción al español por el fraile Fran-
cisco Vidal de la Orden de Valencia, se sintetizó. Este tex-
to tuvo una versión simplificada al español que vio la luz 
en dos ocasiones en 1747 y 17676. Acá fue posible recoger 
los datos de siete mártires. En el caso de Boninsegna Flo-
rentino, el único registro encontrado hasta el momento 
ha sido en el Vita dei Santi e beati fiorentini de Paolo Gio-
vanelli compilada en 17657; de tres de los retratos no fue 
posible identificar su origen escrito. 

La serie de cuadros sugieren un recorrido que inicia en 
el extremo oriental de la pared norte, continúa en el in-
terior del retablo, como una proyección del altar mismo, 
y culmina en la columna sur de lo que se conoce como 
tránsito. En el muro norte, de oriente a occidente se en-
cuentra:

BEATO BUONINSEGNA (Fig. 3).

El florentino de nacimiento presenta una de las imá-
genes más dramáticas. Su muerte se presentó en la plaza 
pública en Antioquía, en donde de acuerdo a la “Vita dei 
Santi e beati Fiorentini” fue “segatto vivo pel mezzo del 
capo”8 en el año de 1270. Da cuenta de su supervivencia 
los ojos abiertos y vivaces, así como las manos en el cora-
zón, mientras conserva la sierra que llega a la mitad de su 
cráneo.

SAN PEDRO DE VERONA (Fig. 4).

La imagen de San Pedro Mártir se verá reproducida 
dos veces, en el retrato de la serie así como en la escultura 
del centro del altar. Sin embargo acá hay ciertas particula-

Fig. 3  Iglesia de Santo Domingo, Tunja. Beato Buoninsegna Florentino. 
Óleo sobre lienzo, siglo XVIII.

Fig. 4  Iglesia de Santo Domingo, Tunja. San Pedro Mártir. 
Óleo sobre lienzo, siglo XVIII.

6 Anónimo, 1647; Anónimo, 1758; Vidal, 1767.
7 Giovanelli, 1765.
8 Giovanelli, 1765, pp, 303-307.



258 EL CUERPO COMO SISTEMA: LA SERIE DE MÁRTIRES DE LA IGLESIA DE SANTO DOMINGO DE TUNJA, SIGLO XVIII. 

ridades. La imagen de Pedro Mártir es una figura cuya pre-
sencia mutó con el tiempo. Conocida en la representación 
Toscana del quattrocento, particularmente en Santa María 
Novella, en Florencia, su popularidad decrece y pasa a un 
plano irrelevante para tiempos postridentinos. Por otra 
parte, aunque mártir, su importancia siempre fue dirigida 
a la que era su actividad en la comunidad: inquisidor. En 
este martirio, aunque tiene las tres coronas en su rama 
de Laurel antes de morir por la espada de los Cátaros, la 
sangre que brota de su cabeza, así como la daga clavada 
en su pecho, adquieren una presencia mayor que el signo 
de la escritura que de acuerdo a Orlandi9 le caracterizaba.  

BEATO PEDRO DE LA CADIRETA, (Fig. 5). 
Celebración: 28 de abril

Una de las virtudes mencionadas en el Sacro diario 
dominicano es su conocimiento de muchas lenguas, inclu-
yendo la árabe. Catalán de nacimiento, es nombrado por 
el propio rey como Inquisidor general. Muere sepultado 
bajo piedras en la ciudad de Seu d’Urgell, donde reposan 
sus reliquias. 

B. CONRADO INQUISIDOR Y MÁRTIR, ALEMÁN
Celebración: 19 de julio (Fig. 6).

El beato Conrado es igualmente uno de los primeros 
inquisidores dominicos. Alemán de nacimiento, recibe de 
la mano de Santo Domingo el hábito de la Orden de Pre-
dicadores. Por orden de Gregorio IX se vuelve inquisidor 
de estas provincias, muriendo en la plaza de Praga. Es un 
martirio que imita en mucho al de Pedro Mártir, pues al 
igual que él se posa un hacha sobre su cabeza y una daga 
en el corazón10.

BEATO PAGÁN, MARTIR, ITALIANO
Celebración: 12 de Septiembre (Fig. 7).

Es uno de los beatos desconocidos. Nace en Leuco y 
realiza su actividad de inquisidor en la región de Bérgamo. 
Aunque en la leyenda se menciona que fue asesinado a 
puñaladas en 1274, la imagen presenta un ataque distinto, 
por una bestia que al parecer es un león que ataca su hom-
bro izquierdo. Año 127411. 

Fig. 5   Iglesia de Santo Domingo, Tunja. Beato Petrus Cadireta Urgilensis. 
Óleo sobre lienzo, siglo XVIII.

Fig. 6  Iglesia de Santo Domingo, Tunja. Beato Corrado, primer inquisidor. 
Óleo sobre lienzo, siglo XVIII.

9 Prudlo “The Martyr and Inquisitor” en Orlandi, 1952 pp. 5 -58.
10 Sacro Diario, p. 420, 1747.
11 Sacro Diario Domenicano, pp. 600-601.



259VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

RAYMUNDO DE PLANO
Celebración 26 de diciembre. 

Mártir francés, la fecha de su martirio, 1570, contribu-
ye a precisar la fecha de producción de la serie. Combate 
a los Calvinistas de Toulouse, quienes de acuerdo al Sacro 
Diario Domenicano: “le trazaron muchas asechanzas para 
prenderle; y aviendolo finalmente conseguido, le sacaron 
primero los ojos, después con crueldad inaudita se los hi-
zieron comer por fuerza. Y por último le quitaron a puña-
ladas la vida”12.  

PAULUS DE UNGRIA 
Celebración: julio 21 (Fig. 8).

Mártir húngaro, recibe de Santo Domingo el hábito de 
la Orden y retorna a la región de Kunság, donde recibe su 
martirio con 90 de sus compañeros a manos de los Tárta-

ros. Visualmente es el más impactante, pues presenta en 
su torso desnudo el acto público del empalamiento con la 
estaca que atraviesa su pecho13. 

B. FRANCISCO TOLOSA 
Celebración: 10 de febrero (Fig. 9).

En la zona del retablo, al occidente de la iglesia, el 
único beato que logramos reconocer fue el B. Francisco 
Tolosa. También inquisidor de la Orden, se dedicó a com-
batir la herejía de los Albigenses. De acuerdo al Sacro Dia-
rio Domenicano: “le traspasaron la cabeza con una corona 
de agudissimas espinas quitándole finalmente la vida a 
fuerza de saetas, en el año de 1270.”14 Celebración: 14 de 
Marzo.

Sobre los otros tres beatos, Leonardo Talasit, Petrus 
Cadireta e Ivan Estorta, desafortunadamente no hemos 
reconocido su biografía escrita.

Fig. 7  Iglesia de Santo Domingo, Tunja. Beato Frater Paganus. 
Óleo sobre lienzo, siglo XVIII.

Fig. 8  Iglesia de Santo Domingo, Tunja. Beato Paulus Ungria. 
Óleo sobre lienzo, siglo XVIII.

12 Sacro Diario Domenicano, p. 467.
13 Sacro Diario Domenicano, p. 49, 1747.
14 Sacro Diario, pp. 125-126.



260 EL CUERPO COMO SISTEMA: LA SERIE DE MÁRTIRES DE LA IGLESIA DE SANTO DOMINGO DE TUNJA, SIGLO XVIII. 

Para comprender la relación entre las ideas que operan 
en la puesta en escena de estos martirios, es importante 
entender la serie de retratos como parte de un sistema inte-
grado, una articulación de diferentes sacrificios que enten-
didos en conjunto, permiten responder a lo que significó 
el sacrificio, el cuerpo y la iglesia dominica en el espacio 
hispanoamericano. Detrás de pequeños indicios podemos 
aproximarnos a la época de su producción. Por la forma 
como están escritos los nombres de los beatos, a pesar de 
estar en su versión latina, se detectan rasgos propios del es-
pañol; tal es el caso de “Boninsegna Florentino”15, quien 
refiere a Buoninsegna Cicciaporci, pero cuyo gentilicio se 
presenta en castellano. Sobre la época de producción tam-
bién tenemos algunos indicios pues aunque la mayoría de 
mártires pertenecen al siglo XIII, el terrible martirio de 
Raymundo Deplano se dio en el año de 1570, lo que per-
mite suponer que estas obras tuvieron que llegar al templo 
entrado el siglo XVIII, pues de acuerdo a los inventarios, 
para el siglo XVIII ya existía el tránsito. 

Los tránsitos laterales dedicados a los santos mártires 
hacían parte de la composición postridentina. Ya Carlos 
Borromeo, gestor de la disposición de Trento en el templo 
de culto, propuso la forma arquitectónica ideal en el texto: 
Instructiones fabricae et supellectilis ecclesiasticae, de 157716.  
Los grabados de Galloni de martirios clásicos, o los de Ca-
valieri basados en los mártires de las pinturas de la capilla 
jesuita de Santo Stefano Rotondo en Roma, sirvieron de 
inspiración a la Orden de Predicadores, quienes buscaron 
instalar el sistema de martirios en la Iglesia de Santo Do-
mingo en Bologna17. Pero en todo caso debemos analizar 
la serie de mártires de Tunja más allá de Borromeo, pues 
aunque tengan afinidades con el cuerpo barroco sugerido, 
obedece a otros patrones propios del pensamiento domi-
nico, mucho más complejos que el esquema visual que se 
puede sugerir desde Trento, como veremos. 

Dos tipos de martirios fueron representados en esta 
región del Nuevo Reino de Granada. Por una parte se en-
cuentran las series de mujeres y hombres mártires de los 

15 Vita dei Santi. p. 303.
16 Mozzarelli, 1997, Voelker, 1977 y Kilde, 2008.
17 Bianchi, 2008.

Fig. 9  Iglesia de Santo Domingo, Tunja. Beato Franciscus Tolosans. 
Óleo sobre lienzo, siglo XVIII.

Fig. 10  Orden de San Agustín, Bogotá. Fraile Miguel de la Magdalena. 
Óleo sobre lienzo, siglo XVII.



261VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

primeros años del cristianismo, de los cuales las represen-
taciones más impactantes y refinadas pueden ser las que se 
encuentran en la colección de la Iglesia de San Ignacio en 
Bogotá. En éstas, los martirios se articulan con los princi-
pios barrocos la conmoción y la exaltación de los sentidos, 
como es en el caso de la muerte de Santiago el mayor, con 
piedras y garrotes y que exhibe una parte abierta de su 
cráneo en la escena18.

Otro tipo de escenas recurrentes, y que se aproxima 
más a las imágenes de los dominicos, fueron las series de 
las comunidades que se establecieron en la región de Bo-
yacá, como lo fue la de agustinos recoletos. Las represen-
taciones de estos martirios, como es el caso de Miguel de 
la Magdalena, recuerdan más el caso de sacrificios ame-
ricanos que se encuentran en todo el continente, y que 
se acompañan tanto de una cartela como de la presencia 
del actuar “salvaje”, evidente por la representación carica-
turesca del indio americano, o a través de símbolos de la 
alteridad como lo es la flecha, que se asociaba recurren-
temente tanto al indígena como al paganismo19 (Fig. 10).

Sin embargo, ninguno de los dos tipos de imagen coin-
cide con nuestra serie. Los martirios dominicos no per-
tenecen a frailes locales, y tampoco son emblemas de los 
primeros mártires de la iglesia. Una vez más, las caracterís-
ticas de la serie como sistema producen los indicios que 
nos ofrecen respuestas adecuadas. Como se puede ver, la 
imagen del otro está totalmente opacada de la escena, y 
salvo el extraño león en el martirio de Frater Paganus, ape-
nas nos queda del hereje el símbolo de la violencia, y por 
lo tanto no hay extrañeza ni exotismo en el instrumento 
que ataca. El mango de las forma de las dagas no buscaba 
producir un signo de alteridad, y en el caso de la daga 
que corta el cráneo de San Pedro Mártir, la herramienta 
de diseño curva fue usada desde las primeras represen-
taciones del santo, a la par del laurel con las coronas de 
tres colores. Por lo tanto la serie de mártires no pretendía 
confrontar una idea de frontera o de actividad misionera 
propiamente, como sí ocurría en la orden agustina o jesui-
ta. De hecho, el altar se centraba en la herejía urbana20. 

Como se puede analizar, de los casos reconocidos, seis 
martirios ocurren en la ciudad, muchos de ellos en acto 
público en el centro de las plazas, de ciudades tan impor-
tantes para la época como Praga, Toulouse, Bérgamo o 
Milán. 

Fecha de celebración Lugar del martirio Inquisidores

Beato Boninsegna 
Florentino

Antioquía

San Pedro Mártir 28 abril (cerca) Milán X

Beato Corrado, 
primo inquisitor

12 Septiembre Praga X

Beato Frater Paganus 26 diciembre Bérgamo X

Beato Raymundo 
Deplano

21 julio Toulouse

Beato Paulus de 
Ungria

10 febrero Kungsag X

Beato Francisco 
Tolosans

14 Marzo Toulouse

Beato Leonardo 
Talasit

Beato Pedro Cadireta 19 de julio Seu d’Urgell X

Beato Ludovico 
Casvicel

Beato Iván Estorta

Aunque el martirio está asociado usualmente a la acti-
vidad misionera y evangelizadora, los dominicos tuvieron 
una cuota importante en el cuidado de la fe a través del 
control moral tanto de indios conversos como de criollos 
en la ciudad. No se puede hablar de la actividad misione-
ra o de actividad de conversión pues a diferencia de los 
jesuitas, la Orden de Predicadores no tuvo una escuela de 
misioneros en Tunja, e incluso a su expulsión en 1767 los 
franciscanos se hicieron cargo de las reducciones abando-
nadas21. Conventos dominicos vecinos a Tunja como el 
Ecce Homo estaban encaminados a una actividad espiritual 
y a resaltar la doctrina dominica, en lugar de incitar la ac-
tividad misionera. Pero la actividad de la comunidad en la 
ciudad siempre fue activa; se trataba por lo tanto de com-
batir la herejía, pero no desde la perspectiva de la misión. 

Tomemos de nuevo la ambigüedad del martirio domi-
nico. La figura de Pedro Mártir, como se dijo anterior-
mente, tuvo siempre esa doble función de actuar como 
presencia del combate a la herejía así como la fortaleza de 
la Inquisición, el instrumento de control y castigo legal 
por excelencia de la Iglesia Católica. La lucha contra la 
herejía se imponía sobre la idea mas que sobre el cuerpo, 
y esto fue evidente en la forma en que se estructuró el 
pensamiento dominico22.

La visión del cuerpo del justiciero es más compleja en 
lo que responde a la ideología dominica. En el siglo XIII, 

18 Borja, 2011. 
19 Varios 2005, p. 38.
20 Esto va en coherencia con la relación que tenían los dominicos y la ciudad desde el siglo XIII. Ver Lesnick, 1989, p. 72.
21 Esta información la pudimos corroborar en los siguientes documentos: Archivo General de la Nación, Fondo Curas y Obispos T. 21 fl. 121, Fondo 

Conventos, T. 76, fls 847-860 y Fondo Miscelánea T. 73, fls. 785-788. 
22 La lucha contra la herejía y la presencia de Pedro Mártir contribuyó a definir parte del espíritu de la orden de Predicadores. Ver Cannon, 2013.



262 EL CUERPO COMO SISTEMA: LA SERIE DE MÁRTIRES DE LA IGLESIA DE SANTO DOMINGO DE TUNJA, SIGLO XVIII. 

Santo Tomás elaboró su Summa contra Gentiles. Aunque 
el documento tenía un claro principio de lucha contra la 
herejía, en realidad se trataba de un sustento filosófico 
que justificaba las características legales de la comunidad, 
la fuerza de la palabra y el pensamiento sobre la acción, y 
la separación del Alma con el cuerpo. En esta visión del 
alma, el cuerpo pasaba a ser la consecuencia accidental 
del movimiento de las almas. Respecto a la muerte, no era 
como suele creerse el lugar de redención pues menciona 
Santo Tomás: “Si, pues, el alma se une al cuerpo solamen-
te como motor, se seguirá que ni en la unión del alma y 
del cuerpo habrá generación alguna ni en su separación 
corrupción. Y de este modo la muerte, que consiste en la 
separación del alma y del cuerpo, no será la corrupción del 
animal. Lo cual es falso manifiestamente”23. (CAP. LVI) Si 
la muerte tiene un lugar casi irrelevante en la preservación 
de las almas, la representación de la muerte debe obedecer 
a otras intenciones. El Santo realizó una división de dos 
partes del cuerpo: la sensitiva, que es donde podemos en-
contrar todo lo relacionado a los sentidos y el cuerpo, y 
la intelectual.  (CAP. XXXIII, LIBRO 2) De la primera, el 
autor era enfático al afirmar que el hombre “tampoco está 
en los bienes de la parte sensitiva, ya que dichos bienes 
son comunes a hombres y animales”. Mientras que, por el 
contrario, “Dios gobierna mediante las criaturas intelec-
tuales a las demás” (Cap.LXXVII). Y esto sólo se lograba 
a través de la ley (CAP. CIV). Estas ideas tuvieron como 
antecedente los principios de su maestro Alberto Magno, 
y es para los especialistas de su filosofía una base filosófica 
que tendría una consecuencia en la estética de la arquitec-
tura y el arte de la Orden Predicadora24.

La serie que exalta en el sacrificio a los mártires de la fe 
no pretendía denunciar el pecado de la herejía, ni preten-
día exponer la nobleza de un cuerpo entregado a nombre 
de Dios. Buscaba sobre todo legitimar al hombre de la ley, 
y concebía la defensa de ésta como el más noble acto del 
hombre religioso. Antes que denunciar al salvaje, esta serie 
de retratos buscaba ennoblecer las formas de la inquisición 
como el principio legítimo de la ciudad católica. Que de 
los ocho retratos reconocidos, cinco pertenecieran a frailes 
inquisidores era un sustento a la necesidad de justificar la 
actividad inquisitoria para garantizar la ley de Dios. 

CONCLUSIONES

Interpretar un programa iconográfico como parte de 
una dinámica espiritual y filosófica implica reconocer no 
solo imágenes o contextos de producción artesanal, sino 
también  ideas que trascienden a los contextos estilísticos, 
políticos o regionales. En este caso la imagen de márti-
res dominicos sólo puede ser interpretada con relación 
a su disposición espacial y al pensamiento tomístico del 
cuerpo. La disposición de las imágenes de mártires inqui-
sidores de diversas fronteras de Europa, cuyos días de ce-
lebración se distribuyen a lo largo del calendario, están 
dispuestos a establecer una temporalidad y espacial en 
torno al templo de Pedro Mártir desde la unidad global. 
Una idea barroca de globalización que lejos de definirse 
en las mitologías propias de la imagen, se justificaba en los 
encuentros con su tiempo presente, su modernidad.

 Aunque el barroco sea muchas veces definido desde 
fórmulas de la imagen específicas, simplificadas en térmi-
nos de apropiación, reproducción o mestizaje, la obra de 
arte contiene un entramado más complejo en el cual un 
universo de ideas contribuyen a pensar sistemas de com-
prensión del afuera que replican en las formas visibles de 
la pintura y la arquitectura. El sistema planteado por la 
serie de mártires dominica no depende de la normativa 
postridentina, e incluso no se puede comprender dentro 
de una definición de barroco. Y sin embargo puede dar 
luces de la forma cómo se implementaban las ideas de una 
doctrina en la imagen del siglo XVIII. 

Ideas e imágenes deberían ser analizadas con mayor 
frecuencia de forma simultánea, pues son más afines de lo 
que parece. El tiempo y el lugar al que aluden no depen-
den de su materialización tanto como de su desplazamien-
to y vigencia, y si pretendemos comprender la verdadera 
dimensión de lo visual, sus cauces, transferencias y despla-
zamientos, se deberían reconocer los encuentros entre el 
pensamiento y las fórmulas de la imagen que lo localizan. 
En este caso desde la idea global del martirio, la localiza-
ción específica del cuerpo, y la limitación de la frontera 
ante la herejía, se puede comprender el sistema de un pen-
samiento visual que revela una cosmogonía: la cosmogo-
nía del mundo barroco en su más amplia dimensión. 

23 Santo Tomás, 2010.
24 Trembisnki, 2008.



263VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

BIBLIOGRAFÍA

Anónimo (1647), Sagro Diario Domenicano, Napoli, Marc-antonio Ferro.

Anónimo (1758), Sagro Diario Domenicano, Roma, Giammaria Rizzardi.

Ariza, A. (1976), “Los dominicos en Colombia” en Apuntes. Instituto de 
Investigaciones Estéticas. Pontificia Universidad Javeriana, n°. 12, 
pp. 6-62.

Bianchi, I. (2008), La Politica Delle Immagini Nell’età Della Controrifor-
ma: Gabriele Paleotti Teorico E Committente, Bologna, Editrice 
Compositori.

Borja, J. (2010), Habeas corpus: que tengas (un) cuerpo (para exponer). Bo-
gotá, Banco de la República. 

Cannon, Joanna (2013), Religious Poverty, Visual Riches: Art in the Do-
minican Churches of Central Italy in the Thirteenth and Fourteenth 
Centuries. New Haven, Conn.: Yale University Press.

Fajardo De Rueda, M. (2006), Los Dominicos y el Arte Colonial en Tunja. 
La Silueta Ediciones Ltda. Bogotá. 

Giovanelli, P. (1765), Vita dei santi e beati fiorentini, Firenze, N.D. 

Kilde, J. (2008), Sacred Power, Sacred Space, Oxford, Oxord University 
Press. 

Lavrin, A. (2014), pp. 131-160, “Dying for Christ: Martyrdom en Re-
ligious transformations in the Early Modern Americas”, S. Kirk y 
S. Rivett, Pennsilvania, University of Pennsilvania Press, 2014, 
pp. 131-160.

Lesnick, D. (1989), Preaching in Medieval Florence: The Social World of 
Franciscan and Dominican Spirituality, Athens, University of 
Georgia Press.

Marchese D. (1679), Sagro Diario Domenicano, Napoli, Giacinto Paffaro.

Mozzarelli, C. (1997), I Tempi Del Concilio, Roma, Bulzoni. 

Orlandi, S. (1952), San Pietro Martire Di Verona. Firenze, Edizioni “Il 

rosario”. 

Salcedo, J. (1976), “Memoria de la restauración [del templo de Santo 

Domingo en Tunja]”, en Apuntes. Instituto de Investigaciones Esté-

ticas. Pontificia Universidad Javeriana, No. 12, pp. 29-75.

Santo Tomás. (2007), Suma contra gentiles, libros 1° y 2°, Madrid, Biblio-

teca de autores cristianos, (1260-64).

Stabenow, Jörg (2006), Lo spazio e il culto: relazioni tra edificio ecclesiale e 

uso liturgico dal XV al XVI, Venezia, Marsilio- Kunsthistorisches 

Institut.

Todenhöfer, A. (2010), Kirchen der Bettelorden, die Baukunst der Domi-

nikaner und Franziskaner in Sachsen-Anhalt, Berlin, Dietrich Rei-

mer Verlag.

Varios (2005), Huellas de la recolección: Agustinos recoletos IV centenario. 

Bogotá: Alcaldía Mayor de Bogotá, Corporación la Candelaria.

Vidal, F. (1747), Sacro Diario Dominicano, Valencia, Joseph Thomàs 

Lucas. 

Vidal, F. (1767), Sacro Diario Dominicano, Valencia, Joseph Thomàs 

Lucas.

Voelker, C. (1977), Carlos Borromae Instructions. Syracuse, Syracuse Uni-

versity Press.



265VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

IDÓLATRAS Y HEREJES VASALLOS DE DEMONIO: 
LA REPRESENTACIÓN DEL ENEMIGO 

EN EL VIRREINATO DEL PERÚ

LUCILA IGLESIAS / ARGENTINA

En su Tesoro de la lengua castellana o española, Se-
bastián de Covarrubias refiere sobre el térmi-
no “ENEMIGO”: “el que no solo no es amigo, pero 

es adversario, absolutamente se toma por el Demonio, por ser 
enemigo universal del linaje humano, y nuestro adversario.” 
(1674: Fol. 237v.).    

En esta definición se evidencia la connotación religio-
sa que tenía la idea de “enemigo” para un escritor espa-
ñol que escribe desde el seno de la España católica del 
siglo XVII. Esta asociación con el Demonio también la 
encontramos en imágenes y fuentes producidas durante el 
período virreinal en Perú, que insisten en las conexiones 
entre la heterodoxia con el príncipe del mal. Es el caso del 
Confesionario bilingüe de Ludovico Bertonio, donde, en el 
capítulo dedicado al “Cathecismo breve para los rudos”, 
expone:

“No todos son Cristianos: porque algunos son Herejes, Moros, Tur-
cos, Idolatras que adoran los Idolos, y los Cerros, y son vasallos del 
Demonio.” (1612: 62).

Estas concepciones podrían dialogar con una pintu-
ra presente en la iglesia de Caquiaviri, Bolivia, que tiene 
como tema “El reinado del Anticristo” (Fig 1). En la es-
cena de contenido apocalíptico, se muestra al Demonio 
entronizado, presidiendo una corte de seres monstruosos 
y figuras de diversas naciones entre las que se pueden 
identificar musulmanes con turbante e indígenas atavia-
dos con atributos incaicos. Para reforzar el mensaje, sobre 
el lienzo aparecen integrados textos escritos entre los que 
se puede leer:

“Le adoraran al Antechristo los judíos y toda la multitud de los 
mortales y será su poder tan grande que sugetara al Oriente, y al 
Mediodia y a todos los reinos y señoríos del mundo. […]”.

En el arte virreinal sudamericano nos encontramos 
con otras representaciones que muestran la iconografía de 
herejes e idólatras atentando contra símbolos defendidos 
por la Iglesia, siendo instigados por el Demonio, o bien 
siendo vencidos por figuras del santoral cristiano. En el 
marco de la prédica religiosa en América, estas imágenes 
se vinculan con las representaciones sobre protestantes, 
musulmanes, judíos e indígenas idólatras vehiculizadas a 
través de sermones, crónicas y autos de fe, por citar algu-
nos. En particular nos referimos a la producción escrita 
del período de fines del siglo XVI y el siglo XVII, momen-
to en el se evidencian las reformulaciones y negociaciones 
en relación con la prédica y la práctica religiosa. 

En este trabajo nos ocuparemos de aquellas represen-
taciones de enemigos religiosos forjados por la Iglesia Ca-
tólica en la región. Consideramos por un lado, que dichas 
representaciones resultan efectivas como transmisoras 
de una norma social que impone una serie de comporta-
mientos, prejuicios y actitudes sobre un “otro” condena-
ble. Funcionan para cohesionar sociedades heterogéneas 
y son la expresión de un conflicto social, que enmascara 
los intereses de un grupo (Coser 1961). Por otro lado, en 
la trama discursiva que define a un “otro” como enemigo 
suelen esconderse diversas estrategias de construcción de 
poder político, social y económico.

Este aspecto que aparecía en los discursos visuales y 
textuales de la prédica religiosa en los Andes tenía sus 



266 IDÓLATRAS Y HEREJES VASALLOS DE DEMONIO...

antecedentes en el viejo mundo. El concepto de “ene-
migo” que en la Península Ibérica estaba asociado a las 
figuras de moros y judíos, en el marco de las estrategias 
discursivas para la evangelización en América, habría su-
frido un proceso de mestizaje al resignificar en textos e 
imágenes un concepto heredado de la tradición católica 
hispana. A partir de los postulados de Gruzinski, coinci-
dimos con una idea amplia de mestizaje vinculada a una 
circulación de cuerpos, pero también de prácticas, saberes 
e imaginarios que provocaron enfrentamientos, ajustes y 
apropiaciones de diversa índole (2005: 15). En este senti-
do abordaremos las funciones que habrían cumplido las 
representaciones de protestantes, musulmanes y judíos en 
la región andina, para finalmente abordar un caso más 
complejo, como es el de la figura del indígena, que sirvió 
como espacio de disputa discursivo en la lucha contra el 
enemigo universal de la Iglesia, el Demonio. 

Nos centraremos en una idea que aparece como una 
matriz discursiva en la caracterización de los diferentes 
enemigos, vinculada al ataque de imágenes sagradas, que 
en muchos casos se constituyó como una operación dis-
cursiva frecuente para las acusaciones. A su vez, las analo-
gías entre los diferentes “enemigos” nos muestran que las 

sospechas y denuncias vertidas por el discurso católico se 
constituyeron como un tópico que siempre recaía sobre 
los conversos.

EL ENEMIGO HEREDADO

Si bien excede al propósito de este trabajo profundi-
zar en las representaciones del enemigo en la Península 
Ibérica, nos interesa presentar algunos aspectos de su 
configuración en el Viejo Mundo que entendemos como 
herencias que fueron reinterpretadas y actualizadas en el 
Virreinato peruano. 

En consonancia con la definición de Covarrubias, el 
Demonio es definido como “enemigo del alma” –junto 
con el mundo y la carne– en el Catecismo de Jerónimo de 
Ripalda, texto de gran circulación en la región, así como 
en la versión elaborada tras el Tercer Concilio Limense 
y su fundamento teológico surgió como respuesta a los 
distintos planteos cismáticos desde los inicios del cristia-
nismo. La producción escrita de los Padres de la Iglesia 
ya mostraba la preocupación teológica sobre el Demonio 
y su accionar, identificándolo como el Anticristo que co-

Fig. 1  El reinado del Anticristo, Anónimo, Iglesia de Caquiviri, 1739, Bolivia.



267VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

rrompía a los hombres como forma de ofensa a Dios. Pero 
en particular es San Ireneo quien introdujo que para im-
pedir la salvación de los hombres el Demonio incitaba 
al paganismo, la idolatría, apostasía, blasfemia y herejía, 
estableciendo así que los herejes y otros infieles formaban 
parte de las milicias infernales1.

Hacia el siglo IX comenzaba a aparecer en escritos e 
imágenes de distintas regiones europeas, una identifica-
ción del Anticristo con personajes históricos, como Maho-
ma, y se interpretaba la expansión islámica como el cum-
plimiento de las profecías apocalípticas. En la península 
Ibérica, esta tradición es retomada por el movimiento de 
los falsos mártires de Córdoba, cuyas obras mencionaban 
a Mahoma y sus adeptos como “anticristos”, “idólatras”, 
“animales irracionales”, “asnos” y “serpientes”” (Monteira 
2014: 59).

En cuanto la presentación iconográfica de los musul-
manes, en relieves de iglesias románicas ibéricas se pueden 
encontrar figuras caracterizadas con rasgos monstruosos, 
como un modo de acentuar su asimilación con el Demo-
nio, y la distorsión del aspecto físico aparecía como ex-
presión de la corrupción moral (Ibid: 65). En estas com-
posiciones, centauros, arpías y sirenas, eran representadas 
con turbante, como atributo iconográfico que indicaba su 
adscripción islámica, aspecto que heredaron las imágenes 
andinas para la figura del musulmán (Fig. 2).

Otro medio que sirvió para la difusión de la imagen 
negativa del musulmán fueron las danzas de Moros y Cris-
tianos, cuyo origen se remonta al siglo XII en el reino de 
Aragón. Estas formaban parte de las fiestas patronales en 
los pueblos y el acto principal consistía en que un grupo 
de moros atacaban con el fin de robar la imagen milagrosa 
de los cristianos con la ayuda de los diablos (Foster 1962: 
383). El desprecio por las imágenes y símbolos cristianos, 
se constituyó en los Andes como un elemento retórico 
usual para la representación de los enemigos religiosos.

Este mismo aspecto aparecía asociado a los judíos en 
España. Podemos encontrar desde la tradición medieval 
un correlato visual de este tópico de la profanación de re-
presentaciones marianas y de crucifijos en el célebre can-
cionero mariano de las Cantigas. En la cantiga 34 (Fig. 3) 
conservada en la Biblioteca del Escorial se muestra a un 
judío que, instigado por el Demonio, “roba un icono de 
la imagen de la Virgen María para arrojarlo a una letrina” 
(Rodríguez Barral 2008:70). 

Julio Caro Baroja (1978) refiere casos de literatura de 
cordel que vehiculizaban acusaciones contra judíos donde 
aparecía el tópico de los actos sacrílegos contra imágenes 

Fig. 2  Iglesia de S. Claudio Olivares, Capiteles exteriores, Zamora (Izquierda), 
e Iglesia de Ntra. S. de Requijada, Segovia (derecha), fines del siglo XII, España.

Fig. 3  Cantigas de Santa María, Cantiga 34, Biblioteca del Escorial, Madrid.

1 Un estudio que amplía el problema del Demonio en la tradición cristiana se puede ver en: Sanchez, Sebastián (2002). “Demonología en Indias. 
Idolatría y mímesis diabólica en la obra de José de Acosta”, Revista Complutense de Historia de América vol. 28, Madrid.



268 IDÓLATRAS Y HEREJES VASALLOS DE DEMONIO...

religiosas o la hostia. Es el caso de un romance conocido 
como “El judío de Toledo” que relata la historia de un 
judaizante que escapaba por las noches mientas su mujer, 
muy devota, dormía, para realizar profanaciones a la ima-
gen de un Cristo crucificado que tenía escondido (Ibid: 
189). Esta clase de acusaciones volvían a repetirse en las 
causas juzgadas por la Inquisición española hacia judíos y 
conversos incluso después de la Expulsión de 1492.

Volviendo nuestra atención hacia la región andina, 
para la empresa evangelizadora resultó fundamental el 
cambio en la doctrina a partir del Tercer Concilio Limen-
se, que se materializó en una literatura más pedagógica tra-
ducida a las lenguas locales. Hacia finales del siglo XVI se 
puso mayor atención a los cultos denominados idolátricos 
que a los ojos de los españoles seguían practicándose clan-
destinamente (Duviols 1977: 173-175). En esta coyuntura 
por un lado, se instauraron las campañas de extirpación 
de idolatrías en el Arzobispado de Lima (1610) que se pro-
pusieron una sistematización y represión de las religiones 
autóctonas y prácticas heréticas, aunque nunca alcanzaron 
a ejercer un control total sobre la población. Por el otro, 
los tribunales de la Inquisición en Lima –en funciones 
a partir de 1570 pero fortalecido a partir de 1629–, que 
no tenían jurisdicción sobre los indígenas, funcionaron 
como una herramienta de control social, sobre todo en lo 
que concernía a los extranjeros que por definición eran 
siempre sospechosos desde el punto de vista religioso.  
Este escenario resultó un terreno fértil para el surgimiento 
de imágenes y textos que delinearan la representación de 
distintas clases de “enemigos”, y que justificaron prácticas 
de poder económico y político.

EL ENEMIGO PROTESTANTE

Las representaciones de protestantes como enemigos 
de la fe que podemos encontrar en imágenes y textos andi-
nos debemos situarlas en el marco de los postulados pos-
tridentinos asumidos por la Iglesia Católica a los fines de 
contrarrestar los efectos y propaganda de la Reforma Pro-
testante. Un motivo iconográfico frecuente en la región 
como “La nave de la Iglesia”2 (Figs. 4 y 5) servía de esce-
nario para la inclusión de las figuras de Lutero y Calvino, 
resignificando la estampa que sirvió de modelo que en su 
lugar mostraba a los representantes de los antiguos cismas 
(Iglesias 2013: 208-210). Los herejes aparecen flotando a 
la deriva en el agua, debajo de la nave que representaba 

a la institución eclesiástica, junto a las “Navis Heretico-
rum” y “Navis Scismaticorum”, timoneadas por seres de 
aspecto demoníaco. Dicha asociación recurrente entre el 
Demonio y la heterodoxia era evocada también en sermo-
nes como el publicado por Fernando de Avendaño hacia 
mediados del siglo XVII:

Mas los falsos Christianos, que se llaman Christianos, y mienten, 
porque no lo son, mas son engañadores, y ministros del diablo, son 
aquellos que no siguen, ni obedecen la doctrina deste Padre santo. 
Sabeys quales son estos falsos, y malos? los que vosotros llamays 
moros, y nosotros hereges, como aquellos que vinieron a robar por la 
mar, que llamavan Ingleses. (1648: fol. 17r).

Aquí se enfatiza el vínculo entre la herejía, los ingleses 
y la piratería que se corresponde con los conflictos entre 
la corona española y la británica, y que tuvieron eco en el 
Virreinato peruano. Los ataques de flotas inglesas, y lue-
go holandesas, a los puertos del Pacífico significaron una 
amenaza en el plano geopolítico ya que existía el temor 
de que se instalen colonias permanentes en las Indias es-
pañolas. Pero además, en el plano económico constituían 
un problema para comerciantes y mercaderes locales dado 
que los piratas extranjeros secuestraban sus barcos y des-
truían el comercio facilitando el ingreso de productos 
foráneos, así como un acceso al territorio para aquellos 
países que lo tenían restringido (Aldana Rivera 1997:27).

Esto explica que en fuentes y relatos de los siglos XVI 
y XVII encontremos una asociación entre los términos in-
glés, pirata y luterano. En este sentido proponemos que 
la figura del protestante se constituyó como un enemigo 
externo, cuya amenaza real se fundamentaba en las his-
torias, un tanto ornamentadas, de ataques a los puertos 
y pueblos costeros. Eran adversarios materializables que 
llegaban a través del mar, que hablaban otra lengua y que 
no buscaban instalarse en la región, generando un estado 
de intranquilidad para las autoridades y las poblaciones 
costeras. El virrey Duque de la Palata acusaba a piratas 
ingleses de que “han cometido hurtos, no solo en mar 
y tierra, sino sacrilegios atroces en los templos y en las 
sagradas imágenes” y que “se a gritado en la calle y en los 
púlpitos que no se hacía justicia, y que la estaban pidien-
do las sagradas imágenes hechas pedazos” (citado en Arrús 
1904:181). 

Tal como señaláramos, el tópico frecuente de la des-
trucción de imágenes a manos de herejes se presentaba, 
en este caso, como justificación para la implementación 

2 Existen varios ejemplos que siguen la estampa de Philippe Thomassin (Roma, 1602) como: Melchor Pérez Holguín, en la Iglesia de San Lorenzo 
de Potosí (1706); Anónimo, en el Museo Pedro de Osma (siglo XVII); Anónimo, en el Convento de Ocopa (Depto. de Junin, Perú); Anónimo de 
Escuela Quiteña (at.), en la colección Zingg (Caracas, Venezuela, siglo XVIII). Existe además un ejemplo novohispano de finales del siglo XVII que 
actualmente se encuentra en el Museo Nacional del Virreinato atribuida a Miguel Jiménez.



269VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 4  Navis ecclesiae, Philippe Thomassin, 1602, Roma.

Fig. 5  Triunfo de la iglesia, Melchor Pérez Holguín, Iglesia de San Lorenzo de Potosí, 1706, Bolivia.



270 IDÓLATRAS Y HEREJES VASALLOS DE DEMONIO...

de castigos a los extranjeros. Antonio de la Calancha en su 
Crónica moralizadora… narra episodios iconoclastas, como 
el protagonizado por Richard Hawkins en el puerto de Val-
paraíso durante 1594, que venía al mando de “un galeón 
de corsarios ingleses luteranos” (1638: fol.283). Luego de 
apoderarse de un navío en el que hallaron una imagen de 
Cristo crucificado, menciona que “Los luteranos después 
de averlo encarnecido le izieron pedacos i lo echaron al 
mar” (Ibid). Según Calancha el acto sacrílego es lo que 
motiva la movilización de las autoridades para la captu-
ra de las naves británicas. Pero a partir del relevamiento 
de otras fuentes que relatan el viaje de Hawkins por las 
costas peruanas pudimos demostrar que el episodio del 
ataque iconoclasta nunca ocurrió, y que se trataba de una 
operación discursiva del cronista agustino legitimando la 
persecución a los navíos ingleses (Iglesias 2013: 211-213).

EL ENEMIGO JUDÍO

En relación con las representaciones de judíos, Gisbert 
plantea que el judaísmo no se habría presentado como “la 
religión del otro” por las filiaciones del cristianismo con 
la tradición hebrea (1999: 260), motivo por el cual su ima-
gen no sería tan frecuente en el arte virreinal sudamerica-
no. A diferencia de otras identidades religiosas, no apare-
cen atributos iconográficos que identifiquen al judío. Sin 
embargo, fuentes visuales y textuales como ejecutorias, 
probanzas de sangre y juicios inquisitoriales aplicados a 
judaizantes –especialmente portugueses conversos– dan 
cuenta de la necesidad que habría habido de definir esta 
figura para justificar distintas prácticas de poder econó-
mico. En este sentido, resulta interesante la postura de 
Ramos quien señala que “el Tribunal de la Inquisición en 
el Perú fue en parte un instrumento al servicio de elemen-
tos monopolistas limeños, agrupados en el Tribunal del 
Consulado que, en la categoría de familiares del Tribunal, 
se valieron del Santo Oficio para eliminar a sus competi-
dores portugueses” (1989:91).

La figura del judío podría pensarse en términos de 
un enemigo interno, como un actor social del Virreina-
to que significaba una competencia para los comercian-
tes limeños y que fue objeto de un fuerte prejuicio hacia 
los extranjeros, en particular portugueses. Autores como 
Wachtel (2007) y Fogelman (2012) demostraron que mu-
chas acusaciones contra judaizantes se fundamentaron en 
blasfemias y ultrajes cometidos contra imágenes marianas 
y crucifijos, es decir, aquellos símbolos negados por la per-

tinacia hebrea. Dicho aspecto se ancla en una tradición 
sobre los supuestos tratos de los judíos respecto de las 
imágenes cristianas que, como mencionamos ya circulaba 
desde el Medioevo en la Península Ibérica.

Para las autoridades coloniales la presencia de cristia-
nos nuevos en Brasil significaba una amenaza latente que 
podía trasladar la frontera para reactivar prácticas crip-
tojudías, pero además existía un temor sobre las alianzas 
que podían tejerse con los holandeses, que controlaban el 
norte del Brasil (Silverblatt 2000: 530). Las sospechas de 
una conspiración entre portugueses conversos y Holanda, 
que también significaba una enemistad religiosa por su 
adscripción protestante, se plasmaron en cartas a Madrid 
como la que envió el juez de la Inquisición Juan de Ma-
ñozca acusando a judaizantes de guardar armas para cola-
borar con una segunda invasión holandesa en el puerto 
del Callao (Ibid: 531).

En las fuentes se evidencia otra sospecha de conspi-
ración nacida en el Nuevo Mundo que aliaba a judíos 
con los indígenas, en particular en contextos comerciales 
como los mercados limeños (Ibid: 534). Las analogías en-
tre ambos se fundan en las teorías del origen de los ame-
ricanos como una de las tribus perdidas de Israel y son 
acentuadas por escritos que mencionan que comparten 
prácticas rituales y refieren similitudes físicas y de tempe-
ramento3. 

EL ENEMIGO MUSULMÁN

La figura del moro o turco es bien reconocible en las 
imágenes andinas, con atributos iconográficos que lo 
identifican, como el turbante –con o sin la medialuna–, 
bigotes y barba y el sable curvo. A pesar de que no hubo 
una presencia significativa de musulmanes en el Virrei-
nato del Perú, llama la atención que se trate de la figu-
ra más representada como enemigo del dogma en el arte 
Virreinal sudamericano. En este sentido consideramos la 
figura del moro como un enemigo retórico, que habitaba 
las imágenes, fiestas y sermones, pero cuya presencia en 
los discursos visuales y textuales no respondía a una ame-
naza real.

En la península Ibérica la inclusión de moros en la ico-
nografía religiosa cumplió una función de propaganda en 
el contexto de la Reconquista, como el caso de los relieves 
románicos antes citados. Santiago matamoros es un mo-
tivo que surgió en dicha coyuntura4 y que tuvo una fuerte 
presencia en las iglesias americanas. Un atributo como el 

3 Es el caso del Compendium de Vasquez de Espinosa (24, 64), y el Memorial de Fray Buenaventura de Salinas y Córdoba, 1653, p. 11.
4 La imagen más antigua que se localizó de esta iconografía es un relieve en el tumbo B de la catedral de Santiago de Compostela datada en 1326 

(Monteira 2012, p. 49).



271VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

turbante aparecía como una herencia europea asociada a 
la figura del moro, pero creemos que su configuración ico-
nográfica con características definidas en la región es una 
materialización visual de los personajes de las danzas de 
Moros y Cristianos, que se celebraron en diferentes ciuda-
des y pueblos desde los inicios de la conquista.

Un motivo como “La defensa de la Eucaristía”, tam-
bién tenía representaciones análogas en altares efímeros 
que se exhibían en fiestas religiosas, como el que registró 
Arzáns de Orzúa y Vela en Potosí (Iglesias 2014:10). Nos 
interesa destacar este motivo iconográfico sin precedentes 
en la metrópolis hispana, con numerosos ejemplos sud-
americanos. A pesar de no haber dado con una estampa 
que sirviera de modelo, creemos que deben haber circu-
lado grabados con este motivo por la región dada la simi-
litud del esquema compositivo en todos los ejemplos pin-
tados. Los lienzos muestran al rey español –en su versión 
hausbúrica (Fig. 6) o borbónica (Fig. 7)– defendiendo con 
espada en mano la custodia que intenta ser derribada por 
un grupo de moros. El mensaje que encierra la imagen fue 

identificado por Mujica Pinilla como un signo del adveni-
miento del Anticristo, que se concretaría cuando deje de 
celebrarse el Sacramento eucarístico (2007: 176). Se vincu-
la así, a la herejía islámica con el Demonio, pero además 
se plasma visualmente el tópico constituido en una matriz 
discursiva, de la heterodoxia que atenta contra los símbo-
los cristianos.

Respecto de la eficacia de la figura del moro como ene-
migo retórico, podría asociarse a la voluntad de mostrar 
un ejemplo de infiel converso que no fue aceptado como 
súbdito y que se convirtió en un adversario religioso y mi-
litar. Esta equivalencia es señalada por cronistas como Ló-
pez de Gómara quien señala “comenzaron las conquistas 
con los indios acabada la de los moros, porque siempre 
guerreasen españoles contra infieles” (citado en Domín-
guez García: 40). Adorno propone que el discurso cristia-
no sobre los infieles empleaba una “semántica fija” y la 
búsqueda de analogías entre indios, moros y judíos que 
aparecía en las fuentes revela procesos de fijar la alteridad 
apoyándose en la semejanza (1988: 63). 

Fig. 6  Defensa de la eucaristía, Anónimo, Casa del Moral, Arequipa, 
siglo XVII, Perú.

Fig. 7  Defensa de la eucaristía Anónimo, Casa del Moral, Arequipa, 
siglo XVIII, Perú.



272 IDÓLATRAS Y HEREJES VASALLOS DE DEMONIO...

LA FIGURA DEL INDÍGENA 
COMO ESPACIO DE NEGOCIACIÓN

Si bien en una primera lectura podría pensarse que en 
el contexto de la empresa evangelizadora la figura del in-
dígena no podía ser presentada como enemigo, dado que 
su conversión justificaba el sostenimiento de la colonia, 
debemos tener en cuenta que, como señala Estenssoro, la 
categoría de “indio” en sí misma tenía una carga religio-
sa negativa (no cristiano) (2003: 142). De esta manera el 
término “indio” ponía el énfasis en su carácter de neófito, 
que al igual que los conversos siempre eran sospechosos 
desde el punto de vista religioso. Para los teólogos y ecle-
siásticos el problema lo constituía su “enfermedad idolá-
trica hereditaria” (Acosta 1987: 255). En la Historia natural 
y moral de las Indias (1590) José de Acosta, en el capítulo 
que abre el libro V donde explica las causas de la idolatría, 
mencionaba: “[el Demonio] no cesa de inventar modos de 
idolatría con que destruir los hombres y hacerlos enemigos de 
Dios” (1894: 4). Dicho error equiparaba al indígena con-
verso pecando junto con otras figuras de la heterodoxia, 
e instigado por el Demonio a desviarse de la fe, tal como 
señaláramos en el lienzo de Caquiaviri.

 Algunas décadas más tarde, Pablo José de Arriaga es-
cribía en las recomendaciones para los procedimientos 

durante las visitas de idolatrías que “teniendo la noticia de 
la Idolatria, que pudiere aver averiguado […], avisarà en un ser-
món, de los que se van haziédo, dándoselo a entender con muchas 
veras a todo el pueblo, el grave delito, que todos an cometido en 
adorar Huacas, &c. Y como estan descomulgados, y son enemi-
gos de Dios;” (1621: 95). Si bien la Iglesia presentaba su 
batalla discursiva contra el Demonio, en este sentido que 
señalamos, la figura del indígena idólatra sí aparece, me-
diante un desplazamiento, como enemigo y adversario del 
régimen colonial: si no era católico, no era súbdito.

La iconografía que remite a los relatos sobre el epi-
sodio temprano del Sunturhuasi (Fig. 8), con el Cuzco 
sitiado por Manco Capac y la intercesión de la Virgen 
para evitar que los nativos quemaran la capilla donde se 
refugiaron los españoles, exhiben lo infructuoso de la re-
sistencia indígena. Además de impedir la destrucción de 
la iglesia, símbolo de la institución eclesiástica, el milagro 
mariano a través de la emisión de polvo cegando a los in-
dios, dota al relato de un contenido alegórico: su ceguera 
es el velo que cubre la razón y lleva a incurrir en errores, 
tópico que también encontramos asociado a los moros 
(Iglesias 2014: 9). 

Para el caso de las analogías entre indígenas y judíos, 
además de la teoría del origen compartido que mencio-
namos, el mito de la evangelización previa de América a 
manos de Santo Tomás o Bartolomé justificaba el sojuzga-
miento de los indígenas como un castigo divino por haber 
rechazado el evangelio (Tudisco, Guerra 2012: 64-65). En 
la Iglesia de Carabuco, los tondos del registro inferior de 
los lienzos de las postrimerías despliegan la historia de la 
cruz milagrosa traída por el santo al pueblo, y detallan los 
ultrajes cometidos a la imagen por los indios instigados 
por el Demonio (Fig. 9). Aquí volvemos a encontrar un 
episodio iconoclasta, intervención demoníaca mediante 
este caso, en una asociación que funciona legitimando la 
evangelización y su carácter coercitivo. La interacción con 
el Demonio en confesiones, bailes y borracheras, también 
podemos encontrarla en el registro superior del lienzo del 
infierno en la misma iglesia (Fig. 10). Resultan llamativas 
dos figuras en particular, con rasgos monstruosos y vesti-
dos con unkus, que podrían leerse bien como indígenas 
demonizados, o bien como el Demonio trasvestido con 
atavíos indígenas para engañar a los nativos.

Además de esta dimensión en la representación del 
indígena, debemos tener en cuenta que existen otras imá-
genes, como el caso de la serie del Corpus Christi, donde 
se puede ver al indígena caracterizado con su vestimenta 
y distintivos, como súbdito y un actor social más del Vi-
rreinato peruano. En este sentido, aparecen dos modos de 
representar al indígena, en ocasiones acusándolo de ser 
instigado por el Demonio, atentando contra la Iglesia con 
sus prácticas idolátricas, y en otros casos se lo aceptaba en 

Fig. 8  Virgen del Sunturhuasi Anónimo, Museo Udaondo, Luján, 
fines de siglo XVII, Argentina.



273VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

ceremonias religiosas, se mantenían antiguas estructuras 
de poder y privilegios de la elite incaica, o se lo incorpora-
ba en cuadros religiosos como donante. 

A lo largo del trabajo pudimos identificar en imágenes 
y textos producidos en el Perú virreinal la presencia de di-
ferentes enemigos religiosos –externos, internos o retóri-
cos, aunque todos construidos– que justificaron prácticas 
de poder económico y político. Y si bien nos encontramos 
con operaciones discursivas similares para la acusación de 

los herejes e infieles heredadas de Europa, como el tópico 
de la iconoclasia, la búsqueda de analogías o la sospecha 
sobre posibles alianzas, la representación del indígena ex-
hibía nuevos matices. A partir de estos dos modos de ser 
representado, como aliado del Demonio y como súbdito, 
la figura del indígena se presentaba como el campo de 
batalla, como un espacio de negociación y disputa, en la 
lucha que se libraba desde el discurso entre la Iglesia y su 
enemigo universal, el Demonio.

Fig. 9  Lienzos del Purgatorio y Juicio Final, Tondos 10 y 11, Iglesia de Carabuco, 
1684, Bolivia.

Fig. 10  Lienzo del Infierno (detalle), Iglesia de Carabuco, 1684, Bolivia.



274 IDÓLATRAS Y HEREJES VASALLOS DE DEMONIO...

BIBLIOGRAFÍA

Acosta, José de [1590] (1894), Historia natural y moral de las Indias. Tomo 
II. Madrid, Juan de León (Imp.). 

Adorno, Rolena (1988), “El sujeto colonial y la construccion cultural 
de la alteridad” en Revista de Crítica Literaria Latinoamericana, 
N° 28. Lima, CELAP.

Aldana Rivera, Susana (1997), “No por la honra sino por el interés. 
Piratas y comerciantes a fines del siglo XVII”, en BIRA: Boletín 
del Instituto Riva-Agüero. Lima.

Arriaga, Pablo José de (1621), Extirpación de la idolatría del Piru. Lima, 
Imp. Gerónymo de Contreras.

Avendaño, Fernando de (1648), Sermones de los misterios de nuestra santa 
fe católica, en lengua castellana, y la general del Inca, Impugnanse los 
errores particulares que los indios han tenido. Lima, Iorge Lopez de 
Herrera (Imp.).

Bertonio, Ludovico (1612), Confesionario muy copioso en dos lenguas ayma-
ra y Española, con una instrucción acerca de los siete Sacramentos de 
la Santa Iglesia, y otras varias cosas, como puede verse por la tabla del 
mismo libro. Provincia de Chicuyto, Francisco del Canto (Imp.)

Coser, Lewis (1961), Las Funciones del conflicto social. Madrid, FCE.

Covarrubias Orozco, Sebastián de (1674), Tesoro de la lengua castellana o 
española. [En linea], CervantesVirtual. URL: http://www.cervan-
tesvirtual.com/servlet/SirveObras/8025052954570383196613/
index.htm.

Domínguez García, Javier (2006), “Santiago mataindios: La continua-
ción de un discurso medieval en la Nueva España” en Nueva 
Revista de Filología Hispánica, vol. 54, n° 1. México, El Colegio 
de México.

Estenssoro, Juan Carlos (2003), Del Paganismo a la Santidad. La incorpo-
ración de los indios del Perú al catolicismo. 1532-1750. Lima, 
IFEA.

Fogelman, Patricia (2012), “‘Son unas puercas todas las imágenes y 
unos pedazos de palo’: Manuel de Coito, escultor portugués 
acusado por blasfemias ante el Santo Oficio de la Inquisición. 
Buenos Aires, siglo XVII” en População e Sociedade  n° 20. Por-
to, CEPESE.

Gruzinski, Serge (2005), “Passeurs y élites “católicas” en las Cuatro 
Partes del Mundo. Los inicios ibéricos de la mundialización 
(1580-1640)” en O’Phelan Godoy, Scarlett; Salazar-Soler, Car-
men (eds.), Passeurs, mediadores culturales y agentes de la primera 
globalización en el mundo ibérico, siglo XVI-XIX. Lima, IFEA.

Iglesias, Lucila (2014), “Moros en la costa (del Pacífico). Imágenes e 
ideas sobre el musulmán en el Virreinato del Perú” en Diálogo 
Andino 45. Arica, FEyH, Univ. de Tarapacá.

––––– (2013), “Naves, herejes y luteranos”, en Avances 23. Córdoba, 
CIFFyH, UNC.

Monteira Arias, Ines (2014), “Alegorías del enemigo: la demonización 
del islam en el arte de la “España” medieval y sus pervivencias 
en la Edad Moderna” en Tausiet, María (comp.). Alegorias. Ima-
gen y discurso en la España Moderna. Madrid, CSIC.

––––– (2012), “El triunfo sobre la idolatría como victoria sobre el Is-
lam: Nuevas consideraciones sobre el caballero victorioso en el 
románico hispano”, Espacio, Tiempo y Forma, Serie VII, H.a del 
Arte, t. 25. Madrid, UNED.

Ramos, Gabriela y Urbano, Henrique (1993), Catolicismo y extirpación 
de idolatrías. Siglos XVI-XVII. Charcas, Chile, México, Perú. Cua-
dernos para la historia de la Evangelización en América Latina, 
Vol. 5, Cuzco, CERA Bartolomé de las Casas.

Rodríguez Barral, Paulino (2008), La imagen del judío en la España me-
dieval: el conflicto entre cristianismo y judaísmo en las artes visuales 
góticas. Barcelona, Ediciones Universitat Barcelona.

Silverblatt, Irene (2000), “New Christians and New World Fears in 
Seventeenth-Century Peru” en Comparative Studies in Society 
and History, Vol. 42 N° 3. Cambridge, Cambridge University 
Press.

Tudisco, Gustavo y Diego Guerra (2010), “El Apóstol soy yo: José de 
Arellano y el programa iconográfico de la Cruz de Carabuco”. 
En Siracusano, Gabriela (ed.). La paleta del espanto. Buenos Ai-
res, UNSAM edita.



275VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

D

LA ESCUELA DEL COLLAO AL OCCIDENTE 
DEL TITICACA

MARTÍN ISIDORO - CLELIA DOMOÑI / ARGENTINA

Dentro de la escuela del Collao (siglos XVI - entrado 
el XIX), la cual se extiende entre La Paz y los pue-
blos de las orillas del lago Titicaca1, encontramos 

el antiguo Chucuito. Allí, incluyendo Copacabana2, flore-
ce una lógica artística común de cierta autonomía. Gravi-
tando entre importantes núcleos de irradiación de ideas y 
arte como el Cuzco, Arequipa y La Paz, esta área de dicha 
región artística surandina evidencia indicios concretos y 

estrechos de conexiones maestro-seguidores documenta-
das3, constantes estilísticas de gusto (italiana, flamenca y 
sevillana4) y búsquedas locales –Kunstwollen–, e intercam-
bios tanto internos específicos –de los cuales un caso nos 
ocupará en este trabajo– como allende sus fronteras don-
de se afirma su identidad geográfica así como su adhesión 
a una tradición propia5. Este lugar de arte es de carácter 
descentralizado, sin una única urbe hegemónica, pues 

1 Cfr. Gisbert, T. “Los estilos de la pintura colonial en Bolivia.” En Unión Latina. El retorno de los ángeles. La Paz, Unión Latina, 2000, pp. 119 y 
121-123.

2 En este recorte de estudio hecho para profundizar la escuela del Collao definida por Gisbert, la inclusión de esta ciudad, se justifica por su unión 
espiritual desde lo doctrinal con las ciudades de Chucuito. Copacabana es incorporada a la doctrina de Chucuito durante la primera evangeliza-
ción de la zona, llevada a cabo por los dominicos (1534-1576), según fray Reginaldo de Lizárraga (Lizarraga, R. Descripción Colonial (Libro Primero) 
[Descripción breve de toda la tierra del Perú, Tucumán, Río de la Plata y Chile, para el Excelentísimo Señor Conde de Lemus y Andrada, presidente del Consejo 
real de Indias, por Fr. Reginaldo de Lizárraga.]. Buenos Aires, Librería La Facultad, 1916 [1605] cap. LXXXVI p. 220.; Espinoza Soriano, W. “Copa-
cabana del Collao: Un Documento de 1548 para la etnohistoria andina”. En Bulletin de l’Institut Français d’Études Andines. Lima, Institut français 
d’études andines-IFEA, Tomo 1(1),1972. 1-16 pp.). Este nexo se vuelve a asegurar con el apoyo jesuítico de Juli, hacia 1583, a la devoción mariana 
del Santuario, dado por parte del padre Diego Torres, Rector de la Compañía de Jesús, quien se hace cofrade, arrastrando a los individuos de su 
comunidad (Noel, M. S. El santuario de Copacabana, de la Paz a Tiahuanaco. Buenos Aires, Academia Nacional de Bellas Artes Bellas Artes, 1950. 
p. XVII). Años más tarde, continúa la relación entre los jesuitas y los agustinos, los nuevos administradores del Santuario (Ibidem, p. XIX).

3 Para analizar un caso en que un seguidor retoma a Bitti. Ver, Isidoro, A. M. “Fuentes gráficas del bautismo de Cristo en el Collao”. En IX Jornadas 
de Arte e Investigación: El arte de dos siglos: balance y futuros desafíos (noviembre 2010). Buenos Aires, Instituto de Teoría e Historia del Arte “Julio E. 
Payró”, Facultad de Filosofía y Letras/UBA, 2012. En cuanto a las relaciones maestro-discipulado, se deduce el entrenamiento de artistas locales 
durante la estancia de Bitti en Juli. Ver, Gisbert T. et al. La pintura mural en Sudamérica. Vaduz (Liechtenstein), System Verlag, 1979. Isidoro, A. M. 
“Immaginario italo-fiammingo della pittura murale nel Sud Andino”. En XXXIV Convegno Internazionale di Americanistica. Perugia (Italia), Centro 
Studi Americanistici “Circolo Amerindiano” Onlus, 2012.

4 Ver. “Bitti en el Virreinato del Perú.” En Mesa, J y Gisbert, T. El manierismo en los andes. La Paz, Unión Latina, 2005. Isidoro, M. y Domoñi, C. “Pre-
sencia flamenca en el Collao jesuítico: Forchaudt y el comercio del arte.” En Migraciones y Rutas Del Barroco. Memoria del VII Encuentro Internacional 
Barroco. La Paz, Fundación Visión Cultural. 2014. Isidoro, M. y Domoñi, C. “Apostolado zurbaranesco en Pomata”. (Este texto es reproducido en 
el presente volumen).

5 Sólo pensar en la fortuna iconográfica de la Virgen de Copacabana o Pomata.



276 LA ESCUELA DEL COLLAO AL OCCIDENTE DEL TITICACA

ciudades como Juli, Pomata y Copacabana funcionaron 
como centros no exclusivos de proyección cultural cuyos 
logros y avatares se sustentaron en la suerte y objetivos de 
las órdenes jesuita, dominica y agustina respectivamente.

Hacia la cuarta década del siglo XVII, comienza a ser 
documentable la relación de Ilave con el santoral jesuítico 
y su ideario religioso. Vemos al párroco y extirpador de 
idolatrías Diego García Quadrado, impulsando las obras 
y la ornamentación de San Miguel con la adquisición de 
cuadros de santos con dos líneas ideológicas muy marca-
das: la de la orden dominica y la de la jesuita –imágenes 
de Ignacio y Francisco Javier–. A lo largo de los siglos XVII 
y XVIII, se estrechan con Juli intensos vínculos artísticos, 
más allá de los contactos de esta índole con ciudades 
como La Paz (y otras ciudades de Charcas) o Cuzco6. De 
hecho, en el primer cuarto del siglo XVIII, el párroco Juan 
García de Arriaga le compra, en 1725, para la Iglesia de 
San Miguel de Ilave 14 lienzos de escuela julina al padre 
Blas Pérez, cura de San Pedro de Juli: 7 de la vida de San 
Ignacio y 7 de San Francisco Javier7. 

Los cuadros, que se analizarán a continuación, se en-
cuentran en el depósito de San Miguel y podrían sentar 
las bases de una reflexión modélica sobre la evangelización 
en las ciudades periféricas a este gran centro productor de 
ideas y obras de arte que es Juli. Puesto que el espacio 
collavino es un sistema que superaría los límites jurídicos 
tajantes de las órdenes en favor de las necesidades de la 
evangelización.

SAN IGNACIO EVITA QUE PEQUE 
EL JOVEN LASCIVO

Ribadeneyra, en su Flos sanctorum8, nos narra esta his-
toria en la que Ignacio arriesga su vida para la salvación 
del prójimo. Estando en París, busca apartar a un hom-
bre perdido de una mugercilla que tenía. Pero, no lo po-
día persuadir con palabras. Entonces, sabiendo que, una 

noche gélida de invierno, iba a pasar junto a un lago para 
encontrarse con ella, decide sumergirse en sus aguas has-
ta el cuello y esperarlo. Al acercarse este hombre, le grita 
diciendo: Adonde vàs, miserable, no vès la espada de la Divina 
Justicia, que te a menaza? Anda adelante, anda, cumple con 
tu maldito gusto, yo estaré aquí afligiendome entretanto por tu 
causa, hasta que a costa mia aplaque el enojo de Dios. Atónito 
con el espectáculo de tan estupenda caridad, obedece y 
deja de pecar. Luego, el santo ayunó por tres días, orando 
en lágrimas, hasta lograr que dicho hombre perseverara en 
el cambio (Fig. 1a).

Parte de este cuadro (211 x 369 cm) toma casi literal-
mente9 como fuente gráfica la estampa Nº 42 de la serie 
romana conocida como Rubens-Barbé (1609, 162210) so-
bre la vida del santo (Fig. 1b). Esta biografía gráfica ofi-
cial fue grabada probablemente por Jean-Baptiste Barbé, 
siguiendo en algunas escenas dibujos de Rubens, y las ins-
cripciones en latín fueron realizadas por Mikołaj Łęczycki 
(Lancicius) y Filippo Rainaldi11. La inscripción, que no 
cita ninguna fuente escrita, reza coincidiendo de modo 
general con Ribadeneyra: Ab impuris amoribus quempiam 
reuocaturus in summa hyeme, gelido se in stagno collo tenus im-
mergit, ibique praetereuntem conspicatur, voce aspectuque terret, 
et conuertit. [Ignacio] lo llamará a apartarse de los amo-
res deshonestos, sumergiéndose hasta el cuello, en pleno 
invierno, en un estanque de agua gélida y, allí [el joven] 
viéndolo al pasar, estupefacto por lo que contemplaba y 
escuchaba, cambia de opinión.

Este lienzo, sin embargo, enriquece la historia, hacien-
do hincapié en el momento de arrepentimiento del joven 
(Fig. 2). De rodillas y con sus manos cruzadas sobre su 
pecho ante el santo, en un típico gesto de fervor religioso 
–Inbrunstgestus–12, el joven expresa reverencia y humildad, 
así como sobrecogimiento frente al mysterium tremendum et 
fascinans13 que ha presenciado. Es probable que estemos 
ante la presencia de retratos, e incluso autoretratos, entre 
los personajes de comparsa que asisten a esta escena.

6 Cfr. Gutiérrez, R. et al. Arquitectura del Altiplano Peruano. Buenos Aires, Libros de Hispanoamérica, 1978, pp. 293-298 y 302-303.
7 AGI, Sección V, Audiencia de Charcas, Legajo 376, Informe de Alejo Fernando de Roxas y Azevedo Obispo de la Paz, 10 de noviembre de 1725. 

Indica el Padre Arriaga, graduado en Cuzco, reedificó la iglesia de Ilave. Cfr. Gutiérrez, R. et al. op. cit., pp. 294 y 302.
8 Cfr. Ribadeneyra, P. et al. Flos sanctorum. Madrid, Imprenta de Agustín Fernández, 1716 [1599]. Vol. 4. pp. 191-192.
9 Se simplifica el paisaje del fondo, también se agrega una Biblia y la vestimenta del santo en la orilla del lago. Esto último optimiza la comprensión 

de la escena milagrosa y sirve tanto de nexo como de separación de la escena contigua del arrepentimiento.
10 Esta serie aparece impresa y encuadernada en el libro Vita Beati P. Ignatii Loiolae Societatis Iesv Fvndatoris: la primera edición, en 1609, publicada con 

motivo de su beatificación por Paulo V, consta de 79 estampas; en 1622, se reedita a causa de la canonización por Gregorio XV con el agregado de 
una estampa (retrato de Ignacio). Cfr. O’Neill, C. E. et al. Diccionario histórico de la Compañía de Jesús. Biográfico-temático I. Roma-Madrid, Instituto 
Histórico SI/Univ Pontifica Comillas, 2001, p. 250.

11 Ibidem.
12 Barash, M. Giotto y el lenguaje del gesto. Madrid, Akal, 1999, pp. 80-95.
13 Dadosky, J.D. Religious Knowing. Encountering the Sacred in Eliade and Lonergan. New York, State University of New York Press, 2004, pp. 13-16.



277VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

LA INTERCESIÓN DE SAN IGNACIO 
ANTE LA VIRGEN DEL CARMEN PARA SALVAR 
A DOÑA MARÍA DE AHOGARSE

Este milagro calificado14 está propiciado por Dios para 
salvaguardar la honra del santo, pagando injurias con be-
neficios15. Ribadeneyra narra en Flos sanctorun16 que dos 
mujeres nobles, Doña Violante y su hija Doña María, 
partieron el 24 de junio de 1618 de la rivera del Araxi 
(Cerdeña), en el Genovesado, hacia una iglesia en Loan[o] 
(Liguria) donde se veneraba a la Virgen del Carmen. Al 
volver, el miércoles de las cuatro temporas de la Pascua, 
se encuentran con el río Antognano (cercano a la ciudad 
de Albenga, Liguria), muy crecido por las lluvias. María se 
acercó a su margen para ver la creciente, cuando se des-
moronó la arena bajo sus pies y cayó, arrastrándola rápida-
mente una milla dentro del mar. Mientras su madre pedía 
auxilio, ella se hundió tres veces. Doña María le rogó a la 
Virgen del Carmen, San Francisco de Paula –cuya iglesia 
poco antes había visitado– y a todos los ángeles y santos de 
la corte celestial. Pero, viendo que sin remedio se ahogaba 
invocó a San Ignacio: O Bienaventurado Ignacio, ayudame, 
pues sabeis que tengo dos hermanos en vuestra Religion. Lo re-
cordó, pues seis días antes había soñado que la Virgen del 
Carmen y él la salvaban de morir en el mar. Terminada la 
oración, flotó derecha con los brazos abiertos en forma 
de cruz y sus pies juntos. De repente, la rodeó una nube 
que llegaba al cielo, resplandeciente y cercada de ángeles; 

14 “Sucedió el año 1618 y de un traslado auténtico de los processos originales deste milagro calificado por el Obispo de Alvenga [Albenga, Liguria] se 
sacó todo lo que queda referido”. Nieremberg, J. E. Honor del Gran Patriarca San Ignacio de Loyola, fundador de la Compañía de Jesus. Madrid, María 
de Quiñones, 1645. p. 112.

15 Cfr. García, F. Vida, virtudes, y milagros de S. Ignacio de Loyola fundador de la Compañía... Madrid, Imprenta de Don Gregorio Hermosilla, 1722, p. 
647.

16 Cfr. Ribadeneyra, P. et al. op. cit., pp. 216-218.

Fig. 1  a) Escuela julina.  
San Ignacio evita que peque 
el joven lascivo, c. 1725, 
óleo sobre tela, depósito de 
la Iglesia de San Miguel de 
Ilave; b) Jean-Baptiste Bar-
bé, según Rubens. Vida de 
San Ignacio, estampa Nº 42, 
1609/1622.

Fig. 2  Detalle de San Ignacio evita que peque el joven lascivo.



278 LA ESCUELA DEL COLLAO AL OCCIDENTE DEL TITICACA

allí, Ignacio aparecía con rayos de luz que nacían de él.  
En la parte superior, se encontraba la Virgen del Carmen 
como Reina de los Cielos, flanqueada por dos ángeles que 
sostenían sus ropajes. En ese momento, pidió que el santo 
interceda ante ella, y él con los brazos abiertos la amparó.  
La Virgen, bajando de su trono se puso al lado de Ignacio 
y lo señaló con el índice de su diestra, proclamando: Ves 
aquí el Santo que tu llamas. Entonces, Doña María, entre 
lágrimas, dijo: O Bienaventurado Ignacio, perdonad mi atre-
vimiento, y descortesía en no aver hablado con tanta estima de 
vuestra santidad, como era razon con mi hermano de vuestra 
Compañia, diziendo, que avia entrado en una Religión de uno 
que no era Santo: y confiesso, y dirè à vozes por todas las partes 
del Mundo, donde estuviere, que he visto, y conocido sois Santo, 
y Santissimo, y, confio en vuestros merecimientos. Que me aveis 
de ayudar, è interceder por mi a la Madre de Dios. Escuchando 
esto, la Virgen la reprendió amorosamente: Como te atrevis-
te a dezir que no era Santo?  Ves à qui como es Santo, y de tantos 
Santos como has llamado, èl solo viene para ayudarte, y por su 
medio has de ser salva. Tres horas duró la visión, justo hasta 
el momento que un hombre la logró socorrer, no obstan-
te, el milagro continuaba puesto que ella flotaba rígida y 
esto fue visto por muchos, que habían sido atraídos por 
la prodigiosa nube. Llegada a tierra, se hincó y elevó una 
oración al cielo, y pidió a los demás que agradecieran a la 
Virgen y a Ignacio por haberla salvado. 

Este cuadro (216 x 357 cm.) representa de modo con-
densado, por un lado, el momento en que la Virgen del 
Carmen se coloca al lado de Ignacio y, por el otro, cuando 
la visión se desvanece al ser socorrida Doña María por un 
hombre (Fig. 3). Comparándolo con otra versión que se 
halla en el sottocoro de la iglesia de la Compañía de Are-
quipa, también presenta la misma condensación temporal 
(Fig. 4).  Sin embargo, en la tela collavina, observamos que 
la Virgen se ubica en un plano más cercano al santo lu-
ciendo un aspecto más humanizado, Doña María conser-
va aún su postura milagrosa de la rígida flotación y carece 
de epígrafe explicativo. Probablemente, también estemos 
ante la presencia de retratos y un autorretrato en los per-
sonajes masculinos de la costa. Por su parte, la pintura are-
quipeña17 sigue al texto mostrando a la Virgen como Rei-
na de los Cielos y a Ignacio rodeado de una luz ardiente, 
aunque la actitud corporal de Doña María se corresponde 
más con la realidad de un rescate en el mar. En relación a 
la autoría y datación de nuestro cuadro collavino eviden-
temente pertenece, junto con San Ignacio evita que peque el 

17 La leyenda de este cuadro reza: María doncella caío en un Río de Genova y la llevo una milla dentro del mar: invoco a la Virgen del Carmen y a N.P.S. Ignacio, 
y se le aparecieron en una nube Resplandeciente: dijole la Virgen que por los meritos de S. Ignacio venian ambos a librarla: tres horas la tuvieron sobre las aguas 
y andando sobre ellas salio sin hundirse a vista de mucha gente, que estaba en la plaia.

Fig. 3  Escuela julina. La intercesión de San Ignacio ante la Virgen 
del Carmen para salvar a Doña María de ahogarse, c. 1725, óleo sobre tela, 
depósito de la Iglesia de San Miguel de Ilave.

Fig. 4  Anónimo arequipeño. La intercesión de San Ignacio ante la Virgen 
del Carmen para salvar a Doña María de ahogarse, siglo XVII, óleo sobre tela, 
Iglesia de la Compañía de Arequipa.



279VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

joven lascivo, a la misma mano y posiblemente sean parte 
de los cuadros adquiridos en 1725.

LOS MILAGROS DE SAN FRANCISCO JAVIER

En esta tela (205 x 359 cm.), podemos ver a San Fran-
cisco Xavier sobre un podio, acompañado de un acólito, 
bendiciendo con la diestra a una multitud que resulta una 
síntesis18 de sus milagros realizados durante su apostolado 
en Asia: en un primer plano, la curación de enfermos y 
tullidos de toda clase, resucitados y una madre con su hijo 
que se había ahogado; en un plano intermedio, encontra-
mos espectadores naturales de Asia y América, represen-
tantes de los nuevos territorios a evangelizar, y un soldado 
–según Graham Smith, el soldado portugués perdido que 
el santo había recristianizado en la India– y, en el último 
plano, el combate al paganismo, simbolizado por la caída 
de ídolos (Fig. 5a).

La escena está tomada de la estampa S. Franciscus Xa-
verius Indiæ Orientalis Apostolus, abierta entre 1633 y 1635 
por Marinus van der Goes, siguiendo un modelo de Ru-
bens realizado en 1617-18 para la Iglesia Jesuita de Ambe-
res (Viena, Kunsthistorisches Museum)19. Esta pintura lle-
na de dramatismo, que no sólo tiene un fuerte tratamien-
to espacial y de composiciones diagonales sino también 
acciones y gestos a veces muy complicados e irregulares, 
está, sin embargo, concebida como una entidad orgánica, 
ininterrumpida y con una intensión didáctica clara20. Es 

manifiesta en esta composición la influencia de la escuela 
veneciana, específicamente de Tiziano y Veronese (Fig. 5b).

Al comparar la estampa con nuestra obra, observamos 
que hay ciertos cambios que alteran la fuente gráfica y en 
parte su estructura significante. Por un lado, la omisión de 
la Fides Catholica, entronizada en los cielos, sosteniendo 
con una mano el cáliz sobre el que gravita la eucaristía 
mientras que apoya la otra sobre el orbe, ante la presencia 
de una crux commissa cargada por dos ángeles. A su exis-
tencia, debemos la destrucción efectiva del ídolo y que en 
nuestra pintura, por su ausencia, se transfiere la acción al 
santo, de modo justificado por su actividad misional en 
Asia extirpando idolatrías21. También, la gestualidad del 
santo se ve afectada por el tránsito de la imagen pintu-
ra-grabado-pintura: en la obra de Rubens, el motivo del 
santo con su brazo extendido, dirigiéndose a la multitud 
desde una plataforma –que se inspira en la antigua Adlo-
cutio romana22–, se interpreta como una bendición con 
su diestra, mientras que con la mano izquierda señala a la 
Fides Catholica; la estampa invierte esta relación, generan-
do una lectura errónea en el pintor collavino, donde el 
señalamiento a la Fides se transforma en bendición.  Ade-
más, genera cierto extrañamiento de carácter manierista 
el impío con pandereta que recibió el mismo tratamiento 
colorístico del ídolo caído, salvo su instrumento musical. 
Por último, la alteración más relevante es –en el plano me-
dio– la incorporación al grupo de nuevos cristianos de un 
americano, arraigando irrevocablemente esta iconografía 
de evangelización en Asia al terruño.

18 Cfr. Vlieghe, H. Corpus Rubenianum Ludwig Burchard.  Part VIII.  Saints II. Bruselas, Arcade Press, 1978, pp. 26-29.
19 Ibidem, pp. 26-29 y 34-35.
20 Cfr. Vlieghe, H. Arte y arquitectura flamenca 1585-1700. Madrid, Cátedra, 1998. 64 p. Cfr. Ayala Mallory, N. La pintura flamenca del siglo XVII.  

Madrid, Alianza, 1995, pp. 125-128.
21 Ver Tursellinus, H. Vida de S. Francisco Xavier. Pamplona, Carlos de Labayen, 1620. Lib. VI, cap. XI.  Xuarez, G. Vida iconológica del apóstol de las 

Indias S. Francisco Xavier de la Compañia de Jesús. Roma, Imprenta de Miguel Puccinelli, 1798, cap. XVII, pp. 67.
22 Cfr. Vlieghe, H. Op. Cit. 1978, p. 28.

Fig. 5  a) Escuela julina.  
Los milagros de 
San Francisco Javier, c. 
1725, óleo sobre tela, 
depósito de la Iglesia de 
San Miguel de Ilave; 
b) Marinus van der Goes, 
según Rubens. S. Francis-
cus Xaverius Indiæ Orien-
talis Apostolus, 1633-1635, 
grabado.



280 LA ESCUELA DEL COLLAO AL OCCIDENTE DEL TITICACA

PRÉDICA DE SAN FRANCISCO JAVIER 
A LOS NO CREYENTES

En este lienzo (205 x 311 cm.), se relata el milagro en el 
cual se le concedió al santo, del mismo modo que a los pri-
meros apóstoles, el don de lenguas (Fig. 6a). Esto ocurrió 
cuando predicaba a los nativos de las costas de Pesquería 
–en el extremo sur oriental de la India–, específicamente 
en Tutucurin, su ciudad principal. Estas costas estaban 
habitadas por los paravas, cuyo nombre significa pescado-
res. Para el santo eran ricos en perlas, ya que eso pescaban, 
pero pobres en doctrina, entonces, parte de Goa hacia me-
diados de octubre de 1542 con el fin de predicársela. Ellos 
fueron cristianizados cuando los portugueses, unos años 
atrás, habían desplazados a los sarracenos, sin embargo, 
lo eran sólo de nombre por falta de presencia sacerdotal. 

Por esta misma causa, se ignoraba sus lenguas, porque los 
paravas eran, en realidad, treinta pueblos de diferentes 
naciones. Este hecho no sólo aceleró la conversión sino 
que fue considerado como un prodigio en la bula de su 
canonización23.

Su fuente iconográfica posiblemente tenga una doble 
vertiente. Por un lado, la estampa S. FRANCISCVS XAVE-
RIVS. Primus ex Societ.[atis] Jesu Fidem in Indiam inuexit [San 
Francisco Javier, el primero entre los de la Compañía de 
Jesús, ha llevado la fe a la India], cuyo autor Jacobus de 
Man, le Père (c1650-1719), era un artista antuerpiense acti-
vo entre fines del siglo XVII y principios del XVIII24.  (Fig. 
6b) Su trabajo como grabador no sólo se asocia a nombres 
como Van Dyck, Theodoor Galle o Antonie Wierix sino 
también a las devotieprenten o Andachtsbilder25, es decir, a 
las imágenes devocionales. De hecho, este grabado es una 

23 Cfr. Massei, G. Compendio della vita di S. Francesco Saberio della compagnia de Gesù. Roma, Per Michele Puccinelli a Tor Sanguigna, 1793. Cap. XIV, 
pp. 56-60. Cfr. Xuarez, G. op. cit. Cap. XIV, pp. 53-56. Para este autor, Pesquería es una isla.

24 “Los de Man pertenecen nuevamente a una de las inabarcables familias de artistas de Amberes de los siglos XVII y XVIII. Un Jacob de Man apa-
rece como grabador hacia 1688/1689. Él es probablemente quien con el mismo nombre muere en 1719.” Spamer, A. (Traducción Clelia Domoñi) 
Das kleine Andachtsbild, vom XIV. bis zum XX. Jahrhundert. München, Bruckmann, 1930, p. 133.

25 En la década de 1920, los historiadores del arte alemanes Georg Dehio y Wilhelm Pinder acuñaron la noción de Andachtsbild en relación a una 
clase nueva de esculturas surgida a principios del siglo XIII, en respuesta a nuevas necesidades devocionales de los individuos, las cuales no se 
adaptaban a los servicios litúrgicos de altar. En la misma década, Panofsky especifica el concepto considerando dos ideas fundamentales de la 
imagen medieval: historia (imagen narrativa, escénica, es decir, didáctica) e imago (imagen representacional de culto o hierática, es decir, imagen 
litúrgica de carácter estático). La Andachtsbild difiere de ambas ideas, pues ella es creada, o bien, por la suspensión de la representación narrativa 
apuntando a un momento específico en el tiempo, o bien, por la activación de una imagen representacional atemporal; y, su contenido en ambas 
se hace accesible por medio de la meditación contemplativa. Se le ha criticado a esta definición el hecho de estar basada en un doble criterio, 
como explica, por ejemplo, Sixten Ringbom: uno formal e iconográfico para la historia y, otro funcional en relación al uso y propósito de la imagen 
que ayuda al ensimismamiento contemplativo para la imagen de culto. Ringbom agrega que la ‘imagen de devoción’ se diferencia de la litúrgica 
y didáctica por su función intencionada en conexión con una edificación, oración y meditación privada, es decir, es un concepto funcional. Para 
este autor, la Andachtsbild panofskyana debería definirse sólo por un criterio formal e iconográfico, pues funciona bien desde esta perspectiva. 
Son esencialmente representaciones simbólicas que expresan misterios de la fe, representaciones pictóricas de conceptos como el sufrimiento de 
Cristo, la Inmaculada, etc. Cfr. Kaspersen, S. et al. Images of Cult and Devotion: Function and Reception of Christian Images of Medieval and Post-medieval 
Europe. Dinamarca, Museum Tusculanum Press, 2004. pp II-VII.

Fig. 6  a) Escuela julina.  
Prédica de 
San Francisco Javier a 
los no creyentes, 
c. 1725, óleo sobre tela, 
depósito de la Iglesia 
de San Miguel de Ilave; 
b) Jacobus de Man, le 
Père. S. FRANCISCVS 
XAVERIVS. Primus ex 
Societ.[atis] Jesu Fidem 
in Indiam inuexit, 
anterior a 1725, 
grabado.



281VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

de ellas (7 x 9,5 cm.). Al compararlo con el lienzo, se ob-
serva que el número de figuras se acrecienta, aunque se 
mantiene la estructura postridentina de la figura protagó-
nica puesta en foco por la comparsa. A la muchedumbre 
de infieles moros y nativos de Asia, se le suman gentiles 
americanos y una notoria presencia de niños, aportando 
una rica gestualidad. Incluso algunos nos interpelan con 
la mirada, dándonos otras posibilidades de entrada a la 
obra. Además, la composición espacial se complejiza por 
la incorporación de exquisitas verduras. Por otra parte, la 
sarracena sedente en repoussoir dialogando con un moro –a 
la diestra del santo–, responde a otra fuente posiblemente 
pictórica. Encontramos la misma estructura formal, pero 
invertidos los géneros, en Predicación de San Francisco Javier 
de Juan Sinchi Roca (c1707, Iglesia de Yucay, Departa-
mento de Cuzco)26; pintura que, a la vez, toma su fuente 
gráfica del grabado de Jacobus de Man.

PERSECUCIÓN A SAN FRANCISCO JAVIER 
EN LAS ISLAS DEL MORO

Este cuadro (205 x 364 cm.) describe otro milagro del 
santo (Fig. 7). Durante su prédica en las islas Molucas, se 
dirigió a Ternate para pasar a las islas del Moro (actual 
Morotai, costas de Mindanao27), donde la población era 
conocida por su crueldad. Recorrió, por tres meses, todos 
los pueblos evangelizándolos con su ejemplo y sus pala-

bras, estando en peligro de muerte muchas veces. Hubo 
un acontecimiento crítico cuando predicando en la cam-
paña a un gran número de personas las reprendió con 
fervor de sus vicios, siendo que antes lo había hecho dul-
cemente. Enfurecidos, comenzaron a tirarle piedras para 
matarlo. El santo no teniendo donde huir, pues detrás 
tenía a los bárbaros y delante un ancho y profundo río, 
fue auxiliado por Dios que le dio la fuerza para mover con 
gran agilidad un pesado tronco que había en la orilla y era 
muy difícil de cargar entre muchos. Lo arrojó al agua y en 
él cruzó el río, quedando atónitos sus perseguidores por 
el prodigio28.

En la pintura, el ataque con piedras del relato es reem-
plazado por arqueros. Es notable que las flechas lanzadas 
no sólo no dañen al santo sino que se vuelven contra los 
impíos. Tanto esta pintura como la anterior podemos con-
siderarla como parte de la adquisición de 1725.

MARTIRIOS DEL PADRE MARCELLO 
FRANCESCO MASTRILLI EN JAPÓN 

En este lienzo (211 x 342 cm.), se narra el martirio de 
este padre jesuita en Nagasaki, durante el shogunato de 
Tokugawa, junto con algunas escenas de su vida relaciona-
das al suceso (Fig. 8a). Dentro de una pequeña arquitectu-
ra, se representa la visita milagrosa de San Francisco Javier 
–en hábito de peregrino– al padre Mastrilli, que estaba 
grave de muerte, en Nápoles el martes 3 de enero de 1634. 
El santo lo salva de morir y lo insta a la conversión de 
los gentiles de India. Entonces, Mastrilli hace trabajos de 
misión en India, Macao y Filipinas, llegando finalmente 
en 1637 al Sur de Japón. Allí, es encarcelado en Nagasa-
ki, torturado y condenado a muerte por ingresar contra 
la prohibición que el shogun había puesto a los padres 
cristianos. En el plano del fondo del paisaje, observamos 
los castigos del agua ejecutados los días 6 y 7 de octubre, 
y el tormento de las cuevas como pena de muerte entre el 
miércoles 14 y sábado 17. Sin embargo, como milagrosa-
mente no murió en dichas cuevas es condenado a deca-
pitación, lograda en el tercer golpe, luego que el padre le 
permitiera la ejecución al verdugo.

La fuente gráfica de este lienzo la encontramos en el 
libro de Ignacio Stafford, Historia de la celestial Vocacion, 
Missiones apostolicas, y gloriosa Muerte; del Padre, Marcelo 

26 Mesa, J. y Gisbert, T. Historia de la pintura cuzqueña. Lima, Fundación Augusto N. Wiese/Banco Wiese Ltdo, 1982. vol. 1., p. 171. vol. 2. il. 222.
27 Cfr. Combrés, F. Historia de Mindanao y Joló.  Madrid, Viuda de M. Minuesa de los Rios, 1897 [1667]. Prólogo, nota 53. 
28 Cfr. Xuarez, G. Op. Cit. cap. XX, pp. 77-80. Cfr. Massei, G. Op. Cit. cap. XX, pp. 81-85. Para este autor, este hecho sucedió durante una misa en 

la que el santo estaba agitado de fervor religioso y se conspiró para lapidarlo.

Fig. 7. Escuela julina. Persecución a San Francisco Javier en las islas del Moro, 
c. 1725, óleo sobre tela, depósito de la Iglesia de San Miguel de Ilave.
(Alto grado de deterioro de la tela).



282 LA ESCUELA DEL COLLAO AL OCCIDENTE DEL TITICACA

Fran[cis]co Mastrili...29, publicado en Lisboa en 1639. Se 
hizo de este libro otra edición lisbonense en 1649, el pa-
dre Laurent Chiffet la tradujo al francés (1640, Lyon), la 
traducción italiana se editó en 1642 (Viterbo), Enrique 
Lampayen la llevó al latín en 1647, y otra versión castella-
na salió en 1667 (Fig. 8b). El autor de la estampa, firmada 
AFS, fue el luso Agostinho Soares Floriano, que era uno 
de los más destacados grabadores de Portugal en el segun-
do cuarto del siglo XVII, notable por su pericia tanto en la 
finura del trazo como en la minucia de las figuraciones30.
La inscripción en español detalla cada una de las escenas 
asignándoles un número. Podemos encontrar otro graba-
do semejante, pero con un epígrafe distinto y sin numera-
ción asociada al texto, en Vida del dichoso... Padre Marcelo 
Francisco Mastrilli, de la compania de Jesus, que murio en el 
Japon de Juan Eusebio Nieremberg, (Madrid, María de 
Quiñones, 1640) (Fig. 9). Sin embargo, al compararlo con 
la pintura, la figura del padre con sus manos en oración 
responde al grabado de Soares Floriano. La pintura repro-
duce casi literalmente el grabado; la modificación más no-
toria es la sustitución de la figura sedente en repoussoir por 
el personaje de pie con lanza en la mano del plano medio 
en el grabado, que en la tela se representa en primer pla-
no –al modo manierista– cortado por el marco31, forzan-
do con violencia la profundidad de las perspectivas con 
la consecuente reducción del tamaño de las otras figuras 
(Fig. 10). Estilísticamente, podríamos datarlo dentro del 
primer cuarto del siglo XVIII.

Fig. 9  Frontispicio de Vida del dichoso... Padre Marcelo Francisco Mastrilli, 
de la compañía de Jesús, que murió en el Japón, 1640, grabado, Madrid.

Fig. 8  a) Escuela julina.  
Martirios del Padre 
Marcello Francesco 
Mastrilli en Japón, 
c. 1725, óleo sobre tela, 
depósito de la Iglesia de 
San Miguel de Ilave; 
b) Agostinho Soares 
Floriano. Frontispicio de 
Historia de la celestial 
Vocacion, Missiones 
apostolicas, y gloriosa 
Muerte; del Padre, Mar-
celo Fran[cis]co Mastrili..., 
1639, 
grabado, Lisboa.

29  Stafford, I. Historia De la celestial Vocacion, Missiones apostolicas, y gloriosa Muerte; del Padre, Marcelo Fran[cis]co Mastrili, Hijo del Marques de S. Marsano, 
Indiatico felicissimo de la Compañia de IHS a Antonio Telles da Silva Lisboa, Antonio Aluarez, 1639.

30 Cfr. Chaves, L. Subsídios para a história da gravura em Portugal. Coimbra, Imprensa da Universidade, 1927, p. 15. Cfr. Grande enciclopédia portuguesa 
e brasileira: ilustrada com cêrca de 15.000 gravuras e 400 estampas a côres. Lisboa; Editorial Enciclopédia, 1900. Vol. 4, p. 144.

31 Este rasgo de carácter manierista Mesa y Gisbert lo registran en Quispe Tito en 1667 (La disputa de Jesús con los doctores, Museo de la Casa de la 
Moneda de Potosí) y hacia 1679 (El martirio de San Sebastián, Iglesia de San Sebastián de Cuzco). Mesa, J. y Gisbert, T. Op. Cit., 1982. vol. 1, pp. 
147 y 149. vol. 2. il. 159 y 176.



283VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

32 Cfr. mâle, E. L’art religieux après le Concile de Trente.  París, Librairie Armand Colin, 1932, p. 431.
33 Cfr. Garriga, J. (ed.). Fuentes y documentos para la historia del arte. Renacimiento. Barcelona, Gustavo Gili, 1982, pp. 345-349.

CONCLUSIÓN

En este análisis de caso sobre los intercambios dentro 
del Collao, podemos señalar, ante todo, la influencia que 
ejerce Juli en Ilave. Influencia de una orden caracteriza-
da por hacer carne en ella la contrarreforma32. Hay que 
considerar que dos preceptos iconográficos jesuíticos ri-
gen el repertorio existente: por un lado, el enaltecimiento 
de sus santos a partir de destacar su poder milagroso y 
de intercesión, es decir, el santo como héroe de la fe; y, 
por el otro lado, la misión apostólica y el martirio para 
templar el alma de sus misioneros, esto es, la figura del 
misionero que hace nacer la vocación. Esta adhesión al 
santoral jesuítico implica no sólo abrazar de modo más efi-
ciente los dictámenes tridentinos de una imagen didáctica 
que sea clara, decorosa, y persuasiva33 sino, sobre todo, 
suscribirse a un espíritu combativo, triunfalista contra al 
herejía, así como a su prestigioso arsenal iconográfico de 
carácter propagandístico.

Por otra parte, siendo el mentado estilo mestizo en 
escultura parte vital de esta escuela, todavía busca la 
producción pictórica mayor definición en las riberas oc-
cidentales del lago. Es necesario desarrollar un aparato 
crítico que muestre las tendencias pictóricas, la multipli-
cidad de estilos que conviven y la caracterización de una 
pintura que, en su gran mayoría, sigue inventariándose 
crónicamente como ‘cuzqueña del XVIII’. Indubitable-
mente, hay una pintura mestiza al occidente del Titicaca 
no lo suficientemente explorada y ejemplificada, que está 
urgida de ese encuadre estructural, de ese metarrelato 
dado por un concepto tan tradicional, con debilidades 
superables y probado en su eficiencia como el de la es-
cuela del Collao.

Fig. 10  Detalle de Martirios del Padre Marcello Francesco Mastrilli 
en Japón.



285VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

MM   uchas imágenes de culto coloniales han sido ca-
lificadas como “mestizas” en virtud de caracte-
rísticas, a veces formales, a veces vinculadas con 

sus significados, usos y funciones. En relación con esto úl-
timo resulta relevante la discusión sobre el estatuto de es-
tas imágenes, es decir si pueden ser consideradas represen-
taciones, signos icónicos que están en lugar de algo ausente 
(prototipo o modelo divino) o si se trata de objetos que 
adquieren el carácter de encarnaciones, entidades sagradas 
en sí mismas. Este último carácter es el que habrían tenido 
las wakas en general en el culto andino prehispánico, y 
entre ellas las que asumen el aspecto de objetos escultóri-
cos y que los cronistas han identificado con “ídolos”. Nos 
vamos a concentrar en la información etnohistórica que 
alude a las características morfológicas y materiales de las 
wakas escultóricas, fundamentalmente de piedra y meta-
les preciosos, y a las prácticas rituales vinculadas a ellas, 
puesto que nos permiten indagar el problema del status 
de estas imágenes plásticas para confrontarlo, a partir de 
una revisión de los mecanismos de la representación, con 
el que adquieren las imágenes de bulto coloniales. El foco 
estará puesto en las de la Virgen María por el lugar central 
de su devoción en Andes y los ribetes particulares que ad-
quirió durante el periodo colonial. Algunas de sus imáge-
nes participarían del estatuto de representación propio del 
occidente cristiano a la vez que revestirían el carácter de 
entidades sagradas a la manera de las wakas andinas. Nos 
interesa indagar la posibilidad de que estas dos condicio-

VÍRGENES Y WAKAS:
MECANISMOS DE LA REPRESENTACIÓN 

EN LAS IMÁGENES DE CULTO COLONIALES

MARÍA ALBA BOVISIO / ARGENTINA
MARTA PENHOS / ARGENTINA

nes hayan funcionado alternativamente en el contexto del 
culto mariano, sin que una se diluyese en la otra, lo cual 
nos lleva a cuestionar la pertinencia misma del concepto 
de mestizaje. Tomaremos en cuenta que en la propia ima-
gen de culto cristiana existe una tensión instalada entre 
representación y presencia de lo sagrado que complejiza la 
consideración de dos elementos homogéneos, lo indígena 
y lo europeo, que habrían intervenido en la producción y 
uso de las obras coloniales. 

EL CULTO A LAS WAKAS, 
ENCARNACIONES DE LO SAGRADO  

Los textos de las campañas de extirpación de idola-
trías (instrucciones para los visitadores, las relaciones so-
bre religión incaica, cartas anuas de los jesuitas, procesos 
de idolatrías y los vocabularios aymara y quechua para la 
evangelización) y las crónicas de los siglos XVI y XVII, su-
mados a hallazgos arqueológicos, han permitido a diversos 
investigadores1 definir waka como “entidad sagrada”, que 
involucra “cosas” naturales y artificiales, personas, lugares, 
seres míticos, animales, templos, objetos, etc., cuyo culto 
se remonta a épocas muy tempranas y sería el fundamento 
de la organización social andina.

Ciertamente la noción de waka como entidad sagra-
da que puede tener una existencia humana, animal y mi-
neral, natural o artificial, expresa una concepción regida 

1  Entre estos autores podemos mencionar a Millones, Pease, Marzal, Polia Meconi, Salomon, Isbell, entre otros, que hemos discutido y retomados 
en otros trabajos, por ej. Bovisio 2010, 2011.



286 VÍRGENES Y WAKAS: MECANISMOS DE LA REPRESENTACIÓN EN LAS IMÁGENES DE CULTO COLONIALES

por el principio de continuum ontológico que pone en 
cuestión la diferenciación entre wakas artificiales y natu-
rales (Bovisio, 2010, 2011), de modo que esta distinción 
es cuestionable para ser aplicada a la cosmovisión andina 
prehispánica. Sin embargo, puede ser útil para entender 
los nuevos paradigmas que introducen colonizadores y 
evangelizadores. El padre Arriaga, célebre extirpador de 
idolatrías, alude en estos términos a los: 

“...Idolos, que los más eran de piedras de diversas figuras, y no muy 
grandes y no ay que admirarse que en cosas tan pequeñas recono-
ciessen deidad los indios [...] estas figuras y piedras son imágenes, 
y representación de algunos cerros, de montes y arroyos, o de sus 
progenitores, y antepasados, y que los invocan y adoran como a sus 
hazedores, y de quien esperan todo su bien y felicidad...” (Arriaga 
1984 [1621: 11]).

Para Arriaga los ídolos “representan”, vale decir están 
en lugar de deidades identificadas con elementos de la 
naturaleza y con los antepasados. En otros pasajes acude 
al término “estatua”, por ejemplo al describir “el ídolo” 
del pueblo de Ilave al pie de un cerro que dominaba un 
cementerio indígena: 

“...estatua de piedra labrada con dos figuras monstruosas, la una 
de varon que miraba al nacimiento del sol y la otra con rostro de 
muger a las espaldas, que miraba al poniente con figura de muger 
en la misma piedra. Las quales figuras tiene unas culebras gruesas 
que suben del pie a la cabeça a la mano derecha, y yzquierda y asi 
mesmo tienen otras figuras como sapos” (Arriaga op. cit.: 111).

Sin embargo, en numerosas fuentes, incluido el trata-
do del propio Arriaga y los informes de sus campañas de 
extirpación, el término “ídolo” aparece identificado con 
la palabra waka y descrito como una entidad en sí que 
recibe sacrificios y ofrendas de la misma manera que los 
cuerpos de los antepasados con los que guarda relaciones 
de parentesco:

 
“[...] y tambien adoran unas piedras movibles de particular hechura 
de que cuentan varias fabulas y cuerpos de sus progenitores gentiles 
cavesas de sus linajes que llaman mallquis y dizen son hijos de las 

tales piedras destas huacas o ídolos unos son comunes a todo un 
pueblo otras de particulares aillos o parentelas...” (Misión de los 
padres jesuitas Pablo José de Arriaga e Ignacio Teruel a las 
provincias de Ocros y Lampas, Cajatambo, 1619, Duviols, 
1986: 451).

“En la población de Quichumarca [...] dimos, con tres huacas. La 
mayor [...] era Huari Huaca, y los dos hermanos suyos, de figuras 
tan particulares que miralles ponia horror. Tenían cuarenta y siete 
conopas, y entre los sacrificios pedacillos de plata...” (Arriaga op 
cit: 115).

Son numerosísimas las alusiones en las diversas fuentes a 
la apariencia de estos “ídolos”, predominando las referencias a 
formas amorfas, animales, humanas e híbridas2: 

“Con esta ocasión se insistió mas en los sermones asegurando 
a los mismos que se decubriesen como lo hizieron muchos 
trayendo sus instrumentos de hechizerías y ydolillos que seran 
mas de 100 y 50 los que a un solo Padre han traido, son de 
diferentes figuras y los mas delllos de animales de piedra y de 
metal; por medio de estos idolillos les habla el demonio...” 
Carta Anua Residencia de Juli, 1599 (Polia Meconi 1999: 
216).

“...un idolo llamado Villcana tomando el nombre de dos oratorios 
antiguos donde estava çercado de muchos guesos de muertos a los 
que fuimos con dos cruzes [...] era este idolo de una piedra labrada 
figura de un niño de un año...” Carta Annua, del Colegio de Cuzco 
de 1601 (Polia Meconi, 1999: 243).

Si atendemos a los relatos recogidos en las fuentes, en 
muchos casos las wakas pasaron de una forma humana a 
la de piedras y/o animales o sufrieron diversas transfor-
maciones3. Esto evidenciaría esta posibilidad de una exis-
tencia múltiple sustentada en que la concepción de que 
todo lo existente en la naturaleza tiene el mismo carácter 
ontológico. En este sentido, el hecho de que el ídolo no 
sea una representación de la deidad sino una encarnación 
de la misma con capacidad de intervenir en la vida de los 
hombres no implica antropomorfismo. Gell, en su defini-
ción de “ídolo”, sostiene que “es la forma visual del Dios…

2  Véanse los dibujos de Guamán Poma donde claramente las wakas asumen una forma escultórica. En la figura 1 el Inca Tupac Yupanqui aparece 
hablando con wakas antropomorfas y amorfas. Por otro lado, en estos pasajes se hace referencia a la importancia de las ofrendas a las wakas que 
implican tanto alimento como bienes “suntuarios” oro y plata (Guamán Poma 1980 [1615]).

3  Los relatos de Huarochiri donde se narran las historias de las diversas wakas de la región estan plagados de referencias a estas transformaciones: 
“Cuando Huatiacuri hubo terminado todas sus hazañas, Pariacaca y sus hermanos salieron de cinco huevos en forma de cinco halcones. Estos se 
convirtieron en hombres y se pusieron a pasear. Entonces, cuando se enteraron de cómo se había comportado la gente de aquella época [...] se 
enojaron [...] y convirtiéndose en lluvia, los arrastraron con todas sus casas y sus llamas hasta el mar sin dejar que ni uno solo se salvase [...] Al 
cumplir su castigo, Pariacaca subió al cerro que llamamos hoy Pariacaca”. (Anónimo de Huarochiri 1608: 115-9).



287VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

no es una descripción, ni un retrato sino un cuerpo” (Gell 
1998: 98)4 y su capacidad de agencia no implica antro-
pomorfismo sino la atribución de una mente que realiza 
acciones intencionales (op. cit. 125)5. Aparece aquí una 
distinción importante respecto de la imagen cristiana. Bel-
ting refiere, en su análisis sobre los orígenes de la misma, 
a la necesidad por parte de los fieles, de la presencia física 
de la deidad para garantizar una interacción con ella. Se 
trata de una presencia que requiere semejanza formal con 
un prototipo de apariencia humana. El antropomorfismo 
es central, además, para reforzar la existencia histórica de 
las figuras sagradas (Belting, 2009, 45-48). Retomaremos 
más adelante esta cuestión.

Como señalamos, el trato brindado a los “ídolos de 
piedra” y a los mallquis (“cuerpos de los progenitores”) evi-
dencia la identificación entre ambos y la interacción con 
sus descendientes: se los alimenta, se los consulta, se les 
ofrecen sacrificios, se los viste, tal como describe Guaman 
Poma en sus dibujos (Figs. 1 - 2):

“[Sanco] es un poco de harina de maíz, revuelta con agua caliente, 
y desto hacen una comida general para todas las guacas...” (Anó-
nimo agustino 1918 [1559]: 12).
 
“Abajo [...] en un peñol y risco [de Urcon] estaba la gran [huaca] 
Cóndor Cayan muy ataviada de mucha plumería y rodeada de 
muchos sacrificios” (Hernández Príncipe 1622: 58).

“...vestían como personas [a sus huacas], de muy lindas y ricas 
camisetas de cumbi [...] con sus mantas y llautos [...] muy ricos 
con argenteria y chapas de oro y plata y con plumas muy galanas; 
poníanles sus chuspas llenas de coca, y poníanle guaraca o hondas 
para tirar y algunas les ponian capicetes de plata o cobre” (Anóni-
mo agustino op. cit.: 18)6 (Figs. 3 - 4).

El otro concepto que se asocia a las wakas escultóricas 
es el de “bulto”, mencionado sobretodo en las crónicas 
dedicadas a la historia incaica. Alonso señala que en estos 
textos se aplica a tres tipos de entidades: a los bultos reali-
zados con ropas del inca, a las estatuas que contienen uñas 
y pelos del inca, y a los fardos funerarios que contienen 
los cuerpos “momificados” del inca (Alonso 1989: 110). 

4  Excede los alcances de este trabajo una discusión sobre este aspecto, pero cabe señalar que no queda claro en el texto de Gell en qué sentido utiliza 
la expresión “todo ídolo es icónico” que en principio entraría en contradicción con la idea de que es el “cuerpo del Dios”.

5  Desde esta perspectiva la naturaleza de las cosas no es intrínseca sino relacional, involucrando a cosas y personas dotadas de “personalidad”, vale 
decir, capaces de intencionalidad (lo que les confiere una dimensión psicológica). La agencia social es relacional, no biológica, es por eso que se 
le puede atribuir a los artefactos en tanto interactúan con personas (Gell 1998: 123).

6  Este pasaje coincide notablemente con la evidencia arqueológica correspondiente a los sacrificios de capacocha donde las estatuillas antropomorfas 
de oro y plata aparecen ricamente ataviadas y rodeadas de ofrendas, véase figuras 3 y 4.

Fig. 1  Dibujo 262: Ídolos vacas del inga. 
Guaman Poma de Ayala.

Fig. 2  Dibujo 271: Ídolos i vacas de los Colla Suyus. 
Guaman Poma de Ayala.



288 VÍRGENES Y WAKAS: MECANISMOS DE LA REPRESENTACIÓN EN LAS IMÁGENES DE CULTO COLONIALES

Nos interesa plantear que, a juzgar por las referencias en 
las crónicas, no se trata en los dos primeros casos de do-
bles artificiales del cuerpo momificado, que sería el origi-
nal, sino de diversas materializaciones/ encarnaciones del 
inca. A modo de ejemplo citamos este pasaje de la relación 
de Sancho de la Hoz, secretario de Pizarro, que alude a la 
momia y los bultos del inca Guayna Capac:

“Este Guarnacaba que fue tan nombrado y temido, y lo es hasta 
hoy día así muerto como está, fue muy amado de sus vasallos [...] 
su cuerpo está en la ciudad del Cuzco, muy entero, envuelto en ricos 
paños y solamente le falta la punta de la nariz. Hay otras imágenes 
hechas de yeso o de barro las que solamente tienen los cabellos y las 
uñas que se cortaba y los vestidos que se ponía en vida, y son tan 
veneradas entre aquellas gentes como si fueran sus dioses. Lo sacan 
con frecuencia a la plaza con músicas y danzas, y se están de día y 
noche junto a él espantándole las moscas. Cuando algunos señores 
principales vienen a ver al cacique, van primero a saludar a estas 
figuras y luego al cacique, y hacen con ellas tantas ceremonias, 
que sería gran prolijidad escribirlas”. (Sancho de la Hoz 1853 
[1534]: 196).

En el relato de Sancho, queda claro que la práctica de 
interactuar y venerar al bulto es la misma, ya se trate de 
“una estatua” o de “una momia”. Alonso (op. cit.: 115) 
sostiene que se realizaban prácticas diarias con la momia 
del inca: lavado, alimentación, etc. Pero nada indica en 
las fuentes que estas acciones se hicieran solo con las mo-
mias. Si pensamos que la religión inca se funda en un con-
junto de prácticas y creencias muy antiguas que se sistema-
tizaron y estructuraron como religión de estado, y que las 
fuentes de extirpación evidencian que estas continuaron a 
escala del ayllu una vez desestructurado el Tawantinsuyu, 
podemos suponer que los bultos debían existir en épo-
cas anteriores y que se trataba de materializaciones de los 
antepasados/wakas. Lo mismo podría decirse de los guau-
quis, esculturas que funcionaban como doble o hermano 
del inca7 y de las wankas, piedras que se colocaban en el 
centro de los sembradíos y que se identificaban con el an-
tepasado que había sido dueño de esas tierras8.

Resulta significativo que, si bien en las diversas cró-
nicas, procesos y tratados de extirpación se expresan 
ambigüedades respecto a la distinción entre “ídolos” y 
“representaciones” o “imágenes”, en los diccionarios de 
evangelización quede establecida la distinción entre am-

7  El inca los elegía en vida o los heredaba y participaban de su vida activamente en batallas, ceremonias, etc., finalmente lo acompañaban después 
de su muerte. Nueve incas fueron hallados en sus tumbas junto a sus respectivos guauquis (Alonso 1990: 95). Cabe destacar que la información 
etnohistórica da cuenta de que estos guaquis tenían formas humanas y animales (pez, ave), que se les rendía culto y que poseían bienes (op. cit: 98).

8  Ambos tipos de “ídolos” han sido interpretados por Duviols (1976) como resultado de los procesos de litomorfización del ancestro que se expresa 
en las diversas fuentes etnohistóricas.

Fig. 3  Sacrificio de capacocha: Niño del Cerro del Plomo. 
Norte de Chile. 

Fig. 4  Estatuilla femenina de plata, que acompañaba al Niño 
del Cerro del Plomo, Norte de Chile.



289VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

bos conceptos. En el Vocabulario de la lengua aymara de 
Ludovico Bertonio (1984 [1612]) encontramos las siguien-
tes definiciones: “huaca”: “ídolo en forma de hombre, 
carnero, etc. y los cerros que adoraban en su gentilidad/
monstruo, animal que nace con menos o más partes de 
las que suele dar la naturaleza” y “unancha” como “figura, 
sacar imagen de otra pintando o dibuxando” En el Vo-
cabulario de la lengua General del Perú llamada quechua de 
Diego González Holguín (1989 [1608]) huacca se define 
como “ydolos, figurillas de hombres y animales que traían 
consigo”, y “unanchan” o “rickchay” como “figura, imagen”. 
Respecto a esta distinción Urbano plantea que estaría ex-
presando que los evangelizadores “habrían comprendido” 
que “Huaca no es una representación [...] Es la propia rea-
lidad” (Urbano 1993: 16). Podemos pensar entonces que 
en época prehispánica no habría existido la concepción de 
una imagen que representa lo divino sino que toda ima-
gen plástica de una deidad (“waka escultórica”) era una 
encarnación de la misma, es decir, una de sus múltiples 
materializaciones.

EL CULTO A LA VIRGEN, REPRESENTACIÓN 
Y PRESENCIA DE LA FIGURA SAGRADA

Como señalamos al comienzo, las imágenes de la Vir-
gen María realizadas y veneradas en la región andina du-
rante la colonia han dado lugar a interpretaciones orienta-
das a señalar su carácter mestizo. Desde que Gisbert (2004: 
17-22) analizó la relación entre la Virgen, la Pachamama y 
los apus, parece establecida la idea de una sustitución de 
las entidades sagradas prehispánicas por María y una per-
vivencia subterránea de las mismas que se expresaría por 
medio de la resolución formal de las imágenes o por aspec-
tos del culto que se les rindió y en muchos casos aún se les 
rinde. Esto a pesar de que la propia Gisbert dio cuenta, 
en relación a algunos ejemplos, de la “complicada rela-
ción entre las partes precolombinas y las cristianas en una 
cadena que a primera vista parece incoherente” (Gisbert, 
2004: 22). Al margen de esta aclaración, y como aparece 
en la cita, este y otros textos de la autora contribuyeron a 
plantear la existencia de dos elementos que se integrarían9 
en las obras coloniales. 

Vimos en el apartado anterior lo que podríamos consi-
derar “el elemento indígena”. Vayamos ahora al “elemen-
to cristiano”. Enfocaremos en las pinturas de la Virgen 
de Pomata, la más famosa de las llamadas “Vírgenes de 

manto triangular”. Si bien se conocen ejemplos españoles 
de pinturas que reproducen las imágenes de altar, este gé-
nero alcanza en la Sudamérica de los siglos XVII y XVIII 
un desarrollo inusitado, conociéndose una gran cantidad 
de obras, muchas de ellas anónimas, que salieron de los 
talleres en ese periodo. El fenómeno de inflación de ad-
vocaciones de María, ya notable en la península, se am-
plifica en las colonias, donde las apariciones milagrosas 
dieron lugar a superposiciones y disyunciones de las ma-
neras de nombrarla y mostrarla. Observa Gisbert que “si 
en un principio María es síntesis que engloba el culto de 
muchos sitios y dioses prehispanos, una vez entronizada 
recomienza el proceso de disociación, pues es ya Copa-
cabana, Pucarani, Reina…” (Gisbert, 2004: 22). Así, a la 
Virgen del Rosario, derivada de una aparición a Santo Do-
mingo de Guzmán, se le adosa “de Pomata”, en alusión 
a la entronización de una imagen de bulto en la iglesia 
de Santiago del pueblo ubicado en la costa sudoeste del 
Titicaca. No se conoce bien el origen de esta escultura, y 
los abundantes testimonios sobre su culto pertenecen a la 
segunda etapa en que los dominicos volvieron a hacerse 
cargo de la doctrina, a inicios del s. XVII (Stanfield-Mazzi 
2006: 39-40). Sin embargo, por sus características forma-
les próximas a la Copacabana de Tito Yupanqui, puede 
datarse en el último tercio del s. XVI. Existen decenas de 
versiones pintadas de esta advocación, que se caracterizan 
por el extremo esquematismo que subsume la mayor parte 
de la figura en la forma geométrica del manto. Es sabido 
que esta forma proviene de Europa, siendo muy común 
en las estampas de los Atlas Marianos (Fig. 5), que usual-
mente representan imágenes milagrosas emplazadas en si-
tios de peregrinación (Freedberg, 1989: cap. 6). También 
es la forma a la que se atiene la Virgen de Guadalupe que 
Diego de Ocaña difundió en el virreinato del Perú. 

Sobre las capacidades taumatúrgicas de la Virgen de 
Pomata, en su obra de 1681 fray Juan Meléndez comenta 
que no se detiene en los numerosos milagros de la imagen 
porque ocuparían un tomo aparte (Stanfield-Mazzi, 2006: 
53). Testimonio de los mismos son un conjunto de pintu-
ras que se hallan en la iglesia, de las cuales se han ocupado 
Stanfield-Mazzi (2006: 56-71 y 2010: 119-136) y Domoñi e 
Isidoro (2010), poniendo énfasis la primera en su función 
de soporte de la reputación milagrosa de la imagen y en su 
valor como documentos de aspectos rituales de su culto, 
y los segundos en su carácter de discurso visual “aparicio-
nista y milagrero” que evidencia la competencia entre los 
santuarios de Pomata y Copacabana. 

9  En la introducción de Iconografía y mitos indígenas en el arte, Gisbert afirma que los casos de la arquitectura mestiza y de la pintura cuzqueña son 
“verdaderas expresiones de integración, presuponiendo para estos momentos una recuperación de la propia identidad cultural adecuada al mo-
mento histórico vigente”, p. 14.



290 VÍRGENES Y WAKAS: MECANISMOS DE LA REPRESENTACIÓN EN LAS IMÁGENES DE CULTO COLONIALES

Las pinturas de la Virgen de Pomata forman parte del 
arduo y complejo proceso de imposición del concepto de 
representación occidental en América. De modo que es 
preciso preguntar: ¿qué representan? Y, consecuentemen-
te, ¿con qué guardan semejanza? ¿Cómo?
Hablar de representación nos lleva al problema de la mi-
mesis. Como explica Tatarkiewicz (2001 [1987]: 301-310), 
en la época antigua hubo por lo menos cuatro significa-
dos de la palabra, siendo el clásico de imitación fidedigna 
de la realidad el que se impondría progresivamente. En 
los ritos funerarios y en las fiestas dionisíacas funciona-
ba como una instancia de relación entre dos mundos, el 
de los vivos y el los muertos, y el de los hombres y el de 
los dioses, respectivamente. Los estudios sobre el culto a 
los muertos como una de las instancias más arcaicas de 
la historia humana ligada a la producción de imágenes 
(Vernant 2003: cap. 5; Belting 2007: cap. 5) muestran la 
existencia de una mimesis que no se basa en la semejanza 
de rasgos somáticos entre la imagen y el difunto. El kolos-
sos, figura que participaba de los ritos, encarna al muerto, 
no como algo parecido en su aspecto exterior, sino en vir-

tud de sus rasgos materiales: la piedra inerte, seca, dura e 
inmóvil alude a la ausencia de carne, calor y movimiento. 
Por ello podemos decir que no es una representación sino 
una presentación, o aún más, una presencia del muerto. 
Pero, para hacer aún más intrincado el planteo, en el mis-
mo concepto de representación subyace una tensión entre 
dos dimensiones, transparente y transitiva por un lado, 
opaca y reflexiva por otra. Toda representación se encuen-
tra en lugar de algo ausente o invisible, al cual reemplaza 
pareciéndosele, mientras que a la vez se presenta como 
algo diferente a aquello (Chartier: 1996). La opacidad y 
reflexividad están ligadas al carácter concreto, material, de 
objetos e imágenes, ya que por más que se busque una 
perfecta imitación, una representación es, físicamente, 
distinta a aquello que representa. 

La problemática presencia del prototipo en sus repre-
sentaciones atraviesa la historia de las imágenes cristianas, 
por más que los teólogos lucharon en distintos momentos 
por elidirla (Belting, 2010: Introducción). Respecto de la 
Virgen, en la época del primer cristianismo, cuando se 
producían arduos debates acerca de la legitimidad de su 
representación plástica, ante la carencia de una referencia 
cierta sobre el “original”, se acudía a los modelos que pro-
veían las imágenes antiguas. Existe una gran dificultad en 
realizar un catálogo de tipos fijos que relacionen un nom-
bre con una variante formal (Belting, 2009: 30-31), ya que 
la atribución de sentido es cambiable según el contexto y 
el periodo de que se trate: “la imagen de María se convirtió 
en una fuente inagotable de nuevas formulaciones y sig-
nificados añadidos” (Belting, 2009: 46). Esta plasticidad 
le permitiría convocar a una serie de divinidades arcaicas 
asociadas con la tierra y los ciclos agrícolas, como Cibeles 
“madre de dioses”, la Diana de Éfeso y hasta la popular 
Isis, estas dos últimas con visos maternales de curación y 
salvación que eran ideales para ser trasladados a la Virgen 
(Belting, 2009: 50). Esta no solo absorbía sus funciones de 
“intercesora universal ante Dios”, sino los “rasgos antro-
pomórficos” de su apariencia (Belting, 2009: 52). 

Pensando el fenómeno en relación a los casos sudame-
ricanos, se hacen evidentes varios problemas, ya que el 
reemplazo de las divinidades prehispánicas por la Virgen 
estuvo lejos de ser mecánico. Examinemos brevemente la 
significación de la Pachamama. Las fuentes de los s. XVI y 
XVII la muestran como una madre-tierra nutricia:  

“...adoran y mochan la Tierra, la cual llaman Pachamama y Chu-
comama porque cuando nacen de sus madres caen en ella [...] y por 
esto la mochan, y para que les de fuerza y porque les de maíz...” 
(Anónimo agustino 1559: 41).

“A Mamapacha que es la tierra también reverencian especialmente 
las mujeres, al tiempo que han de sembrar y hablan con ella dizien-

Fig. 5  Virgen Buscodolensis (Bois-le-Duc, Bélgica), 
del Atlas Marianus de Gumppenberg. 1657.



291VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

do que les de buena cosecha y derraman para esto chicha y mayz 
molido o por su mano o por medio de los hechiceros” (Arriaga 
1621: 23). 

A la llegada de los españoles era una deidad muy anti-
gua, débilmente integrada al panteón inca10, de la que se 
esperaba alimento, pero que desborda lo femenino ya que 
remite al origen a la vez espacio-temporal, madre-padre. 
El rasgo de proveedora permitió, sin embargo, la identi-
ficación con la Virgen María. Arriaga menciona que en 
Huarochirí, según las averiguaciones de Ávila, “para ado-
rar un idolo en figura de muger llamada Chaupiñamca 
y Mamayoc [Pachamama] hazían fiesta a una imagen de 
nuestra señora de la Assuncion...” (Arriaga, op. cit.: 115)

De esta manera, terminó conformándose en tiempos 
coloniales como una entidad femenina, benéfica, interce-
sora y salvífica. No obstante, existen en la actualidad advo-
caciones marianas temibles, como la Virgen de la Estrella 
de Chuchulaya, de origen colonial, que es “celosa” y “pue-
de enojarse y hasta causarle la muerte” a quien se dirige 
a ella sin respeto (Behoteguy Chávez, 2010: 115), lo cual 
probaría la subsistencia de una complejidad de sentidos 
en torno a este tipo de entidades.

Los esfuerzos sincréticos de algunos religiosos tuvieron 
como núcleo la homologación de la Virgen con la Madre 
Tierra y también con un monte de piedras preciosas del 
que salió la más preciosa, Cristo, como sucede con las ela-
boraciones de los agustinos Ramos Gavilán y Calancha 
(Gisbert, 1980: 20-22; Schenone, 2008: 544). Las aparicio-
nes de la Virgen, ocurridas en la mayor parte de los casos 
en sitios donde se adoraba un cerro-waka, liga entonces su 
culto con esas otras entidades locales, que según las cróni-
cas coloniales son masculinas y amenazantes. Se ha postu-
lado una relación entre la forma triangular del manto en 
las pinturas la de los cerros sagrados o apus, pero lo cierto 
es que solamente en la particular iconografía de la Virgen 
del Cerro, de la que se conocen muy pocas versiones, se 
plantea una clara identificación entre el cerro de Potosí y 
María (Gisbert, 2004: 17-22). 

Como plantea Gisbert en relación a la confluencia y 
combinación de divinidades tan diversas: “esta antigua di-
ferencia no parece mantenerse en el proceso de acultura-
ción al cristianismo ya que hay una progresiva sintetización, 
lo que implica eliminar los dioses dispersos y menores en 
beneficio de una sola divinidad” (Gisbert, 1980: p. 21). 

Si volvemos ahora a los interrogantes sobre qué repre-
sentan los cuadros de la Virgen de Pomata, y a qué se ase-
mejan y en qué consiste esa semejanza, debemos prestar 
atención a la imagen de bulto que se encuentra en el altar.

Las pinturas remiten a ella, y no a la Virgen en general, 
ni a la Virgen del Rosario, y ni siquiera a la Virgen del 
Rosario de Pomata entendida como prototipo ideal. Así, 
el concepto mismo de prototipo, central en la producción 
de iconos, asume un cariz particular. Ya no se trata, como 
en estos últimos, de recuperar en cada imagen, a partir de 
una visión o sueño, una apariencia primigenia, sino de 
reproducir una y otra vez la que tiene la escultura vestida. 
Sin embargo, no se trata de copias idénticas. Querejazu 
(2002: 291-294) propuso que muchas obras coloniales in-
cluyen recursos para dar ilusión de realidad. Las pinturas 
de la Virgen, según este autor, evidencian que los artistas 
hacían una atenta observación del altar, introduciendo 
en sus obras los cambios producidos en la indumentaria 
de la imagen, los floreros, candelabros, cortinados, etc. 
Stanfield-Mazzi (2006: 103-106), confirma esta idea, en 
la medida en que los inventarios y visitas de Pomata dan 
cuenta de los mantos, joyas, rosarios y otros elementos do-
nados por los fieles para el ornato de la imagen principal 
y de la más pequeña que se usa en procesión, los cuales 
se relacionan estrechamente con el aspecto que tiene la 
Virgen en las pinturas.

Las donaciones indican la compleja relación entre ma-
terialidad y, en términos de Gell (1998), atribución de una 
interioridad que ejerce poder (agency). En los inventarios 
de 1773 y 1785 se menciona uno de los mantos como “el 
del milagro”, lo que indica virtudes taumatúrgicas reco-
nocidas al manto, algo que se verifica en las pinturas de 
milagros antes mencionadas (Stanfield-Mazzi: 2006: 64, 
67 y 101). Stanfield-Mazzi ha estudiado también una cere-
monia actual en la que los devotos reciben la “imposición 
del manto” (Stanfield-Mazzi: 2006: 97-98). Es plausible, 
entonces, que la significación tradicional del manto de la 
Virgen, que se manifiesta en España en el tratamiento de 
las imágenes de vestir, haya sido intervenida por el papel 
de la vestimenta en la cultura andina, ya que, siguiendo 
a Arnold podemos decir que el textil es un elemento 
configurador del cuerpo del sujeto, define su pertenen-
cia al grupo y su ubicación en la escala social. Pero además 
en sí mismo expresa a los sujetos y las regiones (Arnold: 
2009). Esta función ligada a la identidad y a la identifi-
cación puede haberse trasladado al modo particular de 
vestir y adornar a la imagen, y de rodearla de una esceni-
ficación, que define con claridad la advocación y su lazo 
con la comunidad. 

Las pinturas serían, de este modo, registro de la vida 
histórica de la imagen, a través de los cambios materiales 
operados en el ritual, y una extensión del mismo al espa-
cio doméstico. Estas obras actualizarían la teofanía que 

10  De hecho no aparece el vocablo en el diccionario de González Holguín, lo que daría la pauta de su origen aymara y su incorporación posterior al 
mundo quechua. Su culto se dispersó por el Perú pero preponderantemente entre el campesinado.



292 VÍRGENES Y WAKAS: MECANISMOS DE LA REPRESENTACIÓN EN LAS IMÁGENES DE CULTO COLONIALES

se producía cuando la estatua, ataviada con las nuevas in-
dumentarias recibidas en donación, era descubierta e ilu-
minada, instancia que favorecía la taumaturgia (Stanfield-
Mazzi, 2013: 119-121). 

En este punto hay que notar la disyunción que se pro-
duce respecto de las primeras imágenes de la Virgen que, 
tal como comenta Belting (2009: 19), tuvieron pretensión 
de historicidad en tanto buscaban recuperar la existencia 
de un cuerpo, el de la madre de Jesucristo. También se 
halla presente la historia en las pinturas de la Virgen de 
Pomata, pero es aquella de la imagen de altar. Podemos 
decir que las imágenes primitivas, y también muchas pos-
teriores, contienen siempre un aspecto narrativo ligado a 
la figura que representan. Recordemos que, siendo escasas 
las referencias a María en las Escrituras, hubo que acudir 
a diversas fuentes apócrifas para construir una personali-
dad y una biografía (Schenone, 2008: 119). Su culto debía 
afirmarse, sobre todo en los primeros tiempos cristianos, 
en base a evidencias de vida histórica, de modo que las 
imágenes llenaron los huecos que dejan los textos. En el 
caso de las pinturas que estamos examinando, la historia 
no remite a ningún relato estabilizado sino a la memoria 
colectiva que conserva y transmite los avatares de la ima-
gen de bulto, a la cual los fieles le reconocen una vida. En 
este sentido, en forma similar a las wakas, no se distingue 
de los seres animados.  

La imagen de bulto de la Virgen de Pomata, como las 
primeras imágenes cristianas como de las andinas, “posee 
los mismos poderes que su modelo divino y comparte su 
capacidad de respuesta” (Belting, 2009, 50), pero se cons-
tituye en el prototipo de las versiones pintadas, que captan 
sus rasgos principales con el fin de retener esos poderes y 
capacidades, teniendo en cuenta las variaciones y modifi-
caciones que sufre gracias a la intervención activa de los fie-
les. Las pinturas andinas de la Virgen ponen en discusión 
las valoraciones modernas en torno al original y la copia, 
en tanto que las copias, lejos de ser versiones degradadas 
del original, garantizan la reproducción y difusión de sus 
poderes. Un cuadro de la Virgen de Pomata asegura para el 
devoto la posibilidad de interpelarla y obtener de ella una 
respuesta, tal como sucede ante la imagen en el templo. 

Hay, entonces, una relación de semejanza entre los cua-
dros y la imagen en el altar. Pero los primeros no pueden 
considerarse representaciones que sustituyen a esta últi-
ma, ya que no pretenden estar en lugar del modelo, sino 
multiplicarlo. La semejanza que tienen las pinturas con él 
es compleja y dinámica en la medida en que tiene en cuen-
ta su historia, a diferencia de los iconos que congelan una 
versión estable del prototipo11. Al mismo tiempo, cada 

Fig. 6  Virgen del Rosario de Pomata, Iglesia de Casabindo. 
Jujuy (Argentina), fines del s. XVII. Atribuida a Matheo Pisarro.
Fotografía tomada de AAVV, TAREA  de diez años, p. 31. 

Fig. 7  Virgen del Rosario de Pomata, Iglesia de Casabindo, 
Jujuy (Argentina), fines del s. XVII. Atribuida a Matheo Pisarro.
Fotografía tomada de AAVV, TAREA  de diez años, p. 80.

11  Las pinturas que reproducen el lienzo primero de la Virgen de Guadalupe, por ejemplo, están más cercanas al concepto de icono: deben retomar 
sus rasgos esenciales sin mayores modificaciones ya que éstos derivan de una factura aqueropoiética. 



293VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

versión puede pensarse como presentación de lo sagrado 
en tanto que su presencia concreta, material, es la que 
asegura su agencia. Al respecto resulta importante men-
cionar el complejo vínculo entre los pigmentos y ligantes 
identificados en la pintura colonial y sus significaciones, 
tanto para las culturas andinas como para el cristianismo 
impuesto. Entre otras obras, dos versiones de la Virgen de 
Pomata realizadas en actual territorio argentino a fines del 
s. XVII demuestran esta compleja relación (Figs. 6 - 7). Se-
gún Siracusano (2005), los colores, muchos de los cuales 
se obtenían de vetas ligadas a las wakas, mezclados con re-
sinas usadas en prácticas nativas de curación del cuerpo y 
del alma, vinculaban, en la praxis de los pintores andinos, 
la materialidad a la divinidad.

Para concluir retomaremos el problema del antropo-
morfismo. Siendo un elemento fundamental de la imagen 
cristiana en tanto que ésta representa un prototipo con 
existencia histórica al que debe asemejarse, en el caso de 
las obras que estuvimos enfocando se ha reducido a su 
mínima expresión. Se alejan de las imágenes del primer 
cristianismo, que asumían la forma de una diosa antigua, 

y también de muchas pinturas renacentistas y barrocas de 
la Virgen, cuyo cuerpo se adivina debajo de la túnica y 
el manto. Este último ha pasado a ser, como los textiles 
con los que se vestían las wakas, un elemento central de 
la significación y funciones de la imagen. Podemos pensar 
que la representación convive, entonces, en tensión con 
una manifestación de lo sagrado como perteneciente a un 
orden cósmico en el que ser humano y naturaleza son un 
continuum ontológico, tal como lo entiende el pensamien-
to andino. 

Así, las imágenes consideradas, más que mestizas en el 
sentido de un producto en el que los componentes se di-
luyen, son ejemplo de una alternancia entre concepciones 
diversas de la imagen en relación con lo sagrado, y cuyas 
características podemos identificar en el culto a las wakas 
y en la propia imagen cristiana. “Lo cristiano” y “lo indí-
gena” ya no pueden entenderse como ingredientes fijos e 
invariables que participan de una sumatoria, sino como 
factores cambiantes, históricos, que se activan alternativa-
mente según la relación que los fieles establecen con la 
imagen. 



294 VÍRGENES Y WAKAS: MECANISMOS DE LA REPRESENTACIÓN EN LAS IMÁGENES DE CULTO COLONIALES

BIBLIOGRAFÍA

AAVV (2000), Tarea de diez años, Buenos Aires, Fundación Antorchas.

Alonso Sagaseta, Alicia (1989) “Las momias de los incas: su función 
y realidad social”, Revista Española de Antropología Americana, 
Universidad Compluetense, Madrid, Nº XIX, pp. 109 - 135.

–––––  (1990), “Los guaquis incaicos”, Revista Española de Antropología 
Americana, Universidad Complutense, Madrid, Nº XX, pp. 94 
- 104.

Anonimo Agustino (1918), “Informaciones acerca de la religión y go-
bierno de los Incas: Relación de la religión y los ritos del Perú 
hecha por los primeros agustinos que por allí pasaron para la 
conversión de los naturales”, Colección de Libros y Documentos 
referentes a la Historia del Perú, tomo 11. Edición de Horacio 
Urteaga, Lima, Imprenta Sanmartí. 

Anónimo de Huarochiri (1987 [1608]) Ritos y tradiciones de Huarochirí 
del siglo XVII. Edición de Gerard Taylor, Lima, IEP.

Arnold, Denise (2009), “Cartografías de la memoria hacia un paradigma 
más dinámico y viviente del espacio”, Cuadernos de la Facultad de 
Humanidades y Ciencias Sociales, Jujuy, Universidad Nacional de 
Jujuy, julio 2009. Nº 36.

Arriaga, Pablo José de (1984 [1621]), Extirpación de la idolatría en el Perú. 
Edición de María Isabel Balducci, Buenos Aires, CONICET.

Belting, Hans (2007), Antropología de la imagen, Buenos Aires, Katz Co-
nocimiento.

–––––  (2009), Imagen y culto. Una historia de las imágenes anterior a la era 
del arte, Madrid, Akal.

Behoteguy Chávez, Gabriela (2010), “Procesos de apropiación y resis-
tencia religiosa en el culto a la Virgen de la Estrella”, en Rivera 
Cusicanqui, Silvia y El Colectivo, Principio Potosí Reverso, Museo 
Naciona Centro de Arte Reina Sofía, Madrid.

Bertonio, Ludovico (1984 [1612]), Vocabulario de la lengua aymara. Cen-
tro de Estudios de la Realidad económica y Social. Cochabamba, 
Instituto Francés de Estudios Andinos.

Bovisio, María Alba (2011), “Las huacas andinas: lo sobrenatural vi-
viente”, Krieger, Peter (ed.) La imagen sagrada y sacralizada, Insti-
tuto de Investigaciones Estéticas. Vol. I, UNAM, México, 2011, 
pp. 53 - 85. 

–––––  (2010), “La religiosidad andina a través de las fuentes de extir-
pación de idolatrías”, 1ª Jornadas Internacionales de Historia de la 
Iglesia y Religiosidad. 3ª Jornadas de Historia de la Iglesia en el NOA, 
Universidad Católica de Santiago del Estero, San Salvador de 
Jujuy.

Chartier, Roger (1996), “Poderes y límites de la representación. Marin, 
el discurso y la imagen”, en Escribir las prácticas. Foucault, De 
Certeau, Marin, Buenos Aires, Manantial.

Domoñi, Clelia M. y Martín A. Isidoro (2010), “Milagros de la Virgen 
del Rosario de Pomata”, IX Jornadas de Arte e Investigación. El 
arte de dos siglos: balance y futuros desafíos, Buenos Aires, Instituto 
de Teoría e Historia del Arte “Julio E. Payró”, UBA. http://
historiadelarteinvestigacionesuba.blogspot.com.ar/2011/09/
milagros-de-la-virgen-del-rosario-de.html

Duviols, Pierre (1986), Cultura andina y represión. Procesos y visitas de idola-
trías y hechicerías, Cajatambo, siglo XVII, Cusco Centro de Estudios 
Rurales Andinos “Bartolomé de las Casas”.

–––––  (1976), “Un symbolisme andin du doublé: la lithomorfose de 
l’ancestre”, Actes du XLII Congrès International des Americanistes, 
vol IV, París, pp. 359-364.

Gell, Alfred (1998), Art and Agency. An Anthropological Theory. Claren-
don Press, Oxford.

Guamán Poma de Ayala, Felipe (1980 [1615]), Nueva corónica y buen 
gobierno, tomo I., edición de Rolena Adorno y John Murra, 
México, Siglo XXI.

González Holguin, Diego (1952 [1608]), Vocabulario de la lengua general de 
todo el Perú. Lima, Universidad Nacional de San Marcos. 

Hernández Príncipe, Rodrigo (1923 [1622]), “Mitología andina”, Inca, I, 
Lima.

Querejazu Leyton, Pedro (2002), “Las maneras de mirar y el uso de la 
ilusión de realidad en la pintura de la Audiencia de Charcas”, I 
Encuentro sobre Barroco Andino. 

Polia Meconi, Mario (1999), La cosmovisión religiosa andina en los documen-
tos inéditos del Archivo Romano de la Compañía, Lima, Pontificia 
Universidad Católica del Perú.

Sancho de la Hoz, Pedro (1853 [1534]), “Relación de la Conquista del 
Perú”. Enrique de Vedia, editor, Historiadores primitivos de In-
dias, tomo II, BAE, Madrid.

Schenone, Héctor (2008), Iconografía del Arte Colonial. Santa María, Bue-
nos Aires, EDUCA-Pontificia Universidad Católica Argentina.

Siracusano, Gabriela (2005), “Colores en los Andes. Hacer, Saber y Po-
der”, en Nuevo Mundo Mundos Nuevos, Optika - Exposiciones. 
http://nuevomundo.revues.org/index1079.html

Stanfield - Mazzi, Maya (2006), The Replication of Ritual in the Colonial An-
des: Images of the Virgin of Pomata and Christ of the Earthquakes, 
PhD Dissertation, University of California.

–––––  (2013), Object and Apparition: envisioning the Christian divine in the 
colonial Andes, University of Arizona Press.

Urbano, Henrique, comp. (1993), Mito y simbolismo en los Andes, Cusco, 
Centro de Estudios “Bartolomé de las Casas”.

Vernant, Jean Pierre (2003 [1985]), Mito y pensamiento en la Grecia Anti-
gua, Barcelona, Ariel.



295VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

IMAGEN Y REPRESENTACIÓN, EN LOS CONFINES 
DEL IMPERIO ESPAÑOL:

LA IMAGINERÍA POPULAR EN CHILE

JUAN MANUEL MARTÍNEZ / CHILE

El 13 de mayo de 1647, la ciudad de Santiago fue 
sacudida por un violento terremoto, el obispo de 
la ciudad, el agustino Fray Gaspar de Villarroel 

escribió una relación a don García de Haro y Avellaneda, 
Conde de Castrillo, hombre de cámara del rey Felipe IV 
y a la fecha Presidente en el Supremo Consejo de Indias:

A las diez y media de la noche, medio cuarto más, comenzó un 
temblor de tierra, tan sin prevención, ni amenaza, que se arruina-
ron en un momento los edificios todos, sin que hubiese más que un 
instante, que pudiese hacer continuación entre el temblar y el caer1.

El obispo, cumplió, así como lo hicieron otros funcio-
narios imperiales, de informar en forma detallada sobre 
los estragos de este seísmo. Fray Gaspar describió con ho-
rror este implacable castigo del cielo, en este lejano reino 
en los confines del imperio español.

Los relatos estaban marcados por la confusión y el 
desastre de una naturaleza que era difícil de explicar en 
una sociedad en la América hispana de mediados del siglo 
XVII. No obstante, la mano de Dios, en este contexto de 
destrucción, prodigó gestos de divina misericordia, que 
consolaron a un pueblo, invadido por un terror apocalip-

tico. Uno de estos gestos se encarnó en una imagen, una 
escultura de un crucificado, instalado para su devoción en 
el Templo de Nuestra Señora de Gracia, de la Orden de 
San Agustín: 

 Tienen estos padres un devotísimo crucifijo, fabricado por milagro, 
porque sin ser ensamblador, le hizo ahora cuarenta años un santísi-
mo religioso: estaba en el tabique, que cerraba un arco tan fácil de 
caer, que no tenía obrar en el temblor, caída la nave toda, quedó 
fijo en su cruz, sin que se lastimase el dosel. Halláronle con la 
corona de espinas en la garganta, como dando a entender, que le 
lastimaba una tan severa sentencia; nos prometimos para lo que 
quedaba su grande misericordia2.

La imagen, ya envuelta en esta milagrosa aura, es una 
de las primeras esculturas documentadas realizada en Chi-
le, de la que ya hay noticias en 16133. Cuya autoría corres-
ponde al agustino Fray Pedro de Figueroa, quien habría 
llegado a Chile en 1604, dedicándose a la vida religiosa y 
a la escultura de imágenes, una de ellas este Cristo cruci-
ficado4. Imagen que se instaló como una referencia pro-
tectora, que fue utilizada para conjurar terremotos y otros 
males, como lo afirmó Fray Gaspar, Obispo de Santiago.

1 Villarroel, 1863, p. 1.
2 Op. cit., p. 3.
3 Cruz, 1986, p. 227.
4 Pereira, 1965, pp. 32-33.



296 IMAGEN Y REPRESENTACIÓN, EN LOS CONFINES DEL IMPERIO ESPAÑOL: LA IMAGINERIA POPULAR EN CHILE

Conmovido el pueblo con su antigua devoción, y este reciente mila-
gro, le trajimos en procesión a la plaza, viniendo descalzos el Obis-
po, y los religiosos con grandes clamores, con muchas lágrimas, y 
universales gemidos5.

Gobernador, Real Audiencia, Cabildo, Alcalde, Obis-
po y las órdenes religiosas, no se restaron a las procesio-
nes encabezadas por el Señor de la Agonía o Cristo de Mayo 
como comenzó a ser llamado. El 13 de mayo, de cada año 
y hasta la actualidad se repite la procesión, que recorre la 
ciudad. El Cristo de Mayo, se ha convertido en el ejemplo 
más fehaciente del poder de una imagen religiosa, capaz 
de exorcizar la tierra que tiembla y recordar la función 
poderosa que tiene una escultura de devoción. 

Cuando vemos y hablamos de estas imágenes, desde 
la perspectiva de la historia del arte, no podemos dejar de 
lado la función para la cual fueron realizadas originaria-
mente. Y esta se refiere a la representación de lo divino, a 
fin de que estas imágenes se convirtieran en un nexo en-
tre Dios y los hombres. Por lo que estas representaciones,  
en su materialidad escultórica ponen de manifiesto un 
aspecto tangible de la experiencia religiosa. A ellas se les 
otorgaba, como es el caso del Cristo de Mayo, una función 
milagrosa y sobrenatural. Ante desastres, especialmente 
naturales, estas imágenes se convirtieron en su época en 
cuerpos, donde la presencia sobrenatural se hacía presen-
te con gestos, como lo afirmó el relato sobre el terremoto 
de mayo de 1647, el Jesuita Diego de Rosales:

En la Merced, cayo el retablo de Nuestra Señora de las Mercedes, 
que es mui milagrosa, y la santa imagen quedo en píe y entre los 
santos de aquella iglesia, quedo su patrón San Pedro Nolasco en 
píe, vuelto al Santísimo sacramento6.

Este ejemplo del Cristo de Mayo y su función y uso 
como imagen en el apocalíptico terremoto de 1647, pone 
en relieve la pregunta sobre la semiótica de la imagen sa-
grada. El uso de la imagen como un determinante en su 
definición, es la teúrgia del signo. En este caso la escultura, 
cuya materialidad e imagen encarnan una eficacia mágica. 
Un dispositivo de comunicación con lo divino. La imagen 
como signo y palabra, un icono verbal de las sagradas es-
crituras y de la tradición de la iglesia7.

El poder mágico de la imagen mostraba su potencia, su 
tridimensionalidad hacía patente la comunicación con lo 
divino. En este sentido, en la historia de santos y santas 
vemos claramente como operó estos mecanismos. Santa 
Teresa de Jesús, en la cuaresma de 1554, a sus 39 años, 

Fig. 1  El Cristo de Mayo. Fray Pedro de Figueroa. Chile. 1610. Fotógrafo no 
identificado. Negativo sobre vidrio, c 1930. Colección Museo Histórico Nacional.

Fig. 2  Procesión del Señor de la Agonía más conocido como el Cristo de Mayo. 
Santiago de Chile, c. 1925. Fotógrafo no identificado. Negativo sobre vidrio. 
Colección Museo Histórico Nacional.

5 Villarroel, op. cit., p. 3.
6 Rosales, p. 368.
7 Mujica , 2008, p. 164.



297VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

sufrió un proceso de conversión personal, al contemplar 
una escultura, un busto de un Ecce Homo, la que se venera 
en el Monasterio de la Encarnación en Ávila:

Acaecióme que entrando un día en el oratorio vi una imagen que 
habían traído allí a guardar, que se había buscado para cierta fies-
ta que se hacía en casa. Era de Cristo muy llagado, y tan devota, 
que en mirándola, toda me turbó de verle tal, porque representaba 
bien lo que pasó por nosotros. Fue tanto los que sentí de lo mal que 
había agradecido aquellas llagas, que el corazón me parece se me 
partía, y arrojéme cae. El con grandísimo derramamiento de lágri-
mas, suplicándole me fortaleciese ya de una vez para no ofenderle8.

En cuanto a su producción, esta presentación quie-
re abordar la cuestión de la imagen religiosa popular en 
Chile entre el ámbito virreinal y republicano9. En este 
planteamiento nos enfrentamos a la pregunta sobre que 
entendemos por imagen popular y que diferencia pueden 
existir entre esta producción con la imaginería virreinal o 
la que se realizó en la época republicana. Un primer acer-
camiento al arte popular, lo definiría:

…como el conjunto de formas estéticas producidas por sectores subal-
ternos para apuntalar diversas funciones sociales, vivificar procesos 
históricos plurales (socioeconómicos, religiosos, políticos), afirmar y 
expresar las identidades sociales y renovar el sentido colectivo10.

Específicamente nos referimos al tipo de producción 
de imágenes en barro cocido o madera tallada, por lo ge-
neral policromada, en virtud de un mayor realismo exi-
gido para su uso, que en muchos casos era la devoción 
privada en el hogar o el ámbito conventual. 

Su producción, de la mano de los imagineros popu-
lares, plantean la dicotomía entre la noción del artista y 
el artesano. Quienes modelaban la escultura devocional a 
los modelos que se tenía a disposición, los que se consti-
tuían en primera instancia, por los grabados europeos en 
libros sacros o esculturas importadas de las metrópolis11.

La producción artística virreinal, estuvo basada en el 
desarrollo del oficio artístico, siguiendo el patrón de los 
gremios de la Europa medieval y renacentista. Los talleres 
en Europa entregaron los parámetro técnicos para la rea-

lización de estas imágenes, bajo el taller anónimo crearon 
y recrearon una multitud de representaciones religiosas 
que establecieron pautas iconográficas, como también téc-
nicas en la realización de la imaginería de santos, cristos, 
vírgenes, ciclos bíblicos y una variada hagiografía, que cu-
brieron la Europa de esa época12.  

Para analizar la producción de la escultura religiosa en 
el mundo americano, sin duda se debe mirar a las fuentes 
de estas representaciones, la que se encuentra en los talle-
res en Castilla y posteriormente en los de Andalucía. Cas-
tilla fue un centro de producción desde la Edad Media, y 
que luego, con la conquista total del territorio peninsular 
por parte de los Reyes Católicos, se hizo prominente a fin 
de satisfacer la piedad tanto de la nobleza, el alto clero y 
el pueblo. Un ejemplo de ellos es la importancia de devo-
ciones como el Cristo de Burgos que entregó una estructura 
de representación del crucificado, la que luego se traspasó 
a América. 

Pero es en el siglo XVI, con las grandes reformas en las 
órdenes religiosas, como la realizada por Santa Teresa de 
Jesús, la producción de imágenes provenientes de talleres 
surtieron a los nuevos centros religiosos, especialmente 
los conventos, iglesias y cofradías. El mismo San Juan de 
la Cruz en su obra Subida al Monte Carmelo, daba cuenta 
la importancia de esta función:

El uso de las imágenes para dos principales fines le ordenó la Igle-
sia, es a saber: para reverenciar a los santos en ellas y para mover 
la voluntad y despertar la devoción por ellas a ellos13.

En los Virreinatos americanos y en especial en la zona 
sudamericana, las representaciones de imágenes religiosas 
surgidas de un sinnúmero de talleres, fueron capaces de  
convocar a las diferentes castas de la sociedad virreinal, 
a través de procesiones, rituales, fiestas religiosas y auto 
sacramentales, lo que desembocó en una estética peculiar, 
cuya búsqueda de la sugestión no tuvo límite. No obstan-
te, la misma iglesia que promovió esta cultura estética, 
fomentó a su vez una identificación con parámetros más 
ortodoxos. La autoridad de la Iglesia no perdió tiempo en 
prevenir excesos, como quedo claro, en uno de los decre-
tos del Concilio Provincial Mexicano de 1585:

8 Santa Teresa de Jesús, 1963, p. 61.
9 Parte de este artículo recoge las discusiones con Lina Nagel y Fernando Guzmán sobre la imagen religiosa popular, a partir de proyectos y publica-

ciones sobre este tema que se citan a continuación. Agradezco a Elizabeth Kuon por sus invaluables comentarios a esta presentación en el marco 
del VIII Encuentro Internacional sobre Barroco, que se realizó en Arequipa en junio del 2015. 

10 Escobar, 2008, p. 136.
11 Andrade Ribeiro de Olivares, 2005, p. 15.
12 Martínez, 2006.
13 Citado en Plazaola, 1996,  p. 742.



298 IMAGEN Y REPRESENTACIÓN, EN LOS CONFINES DEL IMPERIO ESPAÑOL: LA IMAGINERIA POPULAR EN CHILE

 
A fin de que la piadosa y loable costumbre de venerar las sagradas 
imágenes produzca el efecto para el que fueron instituidas, conserve 
el pueblo la memoria de los santos y los venere arreglando a su imi-
tación la conducta de su vida y costumbres, es muy conveniente que 
no haya en las imágenes nada de profano e indecente que pueda 
impedir la devoción de los fieles14.

La imaginería religiosa, constituida básicamente por 
escultura de policromía en diferentes tipos de soporte, 
junto a la pintura, fueron conjuntos de expresiones plásti-
cas, que fueron vitales en el proceso de evangelización de 
los nuevos territorios y, por ende, de su incorporación a 
la corona española. Pero fueron fundamentalmente expre-
sión de piedad y devoción. Este fenómeno estuvo marca-
do por el tránsito de imágenes elaboradas en la península, 
a los centros de producción artística americana y a sus 
territorios periféricos, su resultado fue la producción de 
imágenes vernáculas, para una creciente piedad15.

Por lo general, a estas expresiones se las ha denomi-
nado imaginería colonial, ya que se ha entendido como 
la producción pictórica y escultórica traída o realizada en 
territorios americanos, a raíz del proceso de conquista y 
colonización hispana a partir del siglo XVI y hasta la inde-
pendencia e incluso entrado el siglo XIX. Su objetivo, era 
la de catequizar, a través de una iconografía fundamental-
mente religiosa, basada en las estampas de libros prove-
nientes de la Europa católica, sancionada por el Concilio 
de Trento y de los modelos de la escultura religiosa. En 
este ámbito aparece lo que se ha denominado imaginería re-
ligiosa popular, cuya definición se basa en la función de de-
voción, pero cuya producción fue de carácter espontáneo 
sin atenerse a cánones artísticos establecidos, cumpliendo 
la necesidad de satisfacer la piedad pública y la privada16. 

Si bien, en el territorio del Reino de Chile, no existió 
una gran producción artística, sí se convirtió en un recep-
tor de los circuitos comerciales establecidos en esta zona, 
no obstante existió una producción local, que siguió los 
parámetros de toda la América virreinal. Un espacio terri-
torial donde transitaron imágenes elaboradas en la penín-
sula, en los centros de producción artísticos virreinales  y 
en los talleres de santeros locales con una producción de 
imágenes simples, para el consumo de la piedad en con-
ventos y hogares. En este sentido en 1822, Maria Graham, 
viajera inglesa relató en su diario de viaje, sus impresiones 
de la naciente nación, visitando una casa en Valparaíso 
durante el tiempo que vivió en Chile, dio cuenta de:

En una esquina hay una mesa que exhibe un cofre de vidrio, dentro 
del cual hay un pequeño niño, un Jesús de cera, de una pulgada 
de largo, tendido sobre las rodillas de una Virgen, también de cera, 
rodeados por José, el buey y los burros, todos del mismo material 
decoradas con musgo y conchas marinas17.

Estas imágenes importadas de Quito, poblaban casas 
y recintos religiosos. A esto se sumaban los santeros lo-
cales, denominados de esta forma, ya que se dedicaron 
a la pintura o talla de imágenes religiosas, pero que no 
eran exclusivamente pintores y, sin duda, no tenían un 
entrenamiento especializado. Es posible que gran parte de 
estos santeros fuesen mueblistas o carpinteros, e incluso ar-
madores de embarcaciones18. Las imágenes representadas 

Fig. 3  Nacimiento en Fanal. Anónimo. c. 1830. Madera tallada, policromada, 
porcelana, cartón, alabastro tallado y policromado. 50 X 55 cm. 
Colección Museo Histórico Nacional.

14 Citado por Rodríguez, 1999, p. 90. 
15 Martínez, 2009, p. 38.
16 Ver Guzmán; Martínez; Nagel, 2001 y Guzmán; Martínez; Nagel, 2007
17 Graham, 2005, p. 76.
18 Es común la utilización del concepto de imagineros, para referirse al escultor de imágenes religiosas, Toussaint, 1990, p. 25. Ver Diccionario de la 

Lengua Española, 2001, p. 1251.



299VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 4  San José. Anónimo. Chile, fines siglo XVIII. Madera tallada y policromada
en estructura de bastidor. 73 x 50 x 24 cm. Colección Museo Histórico Nacional.



300 IMAGEN Y REPRESENTACIÓN, EN LOS CONFINES DEL IMPERIO ESPAÑOL: LA IMAGINERIA POPULAR EN CHILE

conservan, con ligeras variaciones, los aspectos iconográ-
ficos aprendidos en la copia de los grabados europeos que 
servían de modelos en los talleres y que circularon por 
todo el territorio colonial español y, en otros casos, son 
copias de imágenes traídas de Europa, especialmente para 
templos o conventos. De la misma manera, tuvieron como 
referente las imágenes tutelares de los grandes templos y 
catedrales virreinales.

A través de la historiografía del arte nacional, se re-
conoce la existencia en la región que hoy corresponde a 
Chile central, una producción popular de escultura reli-
giosa de fines del siglo XVIII y de parte importante del 
siglo XIX; la cual no ha podido ser estudiada por la escasez 
de fuentes documentales, no obstante se ha señalado la 
existencia de santeros, sin aportar antecedentes que permi-
tan reconstruir el origen y desarrollo de esta producción, 

independiente a la multiplicidad de piezas que aún se en-
cuentran en la zona. Situación que se repite en todo el 
territorio que actualmente conforma el país19. 

Hacia la década de 1940, las investigaciones se incli-
naron a pensar, que estos escultores populares que traba-
jaron en Chile a finales del siglo XVIII, surgieron bajo el 
influjo de los maestros bávaros jesuitas20. Una hipótesis 
que no ha podido ser comprobada con datos documenta-
les precisos. No obstante que la influencia de los jesuitas 
fue evidente y dejó hondas huellas. Ciertamente el gran 
número de esculturas que es frecuente encontrar en ca-
sas y templos, permite afirmar que existieron talleres que 
repetían, aunque muy modestamente, ciertas formas pro-
pias de sus insignes maestros, incorporados de lleno a la 
tradición artística nacional21. En esta misma línea Benavi-
des, propuso que en las parroquias más antiguas y aparta-

Fig. 5  Cristo de la Paciencia. Anónimo. Chile, siglo XIX. Madera policromada. 
26 X 11 cm. Colección Museo Histórico Nacional.

Fig. 6  Cristo Crucificado. Anónimo. Chile, fines siglo XVIII. Madera tallada 
y policromada. 76 X 44 cm. Colección Museo Histórico Nacional.

19 Martínez, 2008, p. 38.
20 Benavides, 1961, p. 245.
21 Estelle, 1974.



301VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

das se encuentran imágenes con rasgos homogéneos, en 
su opinión vinculados a las características de la escultura 
dieciochesca de la región Andina22.

Investigaciones más recientes, se refirieren a los artis-
tas locales precisando que el trabajo de los santeros fue 
más bien modesto, dirigido a sectores más populares de 
la sociedad chilena, o demandantes que no disponían de 
recursos monetarios para encargar imágenes a talleres de 
mayor prestigio, que debían recurrir a los artesanos loca-
les, quienes realizaban imágenes sencillas, pero a la vez sa-
tisfaciendo la necesidad de piedad, ya que estas esculturas 
emulaban los modelos escultóricos más conocidos23. En 
cambio la imaginería quiteña, habría sido importada para 
satisfacer los requerimientos de los fieles con mayor cultu-
ra y poder adquisitivo24. Como bien lo señalara la viajera 
inglesa María Graham, quien reconoció la existencia de 
escultores, cuya producción no satisfacía su sensibilidad 
estética.

Averigüé que la escultura aquí se remite a tallar las cabezas, las 
manos y los píes de los santos que hay que vestir. Los pintan poste-
riormente, y no cabe duda que parecen reales…25.

La posterior migración de artistas quiteños a Chile, 
particularmente durante la primera mitad del siglo XIX, 
se tradujo en la organización de talleres que produjeron 
imaginería religiosa hasta bien entrado el siglo26. Lo con-
firma una serie de opiniones emitidas en el siglo XIX, eva-
luando este tipo de manifestaciones en forma negativa. En 
este sentido María Graham fue categórica:

Pero la escultura no es el imitador sino el perfeccionamiento de la 
naturaleza, así que escucho con desconfianza todos aquellos esplén-
didos comentarios de las pinturas y esculturas hechas por manos 
autóctonas, que dicen adornan las iglesias de Quito. Las que he 
visto en el templo de la Merced, por ejemplo, son adecuadas para el 
lugar y sin duda son obra de algunos de los frailes españoles que han 
adornado sus iglesias a la manera europea, con todo el esplendor 
que la realidad les permitió27.

De la misma manera, una revisión historiográfica de 
las investigaciones en este tema, se puede reconocer, casi 
por unanimidad, la existencia de una producción local de 

escultura religiosa de marcado carácter popular en Chile. 
Coinciden también los especialistas en señalar que existe, 
en este ámbito, un gran vacío de conocimiento; por una 
parte las referencias documentales conocidas son insufi-
cientes y, por otra parte, los vestigios de esta producción 
solo han sido valorados recientemente. El historiador Eu-
genio Pereira Salas culpa a las pasadas generaciones de ha-
ber hecho desaparecer las obras de los artesanos28. Como 
resultado no ha sido posible, hasta la fecha, conectar los 
datos que aportan los documentos con las piezas escultó-

Fig. 7  Retablo portátil la Virgen del Carmen. Anónimo, Chile, fines del siglo XVIII, 
inicios del siglo XIX. Madera tallada y policromada. 49 X 27,5 X 17 cm. 
Colección Museo Regional de Rancagua.

22 Benavides, 1949, p. 144.
23 Guzmán, 2014, p. 54.
24 Kennedy, 1998, p. 98.
25 Graham, 2005, p. 76.
26 Martínez, 2011, p. 22.
27 Graham, 2005, p. 77.
28 Pereira, 1965, p. 79.



302 IMAGEN Y REPRESENTACIÓN, EN LOS CONFINES DEL IMPERIO ESPAÑOL: LA IMAGINERIA POPULAR EN CHILE

ricas de rasgos populares que aún se conservan en parro-
quias, museos y ámbitos particulares29.

Aún falta por estudiar a los santeros chilenos, que produ-
jeron en todo el país durante el siglo XIX, un ejemplo de 
ello son las esculturas en el norte, en los valles del Elqui y 
del Limarí, en los valles de la zona central del país, como 
de las islas de Chiloé30.

En este aspecto, los estudios sobre la producción de 
santeros, referida en este caso a la imaginería religiosa del 
Archipiélago de Chiloé al sur de Chile, son reveladores 
debido a la riqueza de su producción. El carácter perifé-
rico e insular de Chiloé explica la supervivencia de una 

mayor cantidad de imágenes que en el resto del país. No 
debe olvidarse que no existen datos certeros respecto de la 
cantidad de esculturas de este tipo que se conservan fuera 
del ámbito geográfico de la Isla de Chiloé31.

Este asunto permite plantear uno de los problemas 
que presenta la historiografía del arte chileno, en lo que 
se refiere a la imaginería. No se puede hablar de la san-
tería de Chiloé, sin mirar las posibles relaciones con los 
conjuntos de imaginería del resto del territorio. Tampoco 
sería correcto hablar de imaginería popular chilena, pues los 
universos culturales no son equivalentes a los actuales te-
rritorios de las repúblicas americanas. Se puede agregar en 
este último punto, que este tipo de imágenes se repite en 
otras regiones de América.

Una de las hipótesis más recurrentes tiene que ver con 
la enseñanza que habrían recibido algunos artesanos lo-
cales en los talleres de los jesuitas. Sin embargo hay que 
tener en cuenta tres variables, que si bien no refutan la 
hipótesis, obligan a considerar que no es posible hablar 
de un magisterio de los jesuitas en el ámbito de la escultu-
ra. En primer lugar hay que recordar que en el año 1718, 
el hermano jesuita Juan Bitterich, se quejó de la falta de 
pericia de los artistas locales, motivo por el cual se en-
cuentra copado de trabajo, pues de todas partes del reino 
le solicitan alguna talla; lo cual indica que existían algu-
nos escultores antes de la llegada de los artistas jesuitas 
bávaros, que tendrían sus formas de trabajar la escultura, 
y no se conoce ningún documento que de cuenta de una 
voluntad de la Compañía de Jesús en mejorar la actividad 
de estos artesanos32. En segundo lugar se debe conside-
rar que los escultores jesuitas que trabajaron en Chile no 
eran hermanos coadjutores, sino sacerdotes, razón por la 
cual nunca estuvieron dedicados principalmente a la ac-
tividad artística, ni siquiera se sabe que hayan montado 
talleres permanentes como los de Calera de Tango; por 
esto es difícil pensar que hayan podido formar un núme-
ro importante de discípulos. En último término se debe 
tener en cuenta que la Compañía de Jesús, a la fecha de 
su expulsión, llevaba poco tiempo desarrollando las activi-
dades artísticas, ya que ellos no previeron la expulsión; de 
lo contrario quizás habrían considerado la necesidad de 
formar a sus continuadores33.

A modo de conclusión, se puede entender que estas 
imágenes se han constituido como cuerpos reales, con 

Fig. 8  Retrato de Juana de Dios de Elzo y Ureta. Autor desconocido. Chile, 
primer tercio siglo XIX. Óleo sobre tela. 170 X 116,5 cm. 
Colección Museo Histórico Nacional. 

29 Guzmán; Martínez; Nagel, 2007.
30 Ver Estelle, 1974.
31 Vázquez de Acuña, 1994, pp. 31-32.
32 Ver de Ramón, 2002.
33 Ver Guzmán; Martínez; Nagel, 2007.



303VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

cargas sobrenaturales y que determinaron comportamien-
tos, específicamente religiosos, que hacen desafiantes sus 
lecturas de su representación34. Esta tradición imaginera 
nos estrega un pasaje para entrar y salir de estos cuerpos, 
con sus austeras síntesis formales, hieráticas posturas y 
pequeños formatos, con colores festivos, que llegarían a 
constituirse como nuevas representaciones de modelos 
establecidos35. 

Durante el siglo XIX, en Chile la religiosidad local 
tuvo que resistir un doble embate: el de una Iglesia Cató-
lica renovada, de claro cuño Europeo, que intentó impo-
nerse a las tradiciones religiosas de los sectores populares, 
y el impacto de las reformas liberales y la expansión de la 
educación pública en el mundo popular. De todas ma-
neras, las formas de piedad católica se mantuvieron in-
cólumes en el mundo rural y citadino marginal, aunque 

en los centros urbanos éstas tuvieran que adaptarse a la 
modernización económica y social. Si bien estas imágenes 
dan cuenta de una tensión entre modelos metropolitanos 
y una producción periférica, se pueden verificar procesos 
como de copia, transacción y apropiación. En este senti-
do el llamado arte popular, ha sido comprendido como el 
remanente de aquello que no puede llegar a ser culto o ilustrado. 
Una suerte de carencia, de marginación, exclusión y de 
posición subalterna, pero también de un mecanismo co-
lectivo de afirmación de diferencias36.

Precisamente estas imágenes han transitado durante 
esta evolución entre los espacios de lo público y lo pri-
vado. Entre lo íntimo y lo sagrado. Entre el culto de una 
catolicidad universal y local37. Pero por sobre todo, se han 
constituido en una memoria de invisibilidades, piedades 
y devociones.

Fig. 9  Andacollo - 26 de Diciembre de 1836. Dibujo de Claudio Gay, 
grabado por F. Lehnert. Impreso por Becquet Fréres. En el Album d’un Voyage 
dans la République du Chili. 34 Schenke, 2010, p.144.

35 Siracusano, 2008, pp.74-78.
36 Escobar, 2008, pp.38-39.
37 Schenke, 2010, p.152.



304 IMAGEN Y REPRESENTACIÓN, EN LOS CONFINES DEL IMPERIO ESPAÑOL: LA IMAGINERIA POPULAR EN CHILE

BIBLIOGRAFÍA

Andrade Ribeiro de Olivares, M. (2005), “A Escola mineira de imagi-
nária e suas particularidades”, Coelho, B.(org), Devoção e arte: 
imaginária religiosa en Minas Gerais, São Paulo, Editora da Uni-
versidade de São Paulo.

Benavides, A. (1949), “En torno a la imaginería española e hispanoa-
mericana”, Boletín de la Academia Chilena de la Historia, nº 
40, Santiago de Chile.

Benavides, A. (1961), Arquitectura en el Virreinato del Perú y la Capitanía 
General de Chile, Santiago de Chile, Andrés Bello Editorial.

Cruz, I. (1986), Arte y sociedad en Chile, 1550-1650, Santiago de Chile, 
Ediciones Universidad Católica de Chile.

de Ramón, E. (2002), “Francisco Esteban Valenciano un acercamiento 
a la vida social de los artífices en el Santiago durante el siglo 
XVI”. Estudios Coloniales II, Santiago de Chile, Universidad 
Andrés Bellos.

Diccionario de la Lengua Española (2001), Madrid, Real Academia Espa-
ñola, 22º edición.

Escobar, T. (2008), “Santo y seña. Acerca de la imaginería religiosa mi-
sionera y popular en el Paraguay”, Catálogo Imaginería religiosa, 
Asunción, Centro de Artes Visuales/Museo del Barro.

Escobar, T. (2008), El mito del arte y el mito del pueblo. Cuestiones sobre el 
arte popular, Santiago de Chile, Ediciones/ Metales Pesados. 

Estelle, P. (1974), Imaginería Colonial en Chile, Santiago de Chile, Minis-
terio de Educación.

Graham, M. (2005), Diario de mi residencia en Chile en el año 1822, San-
tiago de Chile, Editorial Norma.

Guzmán, F. (2014), “Escultura en Chile durante el siglo XVII e inicios 
del siglo XVIII”, Schenke, J. (editora), Museo de Artes, Univer-
sidad de Los Andes, Colección María Loreto Marín, Santiago 
de Chile, Universidad de Los Andes.

Guzmán, F.; Martínez, J. M.; Nagel, L. (2001), “Estudio iconográfico de 
las colecciones de arte religioso de los Museos de la Dirección 
de Bibliotecas, Archivos y Museos”, Informes, Fondo de Apoyo 
a la Investigación Patrimonial, Santiago de Chile, Dirección de 
Bibliotecas, Archivos y Museos.

Guzmán, F.; Martínez, J. M.; Nagel, L. (2007), “La  imaginería popular 
y los desafíos de su interpretación”, Drien, M.; Martínez, J. M. 
(editores), Estudios de Arte, Santiago de Chile, Facultad de 
Humanidades, Universidad Adolfo Ibáñez.

Kennedy, A. (1998), “Circuitos artísticos interregionales; de Quito a 
Chile”, Historia 31, Santiago de Chile, Instituto de Historia, 
Pontificia Universidad Católica de Chile.

Martínez, J. M. (2006), “Imaginería y devoción: Estudio Iconográfico 
en los valles del Elqui y Limarí,” Mujica, P.; Sáez, A. (editoras) 
Materia y Alma. Conservación del Patrimonio Religioso en los valles 
del Elqui y Limarí, Santiago de Chile, Centro Nacional de Con-
servación y Restauración, Dirección de Bibliotecas Archivos y 
Museos. 

Martínez, J. M. (2009), “La imaginería popular”, Cortés, G.(editora) 
Chile Mestizo. Tesoros Coloniales, Santiago de Chile, Centro Cul-
tural Palacio La Moneda. 

Martínez; J. M. (2011), Arte y Culto. El poder de la imagen religiosa, Santia-
go de Chile, Museo Histórico Nacional, Dirección de Bibliote-
cas Archivos y Museos. 

Mujica, R. (2008), “Semiótica de la imagen sagrada, la teúrgia del signo 
en clave americana”, Alayza, P.P.; Torres, F., Orígenes y devociones 
virreinales de la imaginería popular, Lima, ICPNA, Universidad 
Ricardo Palma.

Pereira, E. (1965), Historia del Arte en el Reino de Chile, Santiago de Chi-
le, Ediciones de la Universidad de Chile. 

Plazaola, J. (1996), Historia y sentido del arte cristiano, Madrid, Biblio-
teca de Autores Cristianos.

Rodríguez, A. (1999), “Usos y funciones de la imagen religiosa en los 
virreinatos americanos”, Catálogo de la Exposición Los siglos de 
Oro en los Virreinatos de América, 1550-1700,  Madrid, Sociedad 
Estatal para la Conmemoración de los Centenarios de Felipe 
II y Carlos V. 

Rosales, Diego de (1878), Historia general del Reino de Chile. Flandes India-
no, Tomo III, Valparaíso, Imprenta del Mercurio.

Toussaint, M. (1990), Arte Colonial en México, México, Instituto de In-
vestigaciones Estéticas, UNAM.

Santa Teresa de Jesús (1963), “Vida”, Obras Completas, Madrid, Edi-
torial de Espiritualidad.

Schenke, J. (2010), “Objetos devocionales en una ciudad virreinal pe-
riférica (Santiago de Chile, 1598-1610). Una investigación en 
curso”, Santiago de Chile, Revista de Historia Social y de las 
Mentalidades, Vº14 ,Nº 2, Departamento de Historia de Chile, 
Universidad de Santiago de Chile.

Siracusano, G. (2008), “El eterno destello”, Catálogo Imaginería religiosa, 
Asunción, Centro de Artes Visuales/Museo del Barro.

Vázquez de Acuña, I. (1994), Santería de Chiloé, Santiago de Chile, Edi-
torial Antártica.

Villarroel, G. (1863), Relación del terremoto que asoló la ciudad de Santiago 
de Chile, Santiago de Chile, Imprenta de la Sociedad.



305VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

L

“LOS DIOSES MEXICANOS” EN LA SECONDA PARTE DELLE 
IMAGINI DE GLI DEI INDIANI (1615) DE LORENZO PIGNORIA 

COMO UNA IMAGEN DEL MESTIZAJE CULTURAL

EWA KUBIAK - KATARZYNA SZOBLIK / POLONIA

La obra de Vincenzo Cartari (c.1531-1569) publica-
da por primera vez en 1556 y titulada Imagini collas-
posizione degli dei delli antichi, siendo una suerte de 

“lexicón de los dioses de la Antigüedad”, gozaba de una 
popularidad enorme en el mundo contemporáneo. El libro 
fue ilustrado con los grabados de Bolognino Zaltieri, mien-
tras que el texto se fija principalmente en la iconografía 
de los dioses, proporcionando descripciones de sus vesti-
dos, gestos, postura del cuerpo y atributos. Jean Seznac, al 
describir la obra de Cartari y la figura del autor1, sugirió 
que las ilustraciones en ella presentadas no eran inspiradas 
en las obras antiguas sino en los grabados contemporáneos 
a Cartari. La edición del tratado de Cartari de 1615 (así 
como las de 1624, 1626 y 1647)2 fue enriquecida por un 
anticuario y filólogo Lorenzo Pignoria (1571-1631), quien le 
agregó la segunda parte titulada Seconda Parte delle Imagini 
de gli Dei Indiani. Es la parte más corta con nuevas ilus-
traciones, pero Pignoria gozando de la posibilidad cambió 
algunos de los grabados en toda la obra. El autor de figuras 
fue Ferroverde, quien repitió la mayoría de las imágenes de 
Zaltieri, pero también añadió otras copiadas de las obras 
numismáticas contemporáneas o de los intaglios, cameos 
u otros objetos antiguos que había visto directamente3. 

El estudio de Robert McGrath nos da más informaciones 
acerca de las fuentes de los grabados en la nueva edición 
del tratado4.     

En la Soconda Parte se presentan las imágenes de los dio-
ses “indios” en el sentido muy amplio de la palabra: entre 
ellos se encuentran las divinidades mexicanas, hindúes, ja-
ponesas, así como las representaciones relacionadas con el 
budismo y con las religiones tibetanas. Las descripciones 
son una interpretación europea de las imágenes exóticas. 
La introducción contiene información acerca de los cono-
cimientos geográficos de la época antigua y especialmen-
te de Heródoto, relacionados con el descubrimiento del 
Nuevo Mundo. 

El tema del presente atrículo son las imágenes de los 
“dioses mexicanos” en la Seconda Parte delle Imagini de gli 
Dei Indiani. Como escribe en el tratado el mismo Pigno-
ria, su inspiración fue la visita a la Biblioteca Vaticana, 
donde tuvo la oportunidad de ver un manuscrito titulado: 
“Libro grande, Ch’è nella Libreria Vaticana, compilato da 
F. Pietro de Ios Rios”5. Este manuscrito, conocido como 
el Códice Vaticano A o Códice Ríos, es un libro indígena 
mesoamericano, fabricado del papel europeo, en folio6. 
En los catálogos de la biblioteca provenientes de los prin-

1 Seznac, 1995 [1940], pp. 232-233.
2 En este artículo usamos la edición de 1624.
3 Seznac, 1995 [1940], p. 256.
4 McGrath, 1962, pp. 211-226. 
5 Pignoria, 1624 [1615], p. 550.
6 En la época precolonial los códices mesoamericanos solían elaborarse de los pieles de animales, sobre todo venados, así como del papel indígena 

llamado amatl y normalmente tenían la forma de biombo. Sólo después de la llegada de los españoles los libros empezaron a plasmarse también 
sobre el papel europeo, en folio.



306 “LOS DIOSES MEXICANOS” EN LA SECONDA PARTE DELLE IMAGINI DE GLI DEI INDIANI (1615)... 

cipios del siglo XVII aparece bajo el título latín Indorum 
cultus, idolatria et mores, “Culto, idolatria y costumbres 
de los indios”. En sus 94 páginas se encuentran las pin-
turas mexicanas tocantes a las cuestiones de la religión, 
la mitología y el calendario ritual indígena, así como las 
informaciones acerca de las costumbres y la historia de 
los mexicas. Muchas de esas pinturas tienen además los 
comentarios en italiano, que tratan de explicar el sentido 
y facilitar la interpretación de la información plasmada 
en forma pictórica. Como las fechas más antiguas de la 
presencia de dicho códice en Roma los autores del libro 
explicativo de éste, Ferdinand Anders y Marteen Jansen 
proponen los años precedentes a la muerte del cardenal 
Marco Antonio Amulio en 1570, quien según la informa-
ción de Pignoria proporcionó algunos de los grabados del 
Vaticano A a Ottaviano Malipiero, quien luego los puso al 
acceso de nuestro autor7.

Como indica uno de los primeros intérpretes de esta 
obra, José Lino Fabréga en el año 18998, los temas y las 
pinturas parecen copiadas de varios manuscritos indíge-
nas antiguos, mientras que la grafía de los comentarios 
revela dos manos de los comentaristas distintos. Además, 
Fabréga nos proporciona también la información directa 
acerca de los grabados aprovechados por Pignoria en su 
trabajo sobre la Seconda Parte delle Imagini degli Dei Indiani: 

Yo creo introducida la dicha copia en aquella biblioteca antes de 
1570, año en que murió el cardenal Marco Antonio Amulio. Aquel 
purpurado hizo copiar algunas figuras de la misma, que dejadas 
entre sus papeles al senador Malipieri y venidas después a manos de 
Pignoria, fueron publicadas con otras varias en la nueva edición de 
la obra de Cartari, hecha por él en Padua en 16159.

Por las notas que aparecen en el manuscrito, se pue-
de suponer que éste fue recopilado por fray Pedro de los 
Ríos, de cuyo apellido el libro en cuestión toma su nom-
bre10. Sin embargo, hay que recordar que esa cuestión es 
un poco más compleja. Como lo indicó ya Alexander von 
Humboldt, el Códice Vaticano A muestra gran similitud 

con otro manuscrito mesoamericano guardado en la Bi-
blioteca Nacional de París, conocido como Códice Telle-
riano-Remensis11. Esto indica que bien ambos manuscritos 
fueron copiados de la misma fuente, bien uno es la copia 
del otro. Anders y Jansen12, después de analizar el estilo y 
las glosas de ambos códices sugieren que con mucha pro-
babilidad el Telleriano-Remensis es una versión más antigua 
y que el Vaticano A es la copia de aquella obra.

Como proponen los investigadores citados, parece 
bien probable que Pedro de Ríos fue uno de los comenta-
ristas del Telleriano-Remensis y el que mandó a los artistas 
indígenas crear una copia de éste que es el Vaticano A13. 
En cuanto a los comentarios, según Anders y Jansen, éstos 
se hicieron en algún momento entre 1562 y 1564-6514. 
Los dos comentaristas, aunque redactaron sus textos en 
italiano con el motivo de enviar el códice a Vaticano, con  
probabilidad eran los frailes españoles, como lo indica el 
lenguaje teológico y muchos préstamos del castellano, que 
aparecen en el texto. Además, parece que no eran unas 
personas bien familiarizadas con la cultura indígena, por 
lo cual no es de extrañar que el contenido de sus comenta-
rios sea muy influenciado por la ideología europea. Como 
observan Anders y Jansen, se nota en ellos un claro inten-
to de reducir lo ajeno e incomprensible de la realidad in-
dígena a lo familiar y controlable de la religión cristiana15. 
El mismo Vaticano A es pues una muestra magnífica del 
mestizaje cultural entre la antigüedad mesoamericana y las 
ideologías provenientes de Europa, y Pignoria en su obra 
da aún un paso más hacia la hibridización completa de 
estas dos realidades.

En la obra de Pignoria aparecen ocho imágenes copia-
dos del Vaticano A: cuatro parejas y cuatro figuras indi-
viduales. La primera de ellas es la representación de To-
nacatecuhtli, “El Señor de Nuestro Sustento”16 (Fig. 1), 
el dios supremo de los mexicas, que junto con su con-
traparte femenina, Tonacacihuatl, “La Señora de Nuestro 
Sustento” formaba la pareja divina primordial. Esta divini-
dad, conocida también como Ometecuhtli (“señor dos”) 
y Omecihuatl (“señora dos”)17, residía en el último cielo y 

7 Anders, Jansen, 1996, p. 15.
8 Anders, Jansen, 1996, p. 19.
9 Fábrega 1899, pp. 13-14, en: Anders, Jansen, 1996, p. 19.
10 Códice Vaticano A, fol. 4v.
11 Humboldt, 1986.
12 Anders, Jansen, 1996, pp. 22-23.
13 Fue probablemente en el año 1562. Para la argumentación al respecto véase: Anders, Jansen, 1996, p. 29.
14 Anders, Jansen, 1996, p. 30.
15 Anders, Jansen, 1996, p. 32.
16 Aparece dos vecez en el códice: Códice Vaticano A, fol. 1 v. y una imagen casi igual en el fol. 12 v.
17 A la pareja suprema los nahuas se referían también con otros nombres: Tonacatecuhtli y Tonacacihuatl (“señor de nuestra carne” y “señora de nues-

tra carne”) o Citlallatonac y Citlalicue (“el que hace brillar las estrellas” y “la falda de estrellas”).



307VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

dio principio al mundo y a los dioses18. De ella provenía 
también la vida de cada hombre ya que, como apuntó en 
sus obras Sahagún, la vida del niño recién nacido prove-
nía precisamente de Omeyocan, la residencia de la Pareja 
Suprema19. 

La Pareja Suprema era considerada, pues, la fuente de 
toda la vida en la tierra. No obstante, al mismo tiempo, 
no recibía ningún culto particular durante las fiestas del 
año ritual, ni tenía su propio templo. Como deidad tan 
alejada de la tierra como la describen los mitos, no se ocu-
paba de los problemas secundarios relacionados con el 
funcionamiento del mundo y por lo tanto, no se le rendía 
ningún culto particular. Aunque en la obra de Pignoria 
la imagen de Tonacatecuhtli aparece como una pintura 
independiente, vale la pena destacar que en el Vaticano 
A forma parte de un contexto mucho más amplio, que 
representa las ideas acerca de la estructura del universo 
y de los más allá indígenas. En realidad, para entender 
el contenido referido en su totalidad hay que tratar los 
tres folios siguientes como las partes de una sola imagen 
ordenada verticalmente: por debajo de Tonacatecuhtli se 

ven los pisos celestes. Luego está representada la superficie 
de la tierra y por debajo de ella los nueve pisos del infra-
mundo. En el último de ellos, viven cuatro parejas de las 
divinidades de la muerte. Estas parejas también aparecen 
en la obra de Pignoria, pero en un orden completamente 
mezclado, sin un vínculo cualquiera con la imagen de To-
nacatecuhtli, del cual además están separadas por la ima-
gen y los comentarios acerca de Quetzalcoatl.

En los comentarios del primer folio podemos leer so-
bre Omeyocan, el lugar de la dualidad. Sin embargo, hay 
que subrayar que los glosistas malinterpretan este nombre 
asociándolo con el lugar de residencia del dios creador 
“de triple dignidad20”, haciendo pues una obvia referencia 
a la Santísima Trinidad de la religión cristiana. Lo mismo 
repite Pignoria describiendo el dios como “Creatore de 
tutto”, quien está viviendo en el lugar “Che noi chiamia-
mo Cieli” y que es “Signore de tre dignita” y el cual pode-
mos reconocer como “Misterio della Santissima Trinita”. 
El autor menciona también “una simile imagine” en la 
Tabla isiaca21 (Fig. 2). Encontrar las imágenes parecidas en 
las dos obras es muy difícil, pero el sentido del término 

Fig. 1  Tonacatecuthli, Cartari, 1624, p. 548; Códice Vaticano A, fol. 1 v.

18 Historye du Mexique 2005, p. 103; Historia de los mexicanos por sus pinturas, 2005, pp. 23-24.
19 Códice Florentino, VI, p. 206.
20 Anders, Jansen, 1996, p. 45.
21 Pignoria, 1624 [1615], p. 549.



308 “LOS DIOSES MEXICANOS” EN LA SECONDA PARTE DELLE IMAGINI DE GLI DEI INDIANI (1615)... 

“similitud” parece diferente. Tanto los dioses del Códice 
Vaticano V como las figuras de la Mesa Isiaca para Pignoria 
presentaban el mismo nivel de exótismo y hermetismo. 
En este sentido eran similares para el autor. 

Vale la pena fijarse también en los jeroglíficos que apa-
recen a dos lados del dios mexicano. En uno de ellos con 
la figura de hombre con la cabeza de halcón podemos re-
conocer a Horus22. Es un dios que protege al faraón pero 
a veces también puede ser su representación simbólica23.
(Fig. 3) El segundo jeroglífico nos muestra una ofrenda 
aunque en las cartas del tratado de Pignoria la ofrenda 
aparece entre las representaciones de los “Dioses Mexica-
nos”, por la composición podemos relacionarla más bien 
con en el arte egipcio. (Fig. 4) En el jeroglífico se ve a un 
faraón bajado a una rodilla, con la ofrenda en las manos 
y con la corona doblada de Bajo Egipto (la roja) y de Alto 
Egipto (la blanca). El tipo iconográfico aunque aparece ya 
desde el principio del arte egipcio24 es característico para 
los Imperios Medio y Nuevo. Las figuras en los jeroglí-
ficos de Pignoria las podemos colocar entre la tradición 
iconográfica de la representación de ofrenda (Fig. 5) y un 
signo de la escritura egipcia del grupo de determinantes25 
que significa “hombre” y define otros jeroglíficos como 
relacionados con una persona26.

Las siguientes representaciones copiadas del Códice Va-
ticano A nos muestran cuatro parejas divinas del inframun-
do (Fig. 6). De acuerdo con las creencias mexicas, todos los 
muertos en el campo de batalla o en la piedra de sacrificio, 
tanto como las mujeres fallecidas en el primer parto conse-
guían el gran privilegio de acompañar al Sol en su trayecto 
diurno por el cielo. Los que murieron por causa del agua, a 
saber los ahogados, tocados del rayo, o fallecidos de enfer-
medades de bubas iban al reino del dios de la lluvia Tlaloc, 
llamado Tlalocan. Finalmente todos los demás iban a Mict-
lan donde sus cuerpos eran destrozados y aniquilados para 
permanecer para siempre en esta región oscura y lúgubre. 
No es pues de extrañar que los glosistas europeos del Códi-
ce Vaticano A, tiendan a asociar a este lugar con el infierno 
cristiano y a sus dueños con los diablos.

En el códiceas cuatro parejas aparecen en un orden 
vertical en una sola página correspondiente al noveno 
piso del inframundo. En la reproducción hecha por Pig-

Fig. 3  Un jeroglífico de la representación de Tonacatecuthli, Cartari, 1624, 
p. 548; Estatua del faraón Nectanebo II con Horus, la dinastía XXX, época 
tardía, Museo Metropolitano de Nueva York.

Fig. 2  La Tabla isiaca, Montfaucon, 1718-1724, II, tabl. 138; Pignoria, 1605, 
entre pp. 16 y 17.

22 Görg, 2004, p. 437.
23 Las representaciones más conocidas con Horus como protectór del faraón podemos mencionar la estatua de Jafra de la dinastía IV o la figura de 

Nectanebo II del Metropolitan Museum en Nueva York, Lipińska, 2008, p. 61-62; Luft, 2004, p. 428.
24 Primera representación de este tipo que conocemos es la estatua del faraón Pepy I, el soberano de la dinastía VI de la época tardía del Imperio 

Antiguo, Lipińska, 2008, p. 74.
25 Los jeroglíficos tenían un sistema en el que se mezclaban logogramas, signos consonánticos (simples, dobles, o más consonantes) y determinantes 

(signos que indicaban a qué familia conceptual pertenece una palabra, objetos personas etc.), Diringer, 1972 [1968], pp. 61-65; Davis, 1998 [1987], 
pp. 35-43.

26 Diringer, 1972 [1968], pp. 62; Davis, 1998 [1987], pp. 40.



309VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

noria las imágenes no sólo están separadas en unidades 
independientes, sino que también todas se ven como si 
estuvieran reflejadas en el espejo. Además, el orden en el 
que aparecen las parejas en la obra de Pignoria está com-
pletamente mezclado, mientras que la falta de colores de-
priva a las imágenes de una parte informativa importante.

La pareja que en la obra de Pignoria aparece como ter-
cera, en el Vaticano A es la primera y al parecer la más 
importante. Son el señor de Mictlan, Mictlantecuhtli y su 
contraparte femenina Mictlancihuatl. Mictlantecuhtli está 
representado sobre las fauces de la tierra27, mientras que 
Mictlancihuatl está sentada sobre una calavera humana. 
Como explica en su nota el glosista: “En aquel lugar del 
infierno creían que estaban estos cuatro dioses o demo-
nios principales, aunque uno de ellos era el superior, el 
que llamaban Tzitzimitl, que era el Mictlantecuhtli, el 
Gran Señor del Infierno”28. Además, el mismo autor ex-
plica que Tzitimitl es lo mismo que Lucifero, lo que hace 
la comparación con la religión católica aún más explícita. 
Mientras tanto, en la religión nahua con el nombre de 
tzitzimitl se denominaba a las divinidades de aspecto hue-
sudo29 frecuentemente identificadas con las estrellas, que 
podían bajar del cielo a la tierra para perjudicar a la gente, 
sobre todo a los niños30. En la mitología mexica estas divi-
nidades pertenecían a las tradiciones más antiguas, en las 
cuales tomaban forma de las deidades telúricas voraces, 
como Itzpapalotl o Cihuacoatl31.

La segunda pareja en la representación del Vaticano 
A son Ixpuztequi, “El del pie quebrado”, y su compañera 
Nexoxoche, “Que vomita sangre”. Ambos están sentados 
sobre los signos que son sus atributos y, a la vez, señalan 
sus nombres: un pie de gallo y un plato con sangre, res-
pectivamente. En la obra de Pignoria esta pareja aparece 
como la cuarta en orden. La tercera pareja en el orden 
del Vaticano A y también en la obra de Pignoria son Nex-
tepeua, “Que esparce ceniza”, cuya parte inferior consiste 
en un brasero, y Micapetlacolli, “Petate viejo de los muer-
tos”, cuyo nombre viene registrado por el petate en que 
está sentada. La cuarta de las parejas de los dioses de la 
muerte según el orden del Vaticano A y la primera de las 
representadas por Pignoria son Contemoc, “El que baja 
de cabeza”32 y Chalmecaciuatl, sentada sobre una calavera, 
al igual que Mictlanciuatl. El nombre de la diosa podría ser 
traducido como “Señora de los chachalmeca”, es decir, de 

Fig. 5  a.) Un jeroglífico de la representación de Tonacatecuthli, Cartari, 1624, 
p. 548; b.) Osiris y Seti I, Templo de Sethy I en Abidos, la dinastía XIX, Imperio 
Nuevo, Keel, 1996, fig. 374; c.) Amenhotep II, la dinastía XVIII, Imperio Nuevo, 
El Museo Egipcio de El Cairo d.) Tutmosis IV, la dinastía XVIII, Imperio Nuevo, 
El Museo Egipcio de El Cairo.

Fig. 4  Ofrenda, Cartari, 1624, p. 549.

27 Para otras representaciones gráficas de este elemento véase por ejemplo lám. 13 del Códice Borgia - el dios en la forma simbólica.
28 Traducción: Anders, Jansen, 1996, p. 49.
29 Véase también: Códice Magliabehciano, fol. 76 r.
30 Códice Florentino, VIII, pp. 34-35, Códice Borbónico, lám. 15.
31 Códice Borgia, lám. 34.
32 Códice Florentino, III, p. 41.



310 “LOS DIOSES MEXICANOS” EN LA SECONDA PARTE DELLE IMAGINI DE GLI DEI INDIANI (1615)... 

los sacerdotes sacrificadores, que debido al trabajo ejerci-
do gozaban de gran prestigio entre los mexicas33. De este 
modo su vínculo con la muerte sería obvio. Los cronistas 
sin embargo, traducen su nombre como “Mujer de los de 
Chalma” y la asocian con los mercaderes34. 

La imagen de la mujer divina redibujada por Pignoria, 
en el Vaticano A, forma parte de una narración sobre las 
cuatro épocas del mundo que en el acto de la creación 
precedieron a la actual (Fig. 7). El popularmente conoci-
do “mito de los soles” se encuentra registrado en muchas 
fuentes de diferentes tipos. Entre los más famosos se pue-
den enumerar: Anales de Cuauhtitlan (1945), Leyenda de los 
soles (1945), Historia de los mexicanos por sus pinturas (2005), 
la llamada “Piedra del Sol” o finalmente, el Códice Vaticano 
A35. Como todos estos relatos son en realidad transcripcio-
nes alfabéticas de la tradición oral no es de extrañar que se 
difieran entre sí en cuanto a tales detalles, como el orden 
de las épocas, el tipo de alimento de los seres humanos 
en cada periodo, etc. Probablemente por este motivo el 
Códice Vaticano A, es la única de las fuentes que atribuye la 
dominación sobre uno de los soles a la diosa Xochiquetzal, 
“Plumaje precioso”. De acuerdo con la ideología mexica Fig. 6  Cuatro parejas divinas del inframundo, Cartari, 1624, pp. 551-553.

Fig. 7  Xochiquetzal, Cartari, 1624, p. 554; Códice Vaticano A, fol. 7 r.

33 Durán 1967 [1587], I, pp. 30-31.
34 Durán 1967 [1587], I, p. 120, Códice Florentino, I, p. 43.
35 El mismo relato mítico estaba presente también entre otros pueblos indígenas mesoamericanos, y aparece por ejemplo en el libro sagrado de los 

mayas quiché, Popol Vuh.



311VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Xochiquetzal era una diosa joven asociada con la belleza ar-
tística, la sensualidad y el amor carnal36. Era patrona de los 
artistas, músicos, poetas-cantores, amas de casa y ahuiani-
me, es decir, muchachas jóvenes educadas y mantenidas 
por el Estado, cuyo papel era acompañar a los soldados 
solteros en varias fiestas religiosas37. El comentarista del có-
dice estaba al parecer familiarizado con estas características 
de la diosa, porque según informa, en esta época la gente 
fue destruída por entregarse demasiado al baile y los vicios. 

Lo interesante es que, mientras en la versión de Pig-
noria la diosa está representada no sólo fuera del contex-
to, sino también en una posición más bien “tradicional” 
(como si estuviera corriendo), en el Vaticano A, está des-
cendiendo boca abajo a la tierra, como las tzitzimime azte-
cas y los “diablos” cristianos38. Alrededor de ella se ven sus 
atributos principales, es decir las flores.

La época de Xochiquetzal fue también la época de la 
hegemonia de Tula, o Tollan, una ciudad gobernada por 
un sacerdote sabio llamado Topiltzin Quetzalcoatl. De 
acuerdo con los mitos39 era un héroe cultural concebido 
de una manera milagrosa por la mujer llamada Chimal-
man, quien al tomar el poder trasmitió a sus súbditos todo 
tipo de conocimientos científicos, artísticos y culturales 
que hicieron que los toltecas incluso muchos años des-
pués de la caída de su capital fuesen percibidos por otros 
pueblos indígenas como herederos de los logros de cultura 
y civilización más refinados. Quetzalcoatl abandonó tam-
bién la tradición de los sacrificios humanos40. 

En la imagen vemos la figura de Quetzalcoatl (Fig. 8) 
sobre la cumbre de la pirámide, pintado de negro (el color 
de los sumos sacerdotes) con los atributos del sacerdocio: 
espina e incensario. Vale al pena observar también las cru-

Fig. 8  Quetzalcoatl, Cartari, 1624, p. 554; Códice Vaticano A, fol. 7 v.

36 Para otros ejemplos de la iconografía de Xochiquetzal veáse lám. 19 del Códice Borbónico y lám. 59 del Códice Borgia.
37 Durán 1967 [1587], I, pp. 151-155, 193; Códice Florentino, II, pp. 70, 232, 239; IV, p. 7, Szoblik 2008, pp. 197-214.
38 Véase por ejemplo el siguiente comentario del glosista del códice acerca el mencionado señor de la muerte Tzontemoc: “Tzontemoc es el mismo 

que desciende boca abajo, aludiendo a la etimología que los doctores dan al diablo, es decir, deorsumcadens [cayendo de espaldas], al cual atribuyen 
el bajar de ese modo por las almas.”, en: Marteen, Jansen, 1997, p. 49.

39 Leyenda de los soles 1945, Códice Vaticano A, fol. 7 r.-7 v., Durán 1967 [1587], I, p. 14, entre otros.
40 lo que no les gustó a sus adversarios guiados por Tezcatlipoca. Como informa Durán (1967 [1587], I, p. 14) éstos lo emborracharon y le metieron 

en la cama a la mujer llamada Xochiquetzal. Cuando Topiltzin, quien había jurado vivir en la castidad, despertó por la mañana al lado de la mujer, 
decidió marcharse de Tula. Con su salida empezó una serie de acontecimientos que finalmente llevaron a la caída de la ciudad y el fin de la época 
patrocinada por Xochiquetzal.



312 “LOS DIOSES MEXICANOS” EN LA SECONDA PARTE DELLE IMAGINI DE GLI DEI INDIANI (1615)... 

ces en su capa que parecen ser una intromisión cristiana. 
En esta representación también podemos buscar la rela-
ción con el arte egipcio, la cual nos da el atributo del dios 
–el bastón–. Este objeto es muy parecido con el cayado 
(Heka), que fue uno de los símbolos del poder del faraón, 
al lado dellátigo (Nejej) y el cubierto de la cabeza con pa-
ñoleta (Nemes)41.

La última de las imágenes redibujadas por Pignoria 
(Fig. 9) proviene de la parte adivinatoria del Códice Vati-
cano A. Estos calendarios utilizados por los indígenas para 
pronosticar las fechas más adecuadas para la realización de 
varias actividades, como bautismo, nupcias, viajes, guerras 
y muchas otras eran llamados en nahuatl tonalpohualli, es 
decir, “la cuenta de días/destinos”. Se componían de los 
números de 1 a 13 combinados con veinte signos de día, 
lo que en conjunto daba el ciclo completo de 260 días. 
Cada combinación de número y signo estaba asociada con 
una divinidad que la patrocinaba, y cada trecena estaba 
controlada por un grupo de dioses que en el calendario 
se representan en la parte central de los folios. La imagen 
discutida proviene de la trecena 1-Viento, controlada por 
Chantico, “El fuego del hogar”. Vemos en ella al perso-
naje que podemos identificar con el sacerdote mítico de 
Tollan, Ce-Acatl Topiltzin Quetzalcoatl. Lo confirman los 
atributos de penitencia en sus manos: una bolsa de copal 
y un manojo de hierbas. Otra vez la bolsa de sacerdote está 

decorada con el signo de la cruz mezclando los símbolos 
religiosos.

La creación de la obra de Pignoria fue posible gracias 
a varios factores. En el primer lugar hay que mencionar la 
presencia del Códice Ríos en la biblioteca vaticana. El otro 
factor muy importante fue la popularidad de los tratados 
iconográficos, que trataban de los dioses antiguos. Las pu-
blicaciones tenían forma  de diccionarios, enciclopedias o 
lexicones de iconografía. La primera obra que podemos 
localizar entre el arte y pensamiento medieval y renesan-
cista fue la Genealogia deorum gentilium (Genealogía de los 
dioses paganos) de Giovanni Boccaccio. El tratado está di-
vidido en quince libros y es una recopilación de historias 
tomadas de la mitología griega. El autor nos da también, 
una interpretación alegórico-filosófica de las personajes y 
leyendas escritas. Esta obra fue iniciada hacia 1350, aun-
que Boccaccio continuó corrigiendo la genealogía hasta su 
muerte en 1375. Fue uno de los libros de consulta más uti-
lizados entre escritores hasta bien avanzado el siglo XIX42.
La verdadera popularidad de los tratados iconográficos la 
podemos notar en el siglo XVI. Entres los más populares 
se puede mencionar la obra de Lilio Gregorio Giraldi, De 
deis gentium varia et multiplex historia in qua simul deorum 
imaginibus et cognomibus agitur, (Basilea, 1548), de Natale 
Conti, Mythologiae sive explicationis fabularum libri decem, 
(Venecia, 1551) y el mismo tratado de Vicenzo Cartari43.

Fig. 9  El sacerdote mítico de Tollan, Cartari, 1624, p. 554; Códice Vaticano A, fol. 31 r.

41  Wallis Budge, 1978 [1920], p. 238.
42  Seznac, 1995 [1940], pp. 220-224.
43  Seznac, 1995 [1940], pp. 229-241.



313VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

El factor siguiente fue la popularidad de los libros con 
emblemas44. El autor del primer libro de este tipo fue An-
drea Alciato quien publicó su tratado Emblematur Liber 
en Augsburgo en 153145. Mario Praz menciona la obra de 
Cartari en su catálogo de los libros emblemáticos, pero 
nos da la explicación “The work ins not an emblembook, 
it may be loosely described as an iconology”46, pero su re-
lación con este tipo de publicaciones parece muy clara. 

El último factor muy importante para la creación de la 
obra de Pignora fue la popularidad de los jeroglíficos en 
la Europa rensancista y barroca47. Empezó con el descu-
bierto de la obra de Horapolo Hieroglyphica por Cristoforo 
Buondelmonte. Un manuscrito griego fue adquirido en 
1419 en Andros. La obra despertó gran interés entre los 
humanistas florentinos48. Hasta el final del siglo XVI la 
obra de Horapolo tuvo cerca de treinta ediciones y traduc-
ciones al latín, frances, italiano y alemán49 (Fig. 10). En 
1556 en Basilea Pierio Valeriano publicó otro tratado im-
portante Hieroglyphica sive de sacris Ægyptiorum aliarumque 
gentium literis. En este libro los jeroglíficos están relaciona-
dos con los símbolos de los bestiarios medievales y el Phy-
siologus atribuido a Epifanio50. En las épocas rensancista 
y barroca la interpretación errónea de los jeroglíficos fue 
común51. Lorenzo Pignoria como un anticuario y filólogo 
estaba muy interesado en Egipto, sus monumentos y los 
jeroglíficos. Fue el autor del libro monográfico publica-
do en 1605, que trató de la Tabla isiaca52. El texto tiene 
un carácter crítico e iconográfico, y es la continuación de 
las publicaciones de este tipo, que empezaron a aparecer 
desde la mitad del siglo XVI. Como los demás mitógrafos 
también Pignoria estaba fascinado por las creaciones hí-
bridas del panteón egipcio como por ejemplo Anubis53, la 
figura humana con la cabeza de chacal. No es de extrañar 
entonces que también las representaciones exóticas de los 
dioses mexicanos fueron fascinantes para él y que decidió 
añadir la nueva parte con sus imágenes al tratado de Vi-
cenzo Cartari.

Fig. 10  Grabado de Horapollo, Horapollo, 1554.

44  Sobra la populardidad de los libros de embelmas en las bibliotecas jesuitas en America del Sur: Kubiak, 2015, p. 57.
45  Praz, 2005 [1939], p. 26; sobre las ediciones españolas de Alciato y su influencia en el arte: Sebastián, 1993, pp. 21-26.
46  Praz, 1964 [1939], p. 298.
47  Sobre la popularidad de Egipto entre la nobleza colonial véase: Eichmann, 2014, pp. 85-111.
48  Sokolski, 2003, pp. 18-19; Barasch, 2003, p. 166.
49  Sokolski, 2003, p. 23.
50  Praz 2005 [1939], p. 26.
51  Barasch, 2003, pp. 165-190.
52  Pignoria, 1605.
53  Curran, 2003, p. 123.



314 “LOS DIOSES MEXICANOS” EN LA SECONDA PARTE DELLE IMAGINI DE GLI DEI INDIANI (1615)... 

BIBLIOGRAFÍA

Anales de Cuauhtitlán (1945), en: Códice Chimalpopoca, trad. del náhuatl 
por Primo Feliciano Velázquez, IIH, UNAM, México.

Anders, Ferdinand y Jansen, Marteen (1996), Religión, costumbres e histo-
ria de los antiguos mexicanos. El libro explicativo del llamado Códice 
Vaticano A., México, Fondo de Cultura Económica.

Barasch, Moshe (2003), Renaissance Hieroglyphics, en: Hieroglyphen. 
Stationen eine randeren abendländischen Grammatologie, Aleida 
Assmanny y Jan Assmann (eds.), München, Wilhelm Fink 
Verlag, pp. 165-190.

Códice Borbónico (Codex Borbonicus) (Y 120). Bibliothèque de l’Assemblée 
Nationale, París.

Códice Borgia (1993), F. Anders, M. Jansen y L. Reyes García (eds.). Graz 
- Madrid - México, ADEVA - FCE.

Códice Florentino, Sahagún, Bernardino de, Florentine Codex. General 
History of the Things of New Spain, De Arthur J. O. Anderson y 
Charles E. Dibble (eds.), The School of American University of 
Utah, Santa Fe (New Mexico), 1953-1982.

Códice Magliabechiano (s.f.) ADEVA; Graz. Fuente electrónica: http://
www.famsi.org/research/graz/magliabechiano/index.html 
[30.12.2011].

Códice Vaticano A, F. Anders, M. Jansen y L. Reyes García (eds.). Graz 
- Madrid - México, ADEVA - FCE, 1996.

Curran, Brain A. (2003), The Renaissance Afterlife of Ancient Egypt (1400-
1650), en: The Wisdom of Egypt: changing visions through the ages, 
Peter Ucko, Timothy Champion (eds.), London, Left Coast 
Press, pp. 65-99.

Davis, W. V., Egipskie hieroglify, trad. Maciej G. Witkowski, Warszawa, 
Wydawnictwo RTW, 1998 [1987].

Diringer, David, Alfabet czyli klucz do dziejów ludzkości, trad. Wojciech 
Hensla, 1972 [1968].

Durán, Diego, Historia de las Indias de la Nueva España e islas de Tierra 
Firme, 2 tomos, México, Porrúa, 1967 [1587].

Eichamnn, Andrés (2014), “De traviesos y eruditos egitómanos char-
queños”, Classica Boliviana. Revista de la Sociedad Boliviana de 
Estudios Clásicos, n. 6, pp. 85-111.

Görg, Manfred, Bogowie i bóstwa, en: Egipt. Świat faraonów, Regine 
Schulz, Matthias Seidel (eds.), Kolonia, Könemann, 2004, pp. 
433-449.

Historia de los mexicanos por sus pinturas, en: Teogonía e historia de los mexi-
canos. Tres opúsculos del siglo XVI, Ángel Ma. Garibay K. (ed.), 
México, Porrúa, 2005.

Historye du Mexique, en: Teogonía e historia de los mexicanos. Tres opúsculos 
del siglo XVI, Ángel Ma. Garibay K. (ed.), México, Porrúa, 2005.

Horapollo, Hieroglyphica, trad. Johann Herold, Basilea: Petri, 1554.

Humboldt, Alexander von (1986), Aportaciones a la antropología mexica-
na, México, Editorial Katún.

Keel, Othmar (1996), Die Welt der altorientalischen Bildsymbolik und das 
Alte Testament. Am beispiel der Psalmen, Gottingen: Veanden-
hoeck und Ruprecht.

Kubiak, Ewa (2015), Literaturaartísticaen las bibliotecasjesuitas de losvirrei-
natos del Perú y Nueva Granada, en: América: cultura visual y rela-
cionesartísticas, Rafael López Guzmán, Yolanda Guasch Marí, 
Guadalupe Romero Sánchez (eds.), Granada, Universidad de 
Granada, pp. 51-58.

Lipińska, Jadwiga (2009), Sztuka Starożytnego Egiptu, Warszawa, Arkady.

Luft, Ulrich (2004), Inny świat - wyobrażenia religijne, en: Egipt. Świat 
faraonów, Regine Schulz, Matthias Seidel (eds.), Kolonia, Köne-
mann, pp. 417-431.

McGrath, Robert (1962), “The «old» and «new» illustrations for 
Cartari’s Imagini dei Dei Degli Antichi. A Study of «paper ar-
cheology» in the Italian Renaissance”, Gazette des Beaux-Artes, 
104, vol. 59, pp. 211-226.

Montfaucon, Bernard de, L’antiquité expliquée et representée en figures, 
vols. 1-15, París, Florentin Delaulne, 1719-1724.

Pignoria, Lorenzo, Seconda Parte delle Imagini de gli Dei Indiani, en: Vi-
cenzo Cartari, Imagini degli Dei degli Antichi, Veneto, Apresso 
Evangelista Duechino, 1624 [1615], pp. 545-588.

Pignoria, Lorenzo (1605), Vetvstissimae tabvlae aeneae sacris aegyptio-
rum simulachris coelatae accurata explicatio in qua antiquissi-
marum superstitionum origines, progressiones, ritus ad barbaram, 
graecam, romanamque historiam illustrandam enarrantur, & multa 
scriptorum veterum loca qua explanantur, Venetijs, Apud Io. Anto. 
Rampazettus.

Praz, Mario (2005), Imágenes del Barroco. Estudios de emblemática, trad. 
José María Parreño, Madrid, Ediciones Siruela.

Praz, Mario, Studies in seventheenth-century imagery, Roma, Edizioni di 
Storia e Letteratura, 1964 [1939].

Sebastián, Santiago (1993), Alciato. Emblemas, Madrid: Akal.

Seznac, Jean, The Survival of the Pagan Gods. The Mythological Tradition 
and Its Place in Renaissance Humanism and Art, trad. B.F. Sessions, 
Princeton, Princeton University Press, 1995 [1940].

Sokolski, Jacek, Wstęp, en: Horapollon, Hieroglify, trad, Jerzy Korczak, Wrocław, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, 2003, pp. 5-29.

Szoblik, Katarzyna (2008), “La Ahuiani, flor preciosa o mensajera del 
diablo? La vision de las Ahuianime en las fuentes indigenas 
y cristianas”, en: Itinerarios, vol. 8, Warszawa, Wydawnictwo 
Uniwersytetu Warszawskiego, pp. 197-214.

Wallis Budge, Ernest, An Egyptian Hieroglyphic Dictionary, vol. 1., New 
York, Dover Publications, 1978 [1920].



315VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Q“¿Qué es la América?  

Es acaso ésta la primera vez que vamos a preguntarnos 
quiénes eran cuando nos llamaron americanos, y quié-
nes somos cuando argentinos nos llamamos.

¿Somos europeos? –Tantas caras cobrizas nos desmienten.

¿Somos indígenas? –Sonrisas de desdén de nuestras 
blondas damas nos dan acaso la única respuesta.

¿Mixtos? –Nadie quiere serlo, y hay millares que ni 
americanos ni argentinos querrían ser llamados.

¿Somos Nación? –¿Nación sin amalgama de materiales 
acumulados, sin ajuste ni cimiento?

¿Argentinos? –Hasta dónde y desde cuándo, bueno es 
darse cuenta de ello”.

Domingo F. Sarmiento, Conflicto y armonías de las razas 
en América, 18831. 

INTRODUCCIÓN

Con las preguntas del epígrafe el intelectual y político 
argentino del s. XIX abre un texto tardío sobre las razas y 
su relación con la cultura argentina en el contexto ameri-
cano. Quien había planteado, en 1845, la lucha entre ci-
vilización y barbarie como el dilema central al que debían 

“MESTIZO”… ¿HASTA DÓNDE Y DESDE CUÁNDO?
LOS SENTIDOS DEL TÉRMINO Y SU USO 

EN LA HISTORIA DEL ARTE

CARLA GARCÍA - MARTA PENHOS / ARGENTINA

enfrentarse las repúblicas emancipadas de España, adver-
tía cuarenta años más tarde, cuando las oleadas inmigra-
torias estaban cambiando drásticamente el perfil social y 
cultural de la Argentina, que la imposición de los cánones 
de vida europeos, lejos de significar una solución, agrega-
ba más confusión al problema identitario que la aquejaba 
desde su nacimiento.

También en torno de la identidad, esta vez de la produc-
ción artística colonial, gira el uso del adjetivo “mestizo”. 
Aplicado a palabras como “arte” o “estilo” ha suscitado 
desde hace mucho tiempo debates encendidos dentro de 
la historia del arte. Sin embargo, ha logrado establecerse 
con un notable grado de aceptación, incluso en ámbitos 
que desbordan la disciplina, como son el turismo o la pre-
servación del patrimonio. Es por ello que consideramos 
oportuno indagar “hasta dónde y desde cuándo”, es decir 
bucear en sus orígenes y desentrañar los diversos sentidos 
que se le asignaron, esclareciendo las razones de su arraigo 
para contribuir a identificar sus alcances y sus límites. 

Comencemos por la semántica. Para Covarrubias, 
“Mestizo” tiene claramente un sentido biológico: “el que 
es engendrado de diversas especies de animales, del verbo 
misceo, es, por mezclarse”. Si vamos a “Mezcla”, el diccio-
nario nos brinda más elementos para comprender el uso 
de estos vocablos en la época colonial: “La incorporación 
de una cosa líquida con otra, o la contextura de diversas 
colores en los paños, y mezcla de cal y arena”. “Mezclar: 
es juntar cosas diversas, que llama el Italiano mesa lança. 

1  Domingo F. Sarmiento, Conflicto y armonías de las razas en América, Buenos Aires, Ostwald, 1883, Prolegómenos, p. 14.



316 “MESTIZO”… ¿HASTA DÓNDE Y DESDE CUÁNDO?...

Mezclarse los linages, quando se confunden unos con 
otros, que no son de una misma calidad: y decimos estar 
una cosa sin mezcla, quando está pura. Dixose del verbo 
Latino miscere”2. En un periodo en el que incluso algunas 
ordenanzas de pintores, como es el caso de la de México 
de 1555, prescribían la pureza de sangre para el ejercicio 
del oficio, es claro que, en relación con los seres huma-
nos, la mezcla tenía connotaciones negativas. Es sabido 
que durante la colonia “mestizo” designaba en especial 
al hijo de español e indígena, con una carga despectiva 
por la situación ambigua y desventajosa en que se halla-
ba, por no pertenecer, de acuerdo al derecho indiano, a 
la república de los españoles ni a la de los indios. Dice 
Chocano que se advierte en la obra de Garcilaso la pro-
mesa no cumplida de una síntesis entre dos mundos, el 
de su madre como “bien perdido” y el de su padre como 
bien que no se alcanza nunca cabalmente3. Las pinturas 
de castas son la representación visual más elocuente de las 
elucubraciones sobre la mezcla racial surgidas en los círcu-
los criollos novohispanos a partir de la segunda mitad del 
s. XVIII. Como indica Katsew, la ideología subyacente en 
ellas no condenaba la mezcla, siempre que interviniera un 
español, ya que eso garantizaba el blaqueamiento y por lo 
tanto el mejoramiento de una sociedad en la que predo-
minaban las “castas”4.

Pese a este origen poco prometedor, desde los inicios 
del s. XX “mestizo” y “mestizaje” lograron revertir su va-
lencia negativa, tornándose en una de las claves explicati-
vas de la cultura latinoamericana. Los textos enmarcados 
en la amplia corriente americanista de proyección con-
tinental fueron sus vías de difusión por excelencia. Ani-
maba a sus autores la búsqueda de fuentes filosóficas y 
epistemológicas alternativas al positivismo del XIX, y la 
necesidad de delinear proyectos nacionales integradores 
de las tradiciones locales. Sobre el fondo de los escritos 
esotéricos en boga en Europa y la filosofía de Oswald 
Spengler se inscribe el éxito del Ariel del uruguayo José 
Enrique Rodó5, con su afirmación de un espiritualismo 
de origen latino (más precisamente hispánico) enfrentado 
al materialismo anglosajón. Las obras de Luis Valcárcel y 

José Uriel García en Perú, el llamado “nacionalismo cul-
tural” de Ricardo Rojas en la Argentina, el movimiento 
indigenista en México con José de Vasconcelos a la cabeza, 
abrevan en fuentes comunes, pese a las notables diferen-
cias que, sobre todo en el plano ideológico y político, pue-
den señalarse. En ellas aparece, recurrentemente y bajo 
distintas formulaciones, la tesis fusionista de la identidad 
americana como resultado de la unión entre lo español 
y lo indígena. Durante la primera mitad del s. XX y más 
allá, el americanismo abonó el campo para que florecie-
ran los trabajos sobre arquitectura y arte coloniales, un 
área despreciada por los intelectuales decimonónicos, y a 
su vez estos trabajos nutrieron muchos estudios históricos 
y sociológicos, brindando sustentos a la idea de una cultu-
ra caracterizada por la mezcla. 

“MESTIZO” EN LA HISTORIA DEL ARTE 
COLONIAL: PRIMER CAPÍTULO 

En la historia del arte colonial, “mestizo” entró de la 
mano de Ángel Guido, quien incrustó el término en el 
canónico paradigma de los estilos conservando aquella 
matriz racial de origen, en la medida en que las expresio-
nes del “estilo mestizo” son producto de dos componentes 
que se unen. Tanto Fusión hispano-indígena en la arquitectura 
colonial6, como su conferencia “El estilo mestizo o criollo 
en el arte de la colonia”7 fueron textos de enorme difu-
sión, comentados y citados en trabajos de investigación, 
ensayos y artículos periodísticos. Pero no solo por medio 
de la escritura los planteos fusionistas lograron penetrar 
en el ámbito de la cultura latinoamericana. Montini8 ha 
mostrado las múltiples acciones de Guido como promotor 
de un arte americano a tono con los tiempos modernos. 
Entre ellas hay que destacar las obras arquitectónicas que 
realizó bajo el estilo “neocolonial” y su colaboración en la 
creación del Museo Histórico Provincial de la ciudad de 
Rosario en 1936, del cual fue director artístico y al que en 
parte donaría y en parte vendería la colección de pintura 
colonial que tenía con su hermano Alfredo. 

2 Covarrubias, Sebastián de (1611), Tesoro de la lengua castellana o española, Madrid, Luis Sánchez impresor, pp. 548-548r. 
3 Chocano Mena, Magdalena, La América colonial (1492-1763). Cultura y vida cotidiana, Madrid, Síntesis, 2000, p. 9.
4 Katsew, Ilona, Casta Paintings: Images of Race in Eighteenth-Century México, cap. II, New Haven: Yale University Press, 2004.
5 Rodó, José Enrique (1900), Ariel, Madrid, 1919.
6 Guido, Ángel, Fusión hispano indígena en la arquitectura colonial, Rosario, La Casa del Libro, 1925.
7 “El estilo mestizo o criollo en el arte de la Colonia”, en Academia Nacional de la Historia, Congreso Internacional de historia de América, Tomo III, 

Buenos Aires, 1938, pp. 474-494. Ver también Redescubrimiento de América en el arte, Santa Fe, Universidad Nacional del Litoral, 1940.
8 “Coleccionismo e historiografía. Ángel Guido y la colección de arte colonial del Museo Histórico Provincial de Rosario”, Rosario, Anales del Museo 

Histórico Provincial de Rosario “Dr. Julio Marc”, 2011, pp. 17-76. 



317VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 1  Español. Yndia Serrana o cafeada. Produce Mestiso. De la serie 
de lienzos encargados por el virrey D. Manuel Amat y Junyent, c. 1750. 
Museo de Antropología, Madrid.



318 “MESTIZO”… ¿HASTA DÓNDE Y DESDE CUÁNDO?...

Como planteáramos en trabajos anteriores9, Guido 
sustentó su propuesta en las ideas de Rojas, en especial las 
vertidas en Eurindia10 acerca de una identidad americana 
que se funda en la convergencia y síntesis de la civilización 
europea y la herencia autóctona simbolizadas en el nom-
bre de un nuevo continente mítico. Pero además se nutrió 
del formalismo, encontrando en las obras de Wölfflin y 
Worringer11 las bases metodológicas para reaccionar con-
tra “la angosta visión positivista de la historiografía de 
arte”12 y contra una estimativa basada en criterios clasi-
cistas. No obstante, ajustó su propuesta a los recorridos 
tradicionales y evolutivos de la historia del arte occidental, 
al evaluar el papel del artífice indio en la colonia por sus 
avances desde la “imitación” hasta la “creacion” por sobre 
las formas hispanas, proceso que finalmente acabó por fa-
vorecer la constitución de un estilo:

Pero de esa imitación simple e ingenua, se pasó, subterránea-
mente, sin advertirlo el artista mismo, a la interpretación, es 
decir, a la “exteriorización” de su propia “voluntad de forma 
criolla” a través del arte imitado o recordado. Allí pues, sur-
gió el arte criollo o mestizo. Incipiente, tereo, informe en el 
siglo XVI. Más consciente, algo más flexible, pero aún inde-
ciso en el XVII. Brillante y excluyente en el XVIII13.

Otro argentino, Martín Noel, desde su conferencia 
pionera sobre “Arquitectura colonial” en 191414, y el pe-
ruano Felipe Cossio del Pomar15 participan también a esta 
etapa de recuperación del arte y la cultura coloniales. Am-
bos desplegaron en sus textos una profusa terminología 
para designar las obras bajo estudio, apuntando insisten-
temente a las ideas de “fusión”, “convivencia”, “alianza”, 
“maridaje”, “crisol”, “hibridez”, “amestizamiento”. Los 
resultados de la mezcla en América, y sus antecedentes 
en España, son compuestos y variados: se trata de obras, 

9 Bovisio, María Alba y Marta Penhos, “La construcción de América en la obra de Ricardo Rojas y Ángel Guido”, Actas de las III Jornadas de Historia 
Moderna y Contemporánea, Facultad de Humanidades y Artes, Universidad Nacional de Rosario, Rosario, 2002; “La ‘invención’ del arte indígena”, 
en Bovisio, M. A. y M. Penhos (coords.), Arte Indígena: categorías, prácticas, objetos, Córdoba, Encuentro Grupo editor/ Facultad de Humanidades, 
Universidad Nacional de Catamarca, Colección Con-textos Humanos 3, 2010.

10 Rojas, Ricardo, Eurindia, Buenos Aires, La Facultad, 1924.
11 Telesca, Ana María, Laura Malosetti y Gabriela Siracusano, “Impacto de la ‘moderna’ historiografía europea en los primeros relatos de la his-

toria del arte argentino”, (In)disciplinas: estética e historia del arte en el cruce de los discursos. XXII Coloquio Internacional de Historia del Arte, México, 
IIE - UNAM,1999; Funes, Ofelia, “La Kunstwollen y la segunda emancipación americana”, Europa y Latinoamérica. Artes visuales y música, III 
Jornadas de Estudios e Investigaciones [CD-ROM], Instituto de Teoría e Historia del Arte “Julio E. Payró”, UBA, Buenos Aires, 1998; Montini, 
Pablo, “Coleccionismo e historiografía...”, op. cit.

12 Guido, Angel, “Estudio Histórico y Estético”, Exposición de Arte Religioso Retrospectivo, Rosario, Museo Histórico Provincial, 1941, p. 40.
13 Guido, Ángel, “El estilo mestizo…”, op. cit., p. 475.
14 Noel, Martín, Véase Sin firma, “Conferencias. Museo Nacional de Bellas Artes. Sexta Conferencia del Curso. «La arquitectura colonial»”, La 

Nación, martes 22 de septiembre de 1914, p. 7.
15 El primer texto de Cossio sobre pintura cuzqueña es su tesis doctoral de 1922, Historia crítica de la pintura en el Cuzco.

Fig. 2  Fusión hispano - indígena en la arquitectura colonial de Ángel Guido, 
1925, portada.



319VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

procesos, culturas, en fin, “indohispánicas”, “hispano-lati-
nas”, “hispano-barrocas”, “indoamericanas”16.

 A pesar del fuerte sesgo espiritualista de estos autores 
–Noel se enfrenta en forma explícita al “cientificismo”17– 
la base racial del mestizaje se mantiene, ya que la misión 
que los alienta es “cobijar los ideales raciales del devenir 
artístico de América” frente a lo que perciben como una 
“desconcertante invasión internacional” en materia artís-
tica18.

Vale la pena consignar el término tequitqui propuesto 
por el español José Moreno Villa19 para el caso novohis-
pano y que fue muy divulgado por la historiografía mexi-
cana. En la época de su publicación el texto de M. Villa 
fue saludado como “el primer ensayo para calificar un 
estilo indígena que subsistió en la colonia”20. La palabra 
en nahuátl es el equivalente de “mudéjar”, el musulmán 
vasallo de España durante la reconquista, ya que significa 
“tributario” y se extiende a la situación del indígena en 
la colonia. Para el autor lo propiamente indio aparece en 
la técnica de labrado y en la iconografía, que al mismo 
tiempo mantiene las reminiscencias góticas y platerescas. 
Uno de los ejemplos más claros es el de las cruces atriales 
de los atrios conventuales (Acolman, Atzacoalco). En la 
conformación de este estilo no recae sobre la figura del 
artífice indio el mismo sentido de resistencia que concibe 
Guido. M. Villa imagina una participación nativa azarosa 
o casual: “el escultor indígena introduce en las imágenes 
católicas algún símbolo idolátrico, por atavismo o “por si 
acaso”21. Menos comprometido con ideales identitarios, 
tampoco echa mano de la Kunstwollen de Worringer, clave 
en el planteo de Guido. 

“MESTIZO” EN LA HISTORIA DEL ARTE 
COLONIAL: SEGUNDO CAPÍTULO 

El texto de Harold Wethey, Colonial Architecture and 
Sculpture in Peru22, y los trabajos sucesivos de los bolivianos 
José de Mesa y Teresa Gisbert a partir de mediados de 
siglo contribuyeron decisivamente a consagrar el uso de 
“mestizo” asociado a “arte y “estilo”. Como ya señalamos 
en otro trabajo, estos y otros autores, representantes de 
una nueva generación de investigadores, encontraron en 
los Anales de Buenos Aires, cuyo primer número salió en 
1948, un espacio privilegiado para el debate sobre los ob-
jetos, enfoques y categorías utilizadas en nuestro campo23.
El viraje hacia una perspectiva sistemática y rigurosa en los 
estudios sobre arte y arquitectura coloniales introdujo una 
cuña en la indiscutida primacía de la noción de mestizaje, 
que no llegó a afectar, sin embargo, su poder de atracción 
sobre historiadores, coleccionistas y museólogos. 

Llegarían finalmente los años sesenta, un momento de 
reflexión sobre la categoría de “arte mestizo”. Un indicio 
a considerar es la encuesta convocada desde Caracas por 
Graziano Gasparini sobre “la significación de la arquitec-
tura barroca hispanoamericana” en 1964, desde el Bole-
tín del Centro de Investigaciones Históricas de Caracas24.
La pregunta número siete, que indagaba puntualmente: 
¿Qué opina del término “arquitectura mestiza” utilizado 
para definir determinadas manifestaciones arquitectóni-
cas realizadas en ese período?, obtuvo respuestas breves 
pero discordantes. 

Mesa y Gisbert, que acababan de publicar en Buenos 
Aires Historia de la pintura cuzqueña25 extendiendo el térmi-

16 Cossio del Pomar, Felipe, “La pintura colonial cusqueña”, en Cuadernos Americanos, año IX, vol. 53, no 5, México, 1950, pp. 171-183; Noel, Martín, 
“El arte en el Descubrimiento y Conquista de América” en Palabras en Acción, Buenos Aires, Peuser, 1945, pp. 135-145;  Noel, Martín, Fundamentos 
para una estética nacional, Buenos Aires, Peuser, 1926, p. 160. De Cossio ver también Pintura colonial. Escuela cuzqueña, Cuzco, HG Rozas editores, 
1928.

17 Noel, Martín, Fundamentos…, p. 92.
18 Noel, Martín, ibídem, pp. 10-11.
19 Moreno Villa, José, (1942), La escultura colonial mexicana, México, FCE, 1986.  
20 Toscano, Salvador, “Escultura colonial mexicana de José Moreno Villa”, Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, vol. III, n. 9, México, UNAM, 

1942, p. 107.
21 Moreno Villa, José, op. cit., 1942, p.11.
22 Wethey, Harold, Colonial Architecture and Sculpture in Peru, Cambrigde, Harvard University Press, 1949.
23 Penhos, Marta, “De categorías y otras vías de explicación una lectura historiográfica de los Anales del Instituto de Arte Americano e Investigacio-

nes Estéticas de la Universidad de Buenos Aires. (1948-1971)”, Manierismo y transición al Barroco. Memoria del III Encuentro Internacional sobre Barroco, 
Pamplona, Fundación Visión Cultural/Servicio de Publicaciones de la Universidad de Navarra, 2007.

24 “Encuesta sobre la significación de la arquitectura barroca hispanoamericana”, Boletín del Centro de Investigaciones Históricas y Estéticas de Caracas, 
enero 1964, pp. 9-42.

25 De Mesa, José y Teresa Gisbert, Historia de la Pintura Cusqueña, Buenos Aires, Instituto de Arte Americano e Investigaciones Estéticas, UBA, Fa-
cultad de Arquitectura y Urbanismo, 1962.



320 “MESTIZO”… ¿HASTA DÓNDE Y DESDE CUÁNDO?...

no “escuela mestiza” más allá de la arquitectura, desglosa-
ron el término de la condición netamente racial de los ha-
cedores, para plantearlo como hibridación de formas espa-
ñolas con formas indígenas. Otros más imprecisos, como 
Carlos Arbeláez Camacho, vieron en el concepto una 
“metáfora” sobre la esencia de América Hispánica y de su 
creación plástica propia, dejando entrever la persistencia 
de las ideas de Guido y su concepción del “estilo mesti-
zo” como la “primera escuela americana”. La contienda 
entre Emilio Harth-Terré y George Kubler –a la cual hace 
referencia directa Arbeláez Camacho– es palpable en las 
opiniones de ambos historiadores. El peruano defiende 
un sentido vasto del término aplicado a “gentes de san-
gre mediatizada” que, independientemente de la etnia a 

26 Buschiazzo, Mario, Historia de la Arquitectura Colonial en Iberoamérica, Buenos Aires, Emecé, 1961, p. 106.
27 Buschiazzo, Mario, “El problema del arte mestizo”, Anales del Instituto de Arte Americano e Investigaciones Estéticas, Buenos Aires, Instituto de Arte 

Americano, 1969.
28 Penhos, Marta, “De categorías y otras vías de explicación…”, op. cit., pp. 171-172. 
29 Buschiazzo, Mario, Estudios de arquitectura colonial hispano americana, Buenos Aires, Kraft, 1944, p. 106.

la que pertenecen, evolucionan en un nuevo ambiente 
histórico, mientras que, para Kubler, “mestizo” constituye 
una inadecuada intrusión de lo racial para comprender 
formas arquitectónicas. Lo considera un término engaño-
so, ya que sugiere la sujeción de la arquitectura a “leyes 
biológicas”. 

El caso de Mario Buschiazzo, otro de los participantes 
de la encuesta, suscita una reflexión al margen; respecto 
de la misma provee un comentario poco polémico al in-
dicar que el concepto es apropiado para dar cuenta de 
la fusión de elementos de distintas procedencias que dan 
lugar a algo diverso, “independizado ya de los puntos de 
partida”. Sin embargo el autor, quien utilizó con frecuen-
cia el término “fusión” en sus libros de arquitectura, afir-
mando que “los artistas de esta parte del Virreinato del 
Perú consiguieron dar un acentuado carácter hasta formar 
una auténtica escuela regional de arquitectura hispano-in-
dígena”26, va a mermar esta postura asertiva en un artículo 
de 1969 publicado en la revista Anales, titulado “El proble-
ma del arte mestizo”27. En él revisa la mayor preocupación 
de los historiadores de la arquitectura colonial, el de la 
relación entre la construcción cristiana y la iconografía 
indígena presente en la ornamentación, y relativiza una a 
una las líneas interpretativas por las que había transitado 
el problema hasta ese momento. En primer lugar, cues-
tiona la sobredimensión dada a la decoración de motivos 
del repertorio fito y zoomorfo en la arquitectura y señala 
la presencia de algunos elementos no necesariamente ori-
ginarios de América. Asimismo, discute la especificidad 
dada a la técnica de talla en tanto propia del continente, 
dado que esta podría ser localizada en otras culturas. Y 
vuelve sobre uno de los aspectos más controvertidos del 
tema: no hay que confundir lo étnico con lo estético28. 
En particular, se ocupa de rebatir una lectura de con-
notación política proveniente del indigenismo de Uriel 
García, quien identificó en la exuberante ornamentación 
americana una manifestación de insurrección nativa. La 
visión del peruano, que había nutrido la tesis fusionista 
de Guido desde Fusión hispano-indígena…, también había 
sido aprehendida por Buschiazzo en sus libros anteriores, 
en los que la lectura sociológica constituía un aporte dife-
rencial para dar cuenta de dos tendencias que evidencian 
“la eterna lucha antagónica entre el señor poderoso de la 
urbe y el mestizo desposeído de los campos”29, visible en 
los volúmenes de la arquitectura española frente al arte 
“pintoresco” y “campesino” de la mano indígena. 

Fig. 3  Anales del Instituto de Arte Americano e Investigaciones Estéticas, 
n° 22, tapa.



321VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Pero ya desde la postura documentalista que compartió 
con sus colegas de Anales, en el artículo de 1969 Buschia-
zzo afirmaba la necesidad de superar la concepción eurín-
dica y fusionista en torno a la mano indígena como algo 
sobreentendido, abordando el análisis científico de los 
motivos y el rastreo documental de los artífices. La men-
ción del español Vicente Lampérez y Romea con la que 
Buschiazzo abre su artículo y la apreciación que este había 
hecho de San Lorenzo de Potosí y la “interpretación india 
de la ornamentación”30, da cuenta de un urgente llamado 
de atención respecto de una concepción simplificada y re-
petitiva del concepto de “estilo mestizo” o “criollo”. En la 
misma línea se encuentra su crítica a la adjudicación de la 
factura del templo potosino al indio José Condori por la 
historiografía boliviana: “Guido aceptó sin titubeos lo que 
dijera Subieta Sagárnaga, y levantó todo el andamiaje de 
su teoría indigenista sobre ese nombre indocumentado”31.

Posiblemente la línea de discusión más fructífera que 
llevaron adelante los historiadores del arte y de la arquitec-
tura en la segunda mitad del s. XX fue sobre el concepto 
de barroco. Sin necesidad de retomar aquí el punto más 
alto de una polémica que involucró a Gasparini, Mesa y 
Gisbert, Paolo Portoghesi y Ramón Gutiérrez en 1980, 
recordemos que este último propuso superar el modelo 
dual de arquitectura española y ornamentación americana 
consagrado desde Guido, y poner entre paréntesis las eti-
quetas de  “andino” o “mestizo” para considerar los usos 
y la sacralización de los espacios externos e internos, tanto 
desde la propia experiencia europea como de la adapta-
ción que experimentaron las comunidades indígenas32. 

“MESTIZO” EN HISTORIAS DE LA CULTURA

Por un lado, Guido y Noel se basaron en la versión que 
el indigenismo peruano elaboró sobre el pasado prehispá-
nico. Sabemos de las fluidas relaciones que Guido y Rojas 
mantenían con Uriel García y Valcárcel y de la profusa 

circulación de ideas americanistas entre Cuzco y Buenos 
Aires desde la segunda década del siglo XX a través de la 
prensa, las exposiciones y las producciones artísticas33. Por 
otro, es notable el aporte de los estudios artísticos a ensa-
yos generales sobre la cultura latinoamericana. En Perú: 
problema y posibilidad, de 193134, el historiador Jorge Ba-
sadre habla del surgimiento progresivo de una “sociedad 
hispano-indígena-mestiza-criolla” y se refiere a Noel como 
el creador de una teoría sobre la arquitectura colonial que 
demuestra la matriz mestiza de los países americanos. No 
es Noel el único nombre vinculado al arte y la arquitectu-
ra que Basadre esgrime, también desfilan Guido, Cossio 
del Pomar, Emilio Harth-Terré, y Wethey entre otros35, lo 
que da cuenta de la incidencia de esta rama de la historio-
grafía artística en los ambientes intelectuales de la época. 

Otros textos a destacar son los de Pedro Henríquez 
Ureña y Mariano Picón Salas durante la década de 1940, 
en los que aparecen las nociones de fusión, mestizaje, y 
en particular en P. Salas la de transculturación. Ambos 
ensayistas, al abordar el estudio del arte, citan textos de 
referencia insoslayable para la época, como los de Guido y 
Noel, y el análisis más contemporáneo de Fernando Ortiz 
sobre Cuba36, que aporta una perspectiva multicultural 
superadora de la dicotomía persistente entre resistencia 
y aculturación, a partir del concepto de transculturación. 

En Las corrientes literarias en la América Hispánica, H. 
Ureña toma partido por la fusión en tanto “intercambio 
e influencias” de la cultura europea en América, pero en 
un sentido de pérdida para las culturas nativas, las cuales 
“resultaron decapitadas” ocasionando la desaparición de 
su alta cultura y la pervivencia sólo de técnicas comunes 
de la vida diaria ya mezcladas con las europeas37. La idea 
de fusión adquiere a lo largo del ensayo otros matices y 
un carácter selectivo. H. Ureña considera al teatro y a la 
arquitectura como los medios más originales desde el siglo 
XVI que dan cuenta de la mezcla de dos culturas, pero 
también introduce limitaciones geográficas que a la vez 
son culturales: 

30 Lampérez y Romea, Vicente, “La arquitectura hispanoamericana en las épocas de la colonización y de los virreinatos”, conferencia, dictada en el 
Museo del Prado el 17 de marzo de 1922.

31 Buschiazzo, Mario, “El problema del arte mestizo”…, p. 85.
32 Gutiérrez, Ramón, Arquitectura del Altiplano Peruano, Buenos Aires, Libros de Hispanoamérica, 1978; “Reflexiones para una metodología de análi-

sis del barroco americano”, en AA.VV, Exposición Barroco latinoamericano, Buenos Aires, Museo Nacional de Bellas Artes, Universidad de Buenos 
Aires, 1982, pp. 369-385.

33 Elisabeth Kuon Arce, Rodrigo Gutiérrez Viñuales, Ramón Gutiérrez y Graciela María Viñuales, Cuzco – Buenos Aires. Ruta de intelectualidad ameri-
cana (1900-1950), Lima, Universidad de San Martín de Porres, 2009.

34 Basadre, Jorge (1931), Perú: problema y posibilidad, Lima, Biblioteca Ayacucho, 1978.
35 Basadre, Jorge, ibídem, p. 277.
36 Ortiz, Fernando, Contrapunteo cubano del tabaco y el azúcar, La Habana, 1940.
37 Henríquez Ureña, Pedro, (1945), Las corrientes literarias en la América Hispánica, México, Fondo de Cultura Económica, 1969, pp. 43-44.



322 “MESTIZO”… ¿HASTA DÓNDE Y DESDE CUÁNDO?...

“La fusión fue posible, naturalmente, sólo donde los indios 
poseían una gran tradición artística propia anterior a la 
Conquista, es decir, en México o Guatemala, o en el territo-
rio gobernado o influido por los Incas. Nada semejante se 
da, por ejemplo, en las Antillas, o en el Brasil colonial (…)”38

Esta indicación de los países con ricas tradiciones pre-
vias a la conquista como los ejemplos más significativos 
del arte hispanoamericano atraviesa la historia del arte 
colonial y ha terminado por transformar a Perú y a Méxi-
co como los dos casos por excelencia del mestizaje39. Para 
explicar la coyuntura de la conquista, P. Salas esgrime una 
idea similar al afirmar que aquellos nativos que vivían un 
tipo de “cultura intermedia” resultaron más combativos 
a la conquista, mientras que los de México y Perú, al per-
der su imperio cayeron en una “crepuscular nostalgia”. En 
este punto, la noción de mestizaje adquiere un carácter 
valorativo que apunta a cierta calidad artística, favorecien-
do la conformación de un canon de acuerdo con el cual 
la producción de los principales virreinatos se destaca por 
encima de la de otras zonas del imperio español. 

En el capítulo “De lo europeo a lo mestizo. Las pri-
meras formas de transculturación”, P. Salas40 se refiere a 
la emergencia de formas mestizas en los centros urbanos 
del siglo XVI, a partir de las posibilidades de “trasplante 
cultural” entre  espacios diversos como Santo Domingo, 
sin una tradición previa “digna”, y México, donde lo au-
tóctono se introduce en lo español. De cualquier modo, 
el movimiento del mestizaje en el siglo XVI es siempre 
unidireccional, en tanto lo indígena se incorpora a una 
forma europea. El concepto de “conciliación mestiza” 
como síntesis de América “contra el hispano jactancioso” 
y “contra el indigenismo que querría volver a la prehis-
toria” vuelve a la evasión de la dimensión conflictiva del 
problema, algo que se repite en muchos autores de esta 
etapa.

38 Henríquez Ureña, Pedro, ibídem, p. 277.
39 Pero, según los autores, entre estos dos espacios pueden darse muchas diferencias. En lo que podríamos considerar un abordaje inaugural de una 

historia general del arte hispano-americano, publicada por Miguel Solá, se establece que “en la arquitectura colonial del Perú aparecen todos los 
estilos que hemos visto en la mexicana; pero no se presentan con la pureza observada en los monumentos de México, pues las influencias locales 
fueron más fuertes en el Perú, principalmente en la región de la sierra y en el altiplano peruano” Solá, Miguel, Historia del Arte Hispanoamericano. 
Arquitectura, Escultura, Pintura y Artes Menores en la América Española durante los siglos XVI, XVII y XVIII, Barcelona, Labor, 1935, p. 181. 

40 Picón Salas, Mariano (1944), De la conquista a la independencia. Tres siglos de historia cultural latinoamericana, México, Fondo de Cultura Económica, 
1969, pp. 69-103.

41 Penhos, Marta, “De categorías y otras vías de explicación…”, op. cit.; “Martín Noel”, en Szir, Sandra y María Amalia García (eds.), Entre la academia 
y la crítica. La construcción discursiva y disciplinar de la historia del arte. Argentina siglo XX, Buenos Aires, Eduntref, en prensa.

42 Gisbert, Teresa, Iconografía y mitos indígenas en el arte, La Paz, Gisbert y Cía, 1980, p. 11.
43 Windus, Astrid y Jens Baumgarten, “The Invention of a Medieval Present: Visual Stagings in Colonial Bolivia and Brazil”, Indiana 30, Ibero-

Amerikanisches Institut, Stiftung Preußischer Kulturbesitz, 2013, pp. 51-52.
44 Bailey, Gauvin Alexander, The Andean Hybrid Baroque: convergent cultures in the churches of colonial Perú, Notre Dame, Indiana, University of Notre 

Dame Press, 2010, p. 2.

Al margen de que los autores mencionados no se dedi-
caron específicamente a los estudios artísticos y sus obras 
están pensadas como estudios amplios, expresan la con-
tribución de la historiografía del arte colonial a la con-
formación de discursos omniexplicativos sobre la cultura 
latinoamericana. 

“MESTIZO”: HASTA DÓNDE

Hemos observado en otros trabajos que la fortuna de 
la noción de mestizaje en los campos del arte y la cultura 
se debe a su capacidad para aliviar la tensión entre “lo 
español” y “lo indígena”, concebidos a menudo como blo-
ques cerrados y homogéneos, protagonistas de una histo-
ria marcada por la violencia y las relaciones asimétricas de 
poder41. Sea que se reconozca en él un predominio de los 
modelos españoles, como sucede en gran parte de la obra 
de Noel, o se lo piense como “la posibilidad de un arte 
americano que mantiene su creatividad pese a haber sido 
realizado en condiciones de dependencia”42, la idea de lo 
“mestizo” aporta una respuesta conciliadora a las incerti-
dumbres identitarias que aquejan a los latinoamericanos. 
Otros autores han llamado la atención sobre el carácter 
difuso de la “mixtura” de formas e iconografías43. “Arte 
mestizo” deviene así en una categoría homogeneizadora 
que unifica manifestaciones muy diversas entre sí. Sin 
embargo, su persistencia es notable. Incluso aparece ca-
muflado bajo otra palabra, “híbrido”, que Gauvin Bayley 
asocia con “barroco” para eliminar la connotación racial 
e incluir el problema de cómo la cultura local encaja en 
un movimiento estilístico “internacional”44. Podemos pre-
guntarnos, entonces, ¿hasta dónde se extiende su alcance? 
¿Qué otras resonancias tiene en tiempos más recientes?

En un texto de inicios del s. XXI Miguel León Portilla 
señala el rango de sentidos que apuntamos al comienzo, 



323VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

asociados a lo racial, y el sesgo peyorativo a causa de la in-
ferioridad del resultado de la unión entre un componente 
europeo y otro americano. Pero por encima de lo biológi-
co, que supera el escenario exclusivamente americano y la 
conquista de su territorio, la mestización cultural es para 
este autor sinónimo de creatividad, en tanto confluyen 
diferencias que producen una “nueva creación cultural”. 
En esta consideración amplia, piensa en un concepto con 
trayectoria continua y actual, adecuado a contextos como 
los de las migraciones y las formas modernas de comunica-
ción que permiten diferentes formas de mestizaje. 

Esta elaboración de León Portilla es uno de los mu-
chos puntos de llegada actuales de “mestizaje” e interesa 
especialmente porque formó parte de una exposición de-
nominada Ibero América Mestiza (Madrid y México, 2003). 
Los planteos curatoriales, integrados por la museografía, 
los textos y el formato de los catálogos, las actividades que 
se planifican en el marco de cada exposición, son también 
discursos por los que circulan categorías y nociones clave 
para comprender el panorama del arte y la cultura con-
temporáneos. En este sentido, podemos también incluir 
la reflexión de los curadores de la reciente muestra His-
tórias Mestiças (San Pablo, 2014), quienes entienden este 
concepto aplicado a narrativas flexibles, indeterminadas 
y fragmentarias que son alternativas al modelo colonial 
basado en relaciones fijas y en estereotipos45. Este planteo 
remite en parte, aunque los autores no lo declaren, a la 
idea de “pensamiento mestizo” de Gruzinski, analizado ya 
en otro artículo46 y sobre el que no podemos detenernos 
aquí. 

En contraste con la muestra paulista, la recuperación 
de la tradición precedente como forma de mestizaje en un 
sentido más tradicional, opera, por ejemplo, en la muestra 
Barro mestizo. Arte, memoria y tradición, realizada en Qui-
to entre 2014 y 2015. Allí conviven belenes y personajes 
de la natividad con otras imágenes costumbristas perte-
necientes a la colección del museo, fechadas en el siglo 
XVIII, junto a la producción de las hermanas Vásconez 
Roldán, reconocidas artistas que retoman antiguas técni-
cas de alfarería. Allí el término “mestizo”, si bien vincula 
la persistencia de la técnica y, unida a ella de la tradición, 
al mismo tiempo refuerza una mirada que recae sobre lo 
racial, en tanto las artistas presentan los grupos étnicos 
quiteños configurando imágenes distintivas.

Chile mestizo. Tesoros coloniales (Santiago de Chile, 
2009) indica desde su título una selección de objetos litúr-

45 Pedrosa, Adriano y Lilia Moritz Schwartz (orgs.), Histórias Mestiças. Antologia de textos, Sao Paulo, Cobogó/ Instituto Tomie Ohtake, Pedrosa y 
Moritz Schwartz, 2014, p.13.

46 Bovisio, María Alba y Marta Penhos, “De la “guerra” al mestizaje. Dos textos de Serge Gruzinski para pensar América”, en Actas de las IV Jornadas 
de Historia Moderna y Contemporánea Facultad de Humanidades, Universidad Nacional del Nordeste, Resistencia, 2004.

47 Chile mestizo. Tesoros coloniales, Centro Cultural Palacio de la Moneda, Santiago de Chile, 2009.

gicos y devocionales que, en las vísperas de la celebración 
del Bicentenario chileno, constituyó “una reivindicación 
del mestizaje como rasgo definitorio de nuestra identidad 
y una puesta en valor de nuestro patrimonio intangible 
materializado en estas obras de arte tan sagradas como 
cotidianas”47. Luego de una introducción histórica atenta 
a una concepción de “imagen mestiza” sujeta a los para-
digmas tradicionales –técnicas e iconografía de la mano 
de obra local como resistencia a los dictados europeos–, 
el catálogo presenta a Chile como “tributario” y receptor 
de las escuelas artísticas más importantes del Virreinato 
del Perú. El corpus de obras escogidas busca evidenciar di-
chos recorridos incluyendo piezas de Quito y Cuzco junto 
a obras realizadas en Chile. Si bien es posible interpretar 
“mestizo” como circulación de imágenes en contextos de 
diálogo durante la colonia, es insoslayable la idea de “te-
soro colonial” como obra privilegiada y representativa de 
una época. La decisión curatorial parece inclinarse, por 
ello, a un uso de la categoría como articuladora de la pro-
ducción chilena con centros considerados de jerarquía 
por la historiografía.

Pondremos un último ejemplo de circulación de la no-
ción “mestizo”, esta vez la serie de videos educativos “Mes-

Fig. 4  Auto-retrato indígena II a partir de Codina de Adriana Varejão, 
obra expuesta en Histórias Mestiças, San Pablo, 2014.



324 “MESTIZO”… ¿HASTA DÓNDE Y DESDE CUÁNDO?...

tizo, una historia del arte latinoamericano”, coproducido 
por la Universidad Nacional de Tres de Febrero y el canal 
cultural del estado argentino “Encuentro” desde el año 
2008. Esta producción marca la eficacia de este concepto 
para englobar las producciones culturales americanas, ya 
que el marco temporal excede el periodo colonial a la vez 
que se elude la asociación de lo mestizo con un estilo. 
Ya desde el primer capítulo dedicado a las culturas pre-
colombinas, el término “mestizaje” se hace presente en 
dos aspectos: por un lado, en la persistencia de los texti-
les antiguos en la actualidad a partir de la coexistencia de 
nuevos materiales (la lana de oveja incorporada por los 
españoles y la alpaca oriunda de los Andes) con una téc-
nica que mantiene la tradición indígena, y por otro, en el 
trabajo de artistas contemporáneos que crean “un nuevo 
mestizaje” a partir de la incorporación de la técnica y la 
iconografía indígena, como el caso del argentino Alejan-
dro Puente. En este mismo grupo es incluida la boliviana 
Guiomar Mesa por sus obras inspiradas en temas de la his-
toria colonial. Si bien la narración de los videos reproduce 

48 Rivera Cusicanqui, Silvia, Ch’ixinakax utxiwa Una reflexión sobre prácticas y discursos descolonizadores, Buenos Aires, Retazos/ Tinta Limón, 2010, p. 71. 
49 Rivera Cusicanqui, ibídem, p. 68.
50 Rivera Cusicanqui, ibídem, p. 71.

lugares comunes, al referirse, por ejemplo, a la unión en-
tre Hernán Cortés y la Malinche como “el nacimiento del 
mestizaje americano”, reforzando de este modo su sentido 
racial, la intención es pensar lo mestizo como una catego-
ría flexible, en tanto formas de resistencia, apropiación e 
intercambio que alcanzan un marco de mayor estímulo en 
el contexto de un “mundo globalizado”. En este sentido, 
Frida Kahlo es presentada como la figura que inaugura el 
concepto de “artista global” por el alcance y recorrido de 
su obras en distintos formatos entre las décadas de 1980 
y 1990.

La cuestión parece ser, en definitiva, epistemológica. 
“Mestizo”, aquella palabra despectiva que consigna Cova-
rrubias, nacida en el seno del discurso colonial, ha demos-
trado una notable plasticidad y flexibilidad, de modo que, 
apropiada una y otra vez a lo largo de la historia latinoame-
ricana, ha terminado por transformarse en una suerte de 
trade mark identitaria. Una operación que sin duda tiene 
su costado positivo: como en otros terrenos del pensamien-
to, nos hemos hecho dueños de la episteme que alguna vez 
se nos impuso. Pero existen otras palabras y otras ideas, es-
pecíficas y ricas, que podríamos explorar para enfocar des-
de un ángulo renovado los problemas de nuestra cultura, 
y dentro de ella el arte colonial. Silvia Rivera Cusicanqui 
propone el término chi’xi para aludir a “la coexistencia en 
paralelo de múltiples diferencias culturales que no se fun-
den sino que antagonizan o se complementan”48. “Lo ch’ixi 
conjuga el mundo indio con su opuesto, sin mezclarse nun-
ca con él”49. Supone elementos heterogéneos que no aspi-
ran a la fusión ni pretenden generar un término nuevo, su-
perador y englobante. Se trata de una mezcla no exenta de 
conflictos, ya que “cada diferencia se reproduce a sí misma 
desde la profundidad del pasado y se relaciona con las otras 
de forma contenciosa”50. Los opuestos juegan en la cultura 
americana sin subsumirse uno en el otro, yuxtaponiendo 
diferencias concretas que no tienden a una comunión des-
problematizada. ¿Sería mucho desafío probar los alcances 
de esta noción en nuestro campo de estudio?

Fig. 5  Exposición Chile Mestizo, Santiago de Chile, 2010.



325VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

M

MELCHOR PÉREZ HOLGUÍN, UN ARTISTA MESTIZO: 
¿UN MITO HISTORIOGRÁFICO 
O UNA REALIDAD ARTÍSTICA?

RAFAEL LEFI / FRANCIA

Melchor Pérez Holguín, el maestro de Potosí, es 
en América una de las figuras artísticas más 
destacada del período que hacemos correspon-

der al Barroco. Sin embargo, aunque su obra sea una de 
las más profusas y señaladas de la creación virreinal, el 
personaje sigue siendo un misterio, una sombra en el 
vasto horizonte artístico colonial que el reducido mate-
rial archivístico no ha permitido aun totalmente esclare-
cer. El redescubrimiento de su obra por la historiografía, 
desde el inicio del siglo XX, ha dotado esta sombra de 
un cuerpo casi mitológico, objeto de fantasías a veces ro-
mánticas o nacionalistas. Pintor de genio, Holguín es el 
abanderado de teorías artísticas muy diversas según las 
necesidades exegéticas, y cristaliza todas las cuestiones que 
caben a la creación pictórica de esta época, así como a 
sus paradojas. Madurando su conocimiento de los mo-
delos metropolitanos, tan iconográficos como estéticos o 
formales, Melchor Pérez Holguín ha logrado imprimir a 
sus lienzos un sello de originalidad, un vigor particular 
emancipado de lo que ha producido Europa. 

Uno de los problemas esenciales de la creación colo-
nial se manifiesta aquí, tal que se plantea por Holguín, y 
puede ser formulado así: ¿Cómo se desprende en la pin-
tura virreinal esa originalidad, este genio propio y esta 
“voluntad de forma personal” –como lo califica Ángel 
Guido1– si está constantemente vinculada de forma here-

ditaria a los aportes europeos? Pues la tendencia interpre-
tativa de nuestra época, inclinada por un enfoque social 
de la historia del arte, se propone resolver esta “ecuación 
trascendental2”; llenar este abismal antagonismo artístico 
entre el Viejo y el Nuevo Mundo gracias al concepto de 
“mestizaje”. 

Integrándonos a esta línea interpretativa y respondien-
do a la temática de este Octavo Encuentro Internacional sobre 
el Barroco, tratáremos de analizar la figura y la obra de Mel-
chor Pérez Holguín por su condición de emblema del arte 
colonial, a la luz de su imagen de artista mestizo, entre 
mito historiográfico y realidad artística. 

Dedicado a la realización de una nueva monografía 
sobre Melchor Pérez Holguín, tuvimos que empezar nues-
tro trabajo por un largo estudio historiográfico desde los 
fines del siglo XVII hasta nuestros días, con objetivo de 
subrayar la evolución de nuestra visión del artista a tra-
vés de la historia. Este panorama exegético demostró sin 
duda la fama implacable de su talento artístico, una for-
tuna inalterada de una época a otra, a pesar del profundo 
vacío biográfico que lo rodea. De este vacío justamente 
nacieron fantasías asombrosas, mitificaciones románticas, 
consecuencias del entusiasmo de su redescubrimiento du-
rante la primera mitad del siglo XX. 

¿Cómo hemos llegado a pensar a Pérez Holguín como 
un artista mestizo? Detrás del artista es el hombre: ¿Es 

1 Guido, A. (2011), catálogo de la Exposición de Arte Religioso Retrospectivo (Rosario, 1941, pp. 21-58), in Anales del Museo Histórico y Provincial del “Dr. 
Julio Marc”, Montini, P., Siracusano, G., Rosario, p. 149.  

2 Ibid, p. 142.



326 MELCHOR PÉREZ HOLGUÍN, UN ARTISTA MESTIZO...

entonces Pérez Holguín un mestizo? Tratando de esbozar 
su silueta varios autores se han preocupado por su origen 
o condición social. En la primera parte del siglo XX la po-
sición social del pintor aparecía como un factor necesario 
para entender su figura extraordinaria. Particularmente 
en los años 1940, florecieron numerosos estudios y artícu-
los de prensa abordando este tema. Se dan los años 1660 
y 1732 como fechas convencionales de su nacimiento y de 
su muerte, aunque ningún documento las puede compro-
bar. Ahora, como infieren los ensayos de este período, el 
artista fue casi unánimemente considerado como un des-
cendiente español noble. El primer estudio enteramente 
dedicado a nuestro artista aparece en 1930 con la publica-
ción de Melchor Pérez Holguín: un pintor de la época colonial 
de Luis Subieta Sagárnaga. Al final de este folletito el his-
toriador potosino intenta dibujar un retrato genealógico 
del artista:

Descendía por la rama materna del célebre conquistador Gonzalo 
de Solís Holguín, que con Figueroa Urutia y Almaraz fundó en 
1595 la ciudad de Santa Cruz de la Sierra en los llanos de Grigotá. 
La orfandad en que quedó en la infancia hizo que los señores de 
Astoraica y Herboso, condes de Carma, lo acogieran en su regazo 
costeando su educación. Desde muy niño manifestó sus aptitudes 
para el dibujo, por lo que sus mecenas resolvieron enviarlo a España 
para que allí desarrollara su talento natural, recibiendo para el 
efecto una instrucción adecuada. En Madrid, en Sevilla y otras ciu-
dades del Reino, admiró las obras maestras de los grandes pintores 
del Renacimiento español como Rubens, Murillo, Velázquez y otros, 
y recibió lecciones de aquellos que a su vez les habían recibidos de 
estos celebres artistas3.

Bien que el estudio de Subieta Sagárnaga ha sido de 
importancia capital para la reactualización de la obra de 
Pérez Holguín4, este extracto constituye un fabuloso ejem-
plo de especulación histórica. Sin embargo, la idea de un 
Pérez Holguín criollo o descendiente de la hidalguía es-
pañola ha tenido un cierto éxito. Esas líneas de Subieta 
Sagarnaga impactaron en la literatura periodística de la 
década siguiente como pueden transparentarse bajo la 
pluma de Carlos Aramayo Alzerreca:

Se supone que nació en Carma, condado de gran importancia en el 
siglo XVII y que hoy es la finca de una familia potosina. (…) Otros 
rastreadores de sus cuadros lo hacen nacer en Tarapaya, indicando 
que Carma fue solo el lugar en que pintó para mecenas. (…) Unos 
dicen que fue un aventajado partisano de la Ciudad Única; otros 
piensan que perteneció a la hidalguía con títulos de la Villa Im-
perial, y no falta quien lo haga recorrer los países de Europa para 
explicar su maravillosa cultura artística5.

Dos años antes, en 1942, Antonio Berni, en su artí-
culo El pintor colonial Melchor Pérez de Holguín y su realismo 
dramático, persigue con esta interpretación, viendo en esa 
supuesta hidalguía la oportunidad de viajes a Europa y, 
como consecuencia, la razón misma de su específico ta-
lento artístico. 

Tanto por la técnica propia de una artista dueño de todos los recur-
sos expresivos, como por las visibles influencias de los maestros espa-
ñoles: el Greco, Zurbarán y Rivera, todo hace suponer que Holguín 
realizo estudios en España. Nada tiene de extraño que un joven 
de neta ascendencia española y de familia al parecer de destacada 
posición social, fuera a realizar estudios en la península6.

Abriendo un paréntesis toponímico, tal vez la ocasión 
nos esté dada para evocar la extraña preposición “de” que 
se encuentra junto al apellido de nuestro pintor, como si 
fuera justamente noble. Así es conocido generalmente el 
artista: Melchor Pérez de Holguín. Sin embargo, ningún 
texto de época, documento notarial o lienzo firmado por 
él viene a comprobar esta presumida nobleza, a la excep-
ción de un San Jerónimo meditando que se halla en la Iglesia 
San Pedro de Potosí; no obstante, la caligrafía de la ins-
cripción “Me hizo Melchor Pérez De Olguín” corresponde 
más bien a la del siglo XIX y lleva además una eviden-
te ortografía equivocada en el apellido. Este “esnobismo 
contemporáneo7” ilustra esa hidalguía hipotética que le 
ha otorgada la historiografía, cimentando aún más la idea 
según la cual su elevado rango social explica su éxito ar-
tístico. Esta tendencia interpretativa, la de ver en Pérez 
Holguín un artista hispano-criollo, domina estos años de 
1940. El investigador boliviano Gustavo Adolfo Otero en 

3 Subieta Sagárnaga, L. (1930), Melchor Pérez Holguín: un pintor de la época colonial, p. 7.
4 La dedicatoria del autor a Cecilio Guzmán de Rojas, motor indispensable del redescubrimiento de Pérez Holguín, representa una llamada solem-

ne a la posteridad; uno se puede acordar también de su exclamación casi profética: “Llegado es el momento de hacer justicia al mérito, extrayendo de entre 
el polvo de los siglos las obras del genio”, Ibid.

5 Aramayo Alzerreca, C., Melchor Pérez Holguín, el pintor altoperuano de la época colonial, “La Prensa”, 23 de enero del 1944, Buenos Aires.
6 Berni, A., El pintor colonial Melchor Pérez de Holguín y su realismo dramático, “La Prensa”, 15 de febrero del 1942, Buenos Aires.
7 Mesa, J. de y Gisbert, T. (1977), Holguín y la pintura virreinal, p. 133.



327VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

este extracto que resume las carencias historiográficas y 
archivísticas de aquella época, participa a la difusión de 
esta línea hermenéutica:

Hasta hace pocos años su arte fue ignorado y su vida como hasta 
hoy un misterio impenetrable. Pocas son las pistas que se ofrecen 
para llegar a la reconstrucción de su personalidad, ya que la estruc-
tura de su existencia frente al fluir del tiempo se nos esfuma en un 
claroscuro, y así se ignora los datos de su ascendencia, igualmente 
que como el empleo de su tiempo fuera del trabajo y también su 
libertad. Asoma un rumor ante la historia expedido por la tradición 
que los Pérez Holguín fueron en Potosí personas principales, corres-
pondientes a esa hidalguía hispano-criolla con títulos8.  

Aunque hay que tomar este material periodístico con 
una cierta precaución, así como nos advierte Mario Cha-
cón Torres –“Con el tiempo llegó a formarse toda una 
literatura periodística sobre el personaje de la que, sin 
embargo, no es mucho lo que puede utilizarse para su ver-
dadera historia9”–, el análisis de los autorretratos de Pérez 
Holguín parece ir favoreciendo esa idea de un pintor de 
origen noble. Su imagen, tal que trasluce a través de sus 
lienzos, muestra una figura de alta extracción, o por lo me-
nos, que se quiere representar de esta forma. La postura 
que tiene en la famosa Entrada del Virrey Morcillo a Potosí, 
ejecutada en 1716, alude a un orgulloso caballero llevando 
al cinturón una espada, símbolo de hidalguía, y que hace 
pensar en cierta medida, si nos permitamos la compara-
ción, en la misma ambición de éxito social de Velázquez 
en su autorretrato de Las Meninas.

En torno al autorretrato del cuadro del Juicio Final, 
conservado en la Iglesia San Francisco de Potosí, antigua-
mente en San Lorenzo, Gustavo Adolfo Otero, el autor de 
La vida social del coloniaje, propone una descripción que se 
inscribe claramente en esta tendencia:

El autorretrato de Pérez Holguín, presente en el cuadro “Destierro 
de la Ignorancia”, único entre los pintores de la Colonia –que no 
adolecieron la manía rembrandtesca– ofrece una serie de sugestio-
nes que crean en cierto modo la atmósfera de su personalidad. La 
inspección fisionómica delata el año 1708, fecha de la obra, un 
hombre en la edad vendimial, transmontando los cuarenta años. Su 
madurez achaparrada le comunica un aire de familia a los criollos 

engordados a base de chocolate y de chicha. Vigoroso y pleno de 
salud, muestra una abundante traza de forjador. El retrato por sus 
trajes pinta a un caballero de la hidalguía, que bien no pudiera ser 
mestizo sino simplemente criollo10.

Pese a que tuvo numerosos defensores a lo largo de 
la primera mitad del siglo XX, nada, en realidad, puede 
apoyar categóricamente la teoría del origen hispano-criolla 
de nuestro artista. Comparativamente, la idea de un Pérez 
Holguín mestizo en el sentido socio-étnico del término, 
carece de soporte en los escritos de esta etapa historio-
gráfica. El único documento de archivo que se refiere al 
origen del pintor no es suficientemente claro para zanjar 
la cuestión; solo se nota que el artista, oriundo de Co-
chabamba, es el “hijo legítimo de Diego Pérez Holguín y 
de Doña Esperanza Flores”11 y ningún elemento en este 
contrato de matrimonio entre Melchor Pérez Holguín y 
Micaela del Castillo viene sostener la idea de su condición 
mestiza. 

A pesar de una falta global de certidumbre alrededor 
de su origen social, sin prueba alguna que permitiera 
resolver si es mestizo o criollo, Melchor Pérez Holguín, 
curiosamente, lleva todavía una imagen de artista mes-
tizo. Esta imagen se la debe esencialmente al papel que 
tuvieron Teresa Gisbert y José de Mesa quienes, en la 
fundamental monografía Holguín y la pintura virreinal, mo-
delaron nuestra percepción del artista. Gracias a un edifi-
cante y nuevo rigor científico, reenfocaron el epicentro de 
la cuestión, trasladando la noción de mestizaje a su obra 
pictórica –asunto más pertinente a nuestro parecer–. 

“Holguín es ante todo un mestizo12”. ¿A qué se refieren 
con esta afirmación? Probablemente a su conocimiento, a 
su asimilación de los modelos metropolitanos, así como a 
su capacidad de adaptarlos y reformularlos con su propia 
sensibilidad vernácula. Así, la cuestión del mestizaje de 
Melchor Pérez Holguín parece más bien tomar su sentido 
dentro del prisma de un sincretismo artístico, de la mezcla 
de sensibilidades locales y exteriores. En efecto, tanto por 
la técnica como por los modelos iconográficos y estilísti-
cos, los pintores de la Colonia han sido largamente tribu-
tarios de los aportes europeos. Al nivel iconográfico, la 
obra de Holguín, religiosa de manera casi exhaustiva, ilus-
tra con representaciones de santos ascéticos y extáticos las 

8 Adolfo Otero, G. Pérez Holguín, el Greco Altoperuano, “la Razón”, 2 de Abril de 1942, La Paz. Artículo reutilizado en La vida social en el coloniaje, del 
mismo autor, 1958 (1ed. 1948), La Paz.

9 Chacón Torres, M. (1963), documentos en torno a Melchor Pérez Holguín, p. 105, Buenos Aires.
10 Ibid.
11 Chacon, M. (1973), Arte virreinal en Potosí, p. 116. Archivo revelado en primer lugar por Gustavo Adolfo Morales en “la Razon”, 9 de mayo 1948, 

La Paz.
12 Mesa, J. de et Gisbert, T. (1977), Holguín y la pintura virreinal, (1era ed. 1956, Holguín y la pintura altoperuana del virreinato), p. 134.



328 MELCHOR PÉREZ HOLGUÍN, UN ARTISTA MESTIZO...

nuevas direcciones dogmáticas del catolicismo post-triden-
tino, como si salieran del concilio vaticano; los innumera-
bles Santos Pedro Alcántara, Juan de Dios o Francisco de 
Paula lo evidencian. Vale también por el tema de las almas 
de los difuntos, otro asunto tridentino por excelencia, que 
Pérez Holguín pintó en varias ocasiones, como en esta ver-
sión de San Nicolás Tolentino frente a la Virgen intercediendo 
por las almas del Purgatorio, del Convento de San Francisco. 
Que se inspiró de grabados y estampas europeas es una 
realidad: lo demuestra elocuentemente esa Elevación de la 
Cruz de la sacristía de San Francisco de Potosí, con una 
composición invertida en comparación con la versión de 
Rubens por la Catedral de Amberes; o las representacio-
nes de los cuatro Evangelistas de la Casa de la Moneda, 
sacados de unos grabados de Johannes Wierix. Al nivel 
formal, en cambio, no se puede ser tan afirmativo. A pesar 
de que muchos autores han reconocido en Pérez Holguín 
el discípulo –verdadero o metafórico– de Zurbarán, de 
Murillo, de Velázquez o del Greco, su estilo tan singular 
contrasta claramente con el arte de esos maestros penin-
sulares. Sería legítimo, pues, interrogar el impacto real o la 
influencia que tuvieron los estilos de estos maestros sobre 
la obra de nuestro pintor. 

Acabando ya con las especulaciones históricas de los 
Subieta Sagárnaga, Aramayo Alzerreca o Berni, en lo que 
Pérez Holguín no hizo el gran viaje hacia Europa y, so-
bre todo en lo que las fechas no pueden corresponder, 
vincular estilísticamente nuestro pintor con los maestros 
españoles representa un obstáculo para el entendimiento 
de su pintura. Entre todos, el caso de Zurbarán es el más 
significativo. La interpretación tenebrista de la Obra de 
Pérez Holguín tiene hasta hoy un éxito fenomenal. Pro-
fundamente enraizada en las mentes por el juego de las 
imbricaciones historiográficas, esa idea de un Pérez Hol-
guín como simétrico boliviano de Zurbarán revela no obs-
tante una fantasía romántica. Se convendría con facilidad 
que, al mirar las telas del potosino, tal paralelo respalda 
más sobre su imagen de “pintor de conventos13” y sobre 
la iconografía que sobre el aspecto propiamente formal. 
Y si forzando la comparación, se puede percibir una mis-
ma ambición en ambos pintores por la representación de 
un ascetismo contemplativo y melancólico, hay un puente 
estilísticamente intransitable entre las figuras altas y alar-
gadas del maestro sevillano y el achaparrado característico 
de los santos holguinescos. En cuanto al claroscuro, cum-

bre de esta teoría y sueño contemporáneo, las tonalidades 
terrosas y los fondos oscuros y lisos del maestro de Potosí 
no se pueden relacionar con los efectos dramáticos de luz 
del maestro de Fuente de Cantos.

El arte de Melchor Pérez Holguín es indudablemente 
singular, original. El canon de sus figuras no se deriva del 
de Zurbarán o de ningún otro artista europeo; no se redu-
ce a un ingenuo reúso de las formas foráneas. Más gene-
ralmente, tratando de hacer la distinción con esas, Ángel 
Guido adereza en 1941 una caracterización de lo que sería 
un estilo mestizo:

Respecto a la “forma”, el pintor indio o mestizo no entiende ni 
desea ni tiene vocación por lo “apolíneo”. El “escorzo” y la “pers-
pectiva” son arbitrarios. No depara mucho en anatomía ni en las 
proporciones ni en la escala humana14.

Si las observaciones de Guido han sido superadas hoy, 
hay sin embargo de reconocer que las ambiciones y nece-
sidades estéticas de los artistas virreinales son simplemen-
te distintas a las que caben a la creación europea. ¿Cómo 
negarlo al mirar el Cristo de los Dolores de la Pinacoteca de 
la Catedral de Sucre, con tantas “imperfecciones” anató-
micas pero con tanta fuerza expresiva? Los artistas virrei-
nales y Pérez Holguín como figura de testaferro de este 
periodo, que sean criollos, mestizos o indios, llevan una 
visión inalienable de sus entornos, una sensación inme-
morial del lugar en que se inscriben. Sus formas plásticas 
coinciden con este patrimonio histórico-cultural y geográ-
fico: Teresa Gisbert y José de Mesa en el caso de Melchor 
Pérez Holguín, quisieron ver en el medio ambiente andi-
no la razón de su tan singular pintura:

No podía darse en otra parte del mundo esta estilización pictóri-
ca, sino precisamente en el Ande agreste y duro, rodeado de altas 
cumbres, con nieves eternas donde soplan los vientos y donde la 
vida, casi desconocida, se refugia en sus formas más elementales. El 
hombre se siente aquí, abrumado por la naturaleza, por su hostili-
dad, por su magnitud y entonces se siente pequeño, se achica y se 
refugia en lo recóndito del espíritu, solo frente a Dios y su tremenda 
magnificencia expresada en la creación. (…) Por ello, el mensaje 
de Holguín, lanzado desde el Sumac Orco, desde el Cerro Rico, es 
dirigido al Alto Perú y quizás solo puede ser comprendido por quie-
nes sienten la fuerza aplastante de la montaña y la pequeñez del 
hombre frente al Ande y al Altiplano extenso y sin límite óptico15.

13 Guinard, P., Zurbaran (1960), p. 169. “Pérez de Holguín conquit la faveur des couvents, comme Zurbarán, jadis, a Séville et, comme lui, célébra 
les saints des Ordres les plus divers”.

14 Guido, A. (2011), catálogo de la Exposición de Arte Religioso Retrospectivo (Rosario, 1941, pp. 21-58), in Anales del Museo Histórico y Provincial del “Dr. 
Julio Marc”, Montini, P., Siracusano, G., Rosario, p. 150-151.  

15 Op. cit., p. 133.



329VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

En definitiva, más allá aún de la cuestiones de forma o 
de estilo, cabe notar que las numerosas obras europeas de 
maestros españoles, nórdicos e italianos que han llegado 
hasta la Colonia –por envíos, copias, grabados u estam-
pas– cargan en su seno un fragmento del substrato histó-
rico-cultural del Viejo Mundo. Este substrato, a través de 
su traducción pictórica virreinal, se diluye en la paleta del 
pintor, mezclándose con los colores y las sensibilidades 
locales hasta formar este mestizaje artístico colonial. Sin 
diferenciar la pertenencia socio-étnica del artista, se des-
prende aquí la idea de una corriente mestiza caracterizada, 
según las palabras de Ángel Guido, por “una ejecución de 
lienzos que se cuentan por cientos desde el Cuzco hasta 
Potosí y que fueron ejecutados por criollos, indios y mesti-
zos16”. Esta particular y atrayente aplicación del concepto 
de mestizaje, transcendiendo los antagonismos sociológi-
cos y estilísticos en el arte entre América y Europa, nos 
permite pensar la creación pictórica virreinal de una for-
ma superior, con su manera soberana y aliviada del peso 
de euro-centrismo. Este arte, consciente, con su propia 
dinámica estética, constituye lo que Ángel Guido llama 
“esa pintura mestiza, connubio feliz de la tónica española 
con la tónica indígena17”. Numerosos, pues, son los lien-
zos del maestro de Potosí que combinan los sujetos cató-
licos romanos con elementos de la tradición y sociedad 
indígena altoperuana; anotamos, entre otros, ese brasero, 
símbolo del cotidiano en el hogar potosino, que se halla 
en la delicada escena del Nacimiento de la Virgen, del Mu-
seo Colonial Charcas; o tal vez en el Descanso durante la 
Huida a Egipto, conservado en el Museo de Arte de La Paz, 
la manta que respalda sobre los hombros de esta Virgen 
Lavandera, que con su sombrero ilustran los atributos de 
la cholita por excelencia. Siguiendo esta línea interpreta-
tiva, Melchor Pérez Holguín, emblema de esta corriente 
pictórica, llega a ser por los Mesa-Gisbert “un artista que 
unía las dos fuentes de la raza en su expresión plástica: la 
india y la hispánica18”. Así, aunque merece ser puesta en 
perspectiva, entendemos por fin esa intuitiva declaración 
“Holguín es ante todo un mestizo”.

Para finalizar, diremos que a Melchor Pérez Holguín 
le han querido ver de varias formas, mitificaciones de una 
figura extraordinaria, héroe famoso pero desconocido 

de la cultura boliviana. En 1908, Luis Paz nos recorda-
ba las palabras de Monseñor Miguel de los Santos Tabor-
ga, arzobispo de Sucre, quién veía en Pérez Holguín un 
albino que pintaba a la luz artificial19. Según esa lógica 
todos los artistas han debido ser albinos considerando 
que estas imágenes sacras fueron ejecutadas en interiores 
de talleres. Luego, de un artista albino hay solo un paso 
hacia un pintor santo y ascético, “solitarión con el alma 
de convento, enamorado de la delectación ascética20”. En 
1955, Vicente Teran Erguicia consagraba definitivamente 
el ascetismo de Pérez Holguín con un supuesto documen-
to de la Tercera Orden Franciscana, hoy inaccesible sino 
inexistente:

Ese documento es la nómina de caballeros de la Tercera Orden de 
San Francisco de Potosí, donde aparece consignado el nombre de 
don Melchor Pérez de Holguín como terciario de aquella institu-
ción. Y no podía ser de otra manera. Un pintor de las condiciones y 
calidad de Pérez de Holguín, acaso el maestro de todos en esa gran 
constelación de artistas de temática religiosa de la época, tenia que 
ser un creyente práctico, un asceta y un documentado e inteligente 
teólogo, capaz de interpretar los diversos pasajes bíblicos y religiosos, 
la virtudes teologales, los vicios capitales que en sus telas surgen con 
maravilloso colorido y exaltada expresión21.

En breve, sin seguir con estas fascinantes fábulas exe-
géticas, propias finalmente a los entusiasmos o fiebres del 
redescubrimiento artístico, cabe anotar que esa mitifica-
ción se extiende más allá del hombre Pérez Holguín y que 
toca también a su obra pictórica, a su condición de artista. 
Los imaginarios viajes a Europa que hizo van justificando 
una voluntad de vincular todavía más su arte con lo que 
ha producido el Viejo Mundo. Sin embargo, bien que los 
aportes europeos son innegables, no condicionan la so-
berana y consciente creación colonial de los siglos XVII 
y XVIII. El artista, en su autorretrato del Juicio Final de 
San Francisco de Potosí, se figura con un compas en la 
mano: esta herramienta permite medir las proporciones 
en los grabados y reproducirlas a escala en los lienzos; pero 
es también el instrumento del creador. Porque el artista 
que se representa debajo de Dios Padre, del Cristo y del 
Arcángel San Miguel, dentro del marco de lo que sería un 
arte pictórico mestizo, es ante todo un creador fantástico.

16 Op. cit., p. 138.
17 Ibid. 
18 Op. cit., p. 134.
19 Paz, L., Estudios Históricos de Monseñor Miguel de los Santos Taborga: capítulos de la Historia de Bolivia, 1908, pp. 22-23. “Ha habido sin embargo en el 

país varios pintores notables y de genio verdaderamente artístico, como Holguín (el Albino) que a la claridad de la luz artificial pinto innumerables cuadros en 
Chuquisaca y Potosí”.

20 Aramayo Alzerreca, C., op. cit. 
21 Teran Erguicia, V., La dantesca imaginación de don Melchor Pérez de Holguín, en “el Diario”, 12 de Julio de 1955, La Paz.



330 MELCHOR PÉREZ HOLGUÍN, UN ARTISTA MESTIZO...

BIBLIOGRAFÍA

Adolfo Otero, G., Pérez Holguín, el Greco Altoperuano, “la Razón”, 2 de 
Abril del 1942, La Paz.

Adolfo Otero, G. (1958. 1ed. 1948), La vida social en el coloniaje, La Paz.

Aramayo Alzerreca, C., Melchor Pérez Holguín, el pintor altoperuano de la 
época colonial, “La Prensa”, 23 de enero del 1944, Buenos Aires.

Berni, A., el pintor colonial Melchor Pérez de Holguín y su realismo dramáti-
co, “La Prensa”, 15 de febrero del 1942, Buenos Aires.

Chacon Torres, M. (1963), Documentos en torno a Pérez Holguín, re-
laciones documentales, Anales del Instituto de Arte America-
no e Investigaciones Estéticas, 16, pp. 105-112, Buenos Aires.

Guido, A. (2011), Catálogo de la Exposición de Arte Religioso Retrospectivo 
(Rosario, 1941, pp. 21-58), in Anales del Museo Histórico y Provin-
cial del “Dr. Julio Marc”, Montini, P., Siracusano, G., Rosario. 

Guinard, P. (1960), Zurbarán, ed. du Temps, París.

Mâle, E. (1932), L’ Art religieux après le Concile de Trente, París.

Marco Dorta, E., Angulo Iñiguez, D. (dir.), (1950), Historia del Arte 

Hispanoamericano, t. II, ed. Salvat, Barcelona.

Mesa, J. de, Gisbert, T. (1977), Holguín y la pintura virreinal, Librería 

editorial Juventud, (1ed. 1956, Holguín y la pintura altoperuana 

del Virreinato), La Paz.

Mesa, J. de, Gisbert, T. (1980), Iconografía y mitos indígenas en el Arte, ed. 

Gisbert & CIA, La Paz. 

Molins, J. (1961), La Ciudad Única, editorial “Potosí”, Potosí. 

Paz, L. (1908), Estudios Históricos de Monseñor Miguel de los Santos Tabor-

ga: capítulos de la Historia de Bolivia, Sucre.

Subieta Sagárnaga, L. (1930), Melchor Pérez Holguín: un pintor de la época 

colonial, Potosí.

Teran Erguicia, V., La dantesca imaginación de don Melchor Pérez de Hol-

guín, “el Diario” de 12 de Julio del 1955, La Paz.



331VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

R

LA DIFUSIÓN DE MODELOS EN LA PINTURA 
DEVOCIONAL DEL BARROCO 
EN EL VIRREINATO DEL PERÚ1

JESÚS PORRES* / ESPAÑA

Resulta innegable que con la llegada de los primeros       
evangelizadores a América se crea una necesidad de    
imágenes sacras para la devoción de los fieles, tanto 

en iglesias y otros edificios con carácter sagrado, como para 
entidades particulares. Sabemos de la llegada de pintores 
europeos a los nuevos territorios a finales del siglo XVI 
(Bernardo Bitti, Angelino Medoro, Alonso Vázquez,…). 
Estos pintores, junto con sus conocimientos técnicos, 
traerán consigo una serie de repertorios iconográficos 
de carácter sacro aprendidos en sus lugares de formación 
o mediante el uso de estampas o dibujos.1  

Esta llegada de pintores foráneos convivirá, como tam-
bién pasará con la imaginería, con la aparición de pintores 
indígenas, criollos o mestizos. En cuanto al uso que se 
hace de las estampas grabadas2 (especialmente flamencas e 
italianas en el siglo XVII y españolas en el XVIII) es intere-
sante la difusión que tienen algunos autores como Johan 

Sadeler o Schelte Adamsz Bolswert. En este proceso, pin-
turas, estampas y esculturas formaron parte de la cons-
trucción de una historia religiosa local del mismo modo 
que las crónicas oficiales3. Así se difunden grabados de 
“apariciones” de la Virgen o de imágenes devocionales4, 
en sociedades donde el acceso a las obras europeas era res-
tringido, fueron la vía preeminente y continua mediante 
la cual los modelos europeos terminaron por imponerse y 
por incorporarse al quehacer artístico local5.

El proceso de difusión de estos modelos no es una ta-
rea puramente mecánica, porque no se copia sin más, sino 
que se reinterpreta ese lenguaje adaptándolo a la cultura 
colonial. Además, el repertorio devocional se amplía con 
la copia o representación de imágenes sagradas. Estas imá-
genes que se reproducían eran de tipo pictórico o escul-
tórico y a veces se hacían con gran fidelidad, dando una 
sensación de realismo.

° Grupo de investigación HIEART de la Universidad rey Juan Carlos de 1 de Madrid.
1 Agradezco al dr. Joaquín García-Huidobro la lectura y revisión de este artículo.
2 La utilización de las fuentes impresas, como inspiradora de composiciones pictóricas, es un hecho más que probado en la historiografía artística. 

Son muchos los trabajos puntuales o de carácter más global sobre el uso las estampas para la realización artística, solo citar la tesis de Navarrete 
Prieto, Benito La pintura andaluza del siglo XVII y sus fuentes grabadas. 1998. Algo he aportado al tema del uso de las fuentes grabadas en la pintura 
con el artículo “Las pinturas del apostolado de la sacristía de la catedral de Santiago de Chile” en actas de las VII Jornadas de Historia del Arte - El 
Sistema de las Artes. Valparaíso-Viña del Mar, 1 al 3 de octubre de 2014.

3 Alcalá, 2011. p. 228.
4 Se tiene constancia por ejemplo de la gran cantidad de grabados o estampas que se enviaron desde Sevilla “una gruesa de historias de papel de a pliego” 

o una “gruesa de devociones de medio pliego” o “papeles de seis pliegos pintados de ystorias” a veces incluso importados “Diez y ocho docena de papeles de francia 
de devoción” en Envío a Tierra Firme en el barco de la Magdalena. Sevilla, 1586. Archivo General de Indias (A.G.I). Contratación, 1085, nº 2 folio 21.

5 Penhos, Marta, 2008, p. 843. Algunos testimonios como el del jesuita Anton Sepp, misionero en el Guayra a finales del XVII “son indescriptible-
mente talentosos para la imitación. Aunque no puedan inventar lo mas mínimo con su propia mente son capaces de confeccionar cualquier cosa por mas difícil 
que sea, según un modelo” lo que nos da una idea de la importancia de los modelos entre los artistas nativos.



332 LA DIFUSIÓN DE MODELOS EN LA PINTURA DEVOCIONAL DEL BARROCO EN EL VIRREINATO DEL PERÚ

LAS “VERA EFIGIES” 
O TRAMPANTOJOS A LO DIVINO

Pérez Sánchez denominó “Trampantojo a lo divino” 
a un género o subgénero del “trompe oeil” traducido al es-
pañol como trampantojo, o sea una pintura ilusionista 
que intenta engañar la vista del observador. Este tipo, sin 
duda muy español, busca un sutil efecto y no simplemente 
de engaño o sugerir una tercera dimensión, entrando en 
juego el aspecto devocional a las imágenes, sin duda en-
cauzado a partir de Trento6. 

Se trata de un tipo de pintura que representa imágenes 
generalmente escultóricas7 (aunque también pueda ser de 
pinturas, como el caso de las múltiples reproducciones 
que se realizan de la Virgen de la Antigua de la catedral 
sevillana8) tal como se las venera en sus altares, acompa-
ñadas de sus accesorios, (como cortinillas, floreros, jarro-
nes de plata o joyas o incluso de cirios encendidos9) que 
vienen a corroborar la idea del “retrato” de la imagen. No 
eran por tanto figuraciones ideales de los personajes sagra-
dos sino “verdaderos retratos” de sus imágenes: es decir, 
una imagen de la imagen. La imagen es pintada con gran 

verismo y efecto tridimensional, de modo que consigue 
–y es sin duda el efecto deseado– que quien contemple 
el lienzo venere a la imagen representada10. Estas represen-
taciones a veces tienen una cartela en donde se pone “re-
trato”, “verdadero retrato” o “vera efigie”, con lo cual se 
quiere insistir en la idea de algo verdadero y también a 
veces a través de una ilusión óptica. En el barroco, estas 
representaciones pictóricas, consideradas como imágenes 
vicarias de las originales, consiguen increíbles efectos de 
teatralidad y veracidad11. 

Algunas de estas devociones fueron propias del territo-
rio americano, como la Virgen de Guadalupe12 de Méjico 
o la Virgen de Copacabana13, que tuvieron una increíble 
difusión en la propia península ibérica14 (especialmente 
la primera). Otras devociones se exportaron desde territo-
rios españoles, como por ejemplo la Virgen de la Antigua 
en la catedral de Sevilla15, las Vírgenes de la Almudena16 
o de la Soledad madrileñas, la Virgen de Montserrat17 o la 
de los Desamparados, Valvanera18, Aranzazu, Begoña19 o 
la del Sagrario de Toledo. Incluso algunas, como la Virgen 
de la Luz, que tiene su origen en el sur de Italia20 tendrán 
una admirable difusión en Hispanoamérica21.

6 Pérez Sánchez, 1992, p. 139.
7 A pesar de cierta polémica sobre las imágenes religiosas durante el siglo XVI, el uso de estas se consolida y pasa del ámbito privado al público, al 

tiempo que triunfa las procesiones con estas imágenes como manifestación pública de la Fe con función de catequesis y propaganda.
8 Aunque estas en si no sean técnicamente “trampantojos” sino mas bien copias de la original.
9 Así se mostraban a los devotos en los días de mayor solemnidad.
10 Porres Benavides, 2011, pp. 142-148.
11 Recientemente historiadores como Elena Alcalá o Eduardo Wuffarden han trabajado acerca de este tema, quizás más específicamente y localizado 

geográficamente ha trabajado Pedro Querejazu Leyton (Querejazu Leyton, 2011. pp. 287-304) o Marta Penhos desde un punto de vista más bien 
antropológico.

12 Aunque el primer topónimo español corresponda a la Virgen extremeña a la cual el propio Colón se encomendó en su primer viaje y le puso el 
nombre a una isla del Caribe.

13 Así, llama la atención la cantidad de peregrinos que piden licencia para visitar a la Virgen y luego continuar en España. como Antonio Serafín, 
soldado natural de Cádiz. Archivo Arzobispal de Lima (A.A.L.) exp.8 .1639.

14 El jesuita Francisco de Florencia plasmó la difusión que lograron las copias de la vera efigie a finales del siglo XVII, y dice así: “En Cádiz, en Sevilla, 
en Madrid y en todas partes de Catholicos, que tiene comercio la Nueva España, es tan conocida, tan venerada y aplaudida esta Santa Imagen, que apenas ay 
casa, en que no la tengan” en Fernández Valle, 2011. p 37. Al respecto, ya el investigador Joaquín González Moreno se refirió a la producción de 
copias de la imagen guadalupana en la ciudad de Sevilla: “siendo algunos tan atrevidos de agregar la engañosa frase, para hacerla más comercial en 
la península, de tocada a su sagrado original”. En ídem. p. 42. Para el tema se puede consultar González Moreno, 1991. Montes González, 2009, 
pp. 257-265. En el estudio Iconografía Guadalupana en Andalucía se citaron la presencia de “tres mil pico de imágenes de Santa María de Guadalupe”. 

15 Es interesante como tenemos algunos ejemplos de devociones específicamente sevillanas como la Divina Pastora y el fervor que va a generar en 
tierras americanas, rápidamente por medio de grabados. A este respecto es interesante el artículo de Herrera García 2014. pp. 163-186.

16 Algunas confundidas con la de Guadalupe como la existente en la colección Celso Pastor de la Torre de Lima obra anónima del siglo XVIII.
17 En una capilla de la catedral de Lima, se conserva un magnifico ejemplar, seguramente castellano del 1º tercio del siglo XVII, de la Virgen entre San 

Benito y su hermana Santa Escolástica arrodillados a ambos lados de la imagen, parece que procede de la antigua parroquia de Montserrat de Lima.
18 Un ejemplar muy interesante se encuentra en la Casa del Moral en Arequipa.
19 En la Iglesia de S. Teresa de Arequipa se encuentra uno de gran formato fechable en la 2º m. del XVII.
20 Parece ser que su origen lo tendría hacia el siglo XIII en Trapani. Tiene esa configuración de “ayudar a las almas en no caer en las llamas del infier-

no” y por lo tanto se vincula a la devoción a las Animas Benditas. También a veces toma la advocación del Socorro. Lanzafame, 2006, pp. 29-31.
21 Se puede consultar Rodríguez Nóbrega: 2011, pp. 61-72.



333VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Al principio, las pinturas que llegan al Perú22 formaban 
parte del equipaje de los primeros españoles o eran obra 
de unos pocos artífices itinerantes aficionados o de segun-
da fila que se aventuraban a recorrer estos territorios23. La 
persistencia entre estos primeros expedicionarios de estos 
devotos iconos del Medioevo español, hace posible su rá-
pida propagación por las nuevas tierras.

Es fundamental la relación que tuvieron ciertas ciuda-
des andaluzas con el continente. Sevilla primero y luego 
Cádiz, fueron los puertos de salida hacia América, el lu-
gar donde zarpaban las naves, con hombres y mujeres que 
buscaban en el Nuevo Mundo un lugar para establecerse y 
prosperar. La carrera de Indias como se llamaba a este tráfico 
marítimo, fue el vehículo por el que transitaron ideas, téc-
nicas, modas y gustos artísticos, libros, obras de arte y toda 
clase de productos que iban de un lado a otro de manera 
recíproca. Entre estas mercancías destacan esos cuadros de-
vocionales24, a veces de poca calidad, como aparecen en los 
documentos que las relacionan “lienzos pintados de devoción 
muy ordinarios” o “lienzos de devoción todos de mano común” 
y su destino final era incierto ya que en la mayoría de los 
casos no eran el resultado de ningún encargo específico25.

Es interesante como en 1613 el escultor Gaspar de la 
Cueva y su mujer declaran que reciben del pintor Juan 
de Uceda Castroverde doce lienzos “de pintura al olio de lo 
divino, de diferentes hechuras de imágenes” valorados en 140 
ducados para venderlos por cuenta de dicho artista en 
América26, o como en 1650 el capitán Fernando de Saave-
dra entregó un lote de mercaderías a don José Messia de 

Castro para vender en Portobelo. Entre las pinturas que 
llevaban podemos citar a manera de ejemplo “ítem dos 
juegos de pinturas de vírgenes de a doseliensos cada juego”27.

Estas pinturas que copian a las imágenes que están en 
sus iglesias fueron en su momento bastante requeridas28. 
Así sabemos como por ejemplo en la dote de Doña Ma-
riana de Contreras entre los numerosos cuadros que se 
entregaban (y de toda temática, paisajes, retratos, bode-
gones etc.) había unos de contenido religioso “entre ellos 
“ymajenes de debocion de ntra sra de la soledad y del Carmen 
de los reyes subida a los çielos”29. A veces se cita además en 
los inventarios lienzos de “hechura” de la Virgen en su 
tabernáculo30. O de que en muchos casos eran imágenes 
encargadas para las casas de particulares como el que hace 
entrega Catalina de Esquivel, viuda del capitán Fernando 
de Saavedra, de un “quadro grande de nuestra señora de la 
soledad” al convento de los Mínimos en Sevilla31.

La Virgen de la Antigua32 (Fig. 1) se asocia a los descu-
bridores y militares que se encomendaban a esta sagrada 
imagen antes de partir a tierras americanas. Su influencia 
fue tan decisiva que en prácticamente todas las catedrales 
americanas se conservan capillas dedicadas a ella, así como 
toponimia relacionada con esta devoción33. En Lima, por 
ejemplo, aparte de la existente en la catedral34 tenemos 
un magnífico ejemplo en la iglesia de la Merced (Fig. 2), 
a la que curiosamente se le ha pintado el escudo en los 
escapularios que porta, trocándola iconográficamente de 
algún modo, también hay otro ejemplar en el convento de 
Jesús María. 

22 Aunque efectivamente otras zonas como Méjico, donde este tipo de representaciones alcanza grandes cotas de efectismo como la Virgen de los 
Dolores de la Portería de la antigua del Oratorio de San Felipe Neri en la Profesa, de México o el pintor Gregorio Vázquez Ceballos en el ámbito 
colombiano, nos hemos querido centrar en algunas representaciones en el antiguo virreinato del Perú.

23 Wuffarden, 2014. p. 246.
24 Que llegan a lugares como Tierra firme, Cartagena, Portobelo o Nueva España como lugar donde deben ser vendidos, pero sería normal que tras su 

llegada comenzaran a deambular por las diferentes ferias. En España antes de partir, se constataba “que no hay cosa indecente” en estas pinturas 
por parte de censores. 

25 En otro “un baul numero 52 llena quarenta o cinquenta lienzos de devoción que costaron a razón de ...reales cada uno” en Envío a Tierra Firme. A.G.I.1586 
Contratación , 1085, nº 2 folio 21.

26 Marco Dorta, 1960, p. 106.
27 Quiles García, 2014, p. 150.
28 Aunque trate de una época anterior es muy revelador el libro de Felipe Pereda Las imágenes de la discordia: política y poética de la imagen sagrada en la 

España del cuatrocientos.
29 ídem, p. 145.
30 Inventario de Matheo de Sossa, en Ídem. p. 147.
31 Ídem, p. 158.
32 Fundamental para conocer esta iconografía es la obra de: Medianero Hernández, 2008. De esta manera copias, estampas y grabados de la Virgen 

de la Antigua pasaron a América en los camarotes, bodegas, manos y bolsillos de las tripulaciones de los navíos. Ídem, p. 96. Desde 1652 la advo-
cación de la Antigua ocupa un lugar importante en la catedral de Méjico.

33 Lopez Guzmán, 2012. p. 58.
34 Copia oficial de la pintura sevillana. Esta advocación llegaría a ser la devoción más prestigiosa en la urbe limeña.



334 LA DIFUSIÓN DE MODELOS EN LA PINTURA DEVOCIONAL DEL BARROCO EN EL VIRREINATO DEL PERÚ

Fig. 1  Virgen de la Antigua. Autor desconocido. Escuela mejicana?. 
Colección particular, Córdoba (España). 1º tercio siglo XVIII. 

Fig. 2  Virgen de la Antigua. Autor desconocido. Iglesia de la Merced, 
Lima (Perú). Finales siglo XVII. 



335VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Otra advocación sevillana que se represente será la 
Virgen de los Reyes35, algunos de los cuyos ejemplares 
aparecen firmados por artistas andaluces como Bernabé 
de Ayala y Francisco Varela36, y también se realizan por 
artistas indígenas como el que se encuentra en la iglesia de 
San Sebastián de Cuzco realizado por Diego Quispe Tito.

El religioso español fray Diego de Ocaña, a principios 
del siglo XVII se propuso difundir el culto a la Virgen de 
Guadalupe a cuya orden jerónima pertenecía. Se sabe que 
durante su periplo americano dejó varias versiones tanto 
en Lima como en Potosí y Chuquisaca37. En la capilla de 
la Virgen de la Evangelización de la catedral limeña se en-
cuentra una magnífica pintura de la imagen extremeña, 
que se ha restaurado recientemente, que se debe según las 
últimas investigaciones a este fraile. Quizás la interesante 
versión que se conserva en la iglesia de los Descalzos de 
Lima pueda tener su origen en este hecho, aunque estilís-
ticamente parece algo posterior. Hay casos en territorios 
ciertamente alejados, como Chile, de este tipo de imáge-
nes oriundas de España, como la pequeña pintura de la 
Virgen de los Dolores servita de Cádiz en el convento de 
San Francisco en Santiago.

LAS IMÁGENES DEVOCIONALES 
EN EL VIRREINATO

La condición indígena o mestiza de los pintores, el 
anonimato de parte de sus obras y ciertos rasgos formales, 
entre ellos la planimetría, la preferencia por una paleta 
simple y la esquematización, llevan a denominar estas 
obras frívolamente de populares38. Como afirma Marta 
Penhos, si atendemos a las circunstancias que se dan en la 
zona de los Andes durante la Colonia, el oficio de pintor, 
el perfil de los comitentes, las relaciones entre lo sacro o 
devocional y los poderes civil y religioso, los circuitos de 

circulación de estas obras y su comercio, y los cambios de 
gusto que se dan a lo largo de estos siglos, podemos llegar 
a la conclusión de que solo en unos pocos casos podría-
mos hablar de una producción de índole popular39.

Los historiadores Mesa y Gisbert afirman que la pintu-
ra de imágenes del virreinato es como una manifestación 
del género de la naturaleza muerta, pero como afirma Pe-
dro Querejazu, estas pinturas son mucho más que esto, a 
pesar de la cantidad de objetos que estas representaciones 
puedan tener como candelabros, jarrones, retablos o cor-
tinajes. Gracias en parte a la escuela de Cuzco y también a 
algunos artistas que trabajan en la Audiencia de Charcas, 
se va desarrollando una nueva plástica. En ella, aunque 
efectivamente hay un deseo de reproducir esos objetos 
secundarios, la imagen y el “ubi” donde se halla hay tam-
bién un sistema simbólico en torno a ellas, enfatizadas 
por el tratamiento pictórico. Este se basa en unos colores 
especialmente vivos, y los sobrepuestos dorados40 que so-
lían aplanar la perspectiva y otorgar a la efigie resultante 
una sensación de mayestática presencia frontal. De alguna 
manera se ha pasado de nuevo a las dos “dimensiones”, 
trascendiéndose de la realidad a la idealidad de lo divino. 
Como dice Marta Penhos, esta forma de representación 
entre España (o el Viejo Mundo) y el virreinato suponía la 
existencia de universos mentales diversos. 

Importancia especial, como dice Wuffarden, van a te-
ner “las esculturas pintadas”, en manos de los pintores 
cuzqueños. Estas se multiplicaron, y su presencia se des-
cubre tanto en casas como en oratorios privados e iglesias. 
La mayoría de estas imágenes son anónimas, aunque hay 
que citar algunos autores como Luis Niño, Melchor Pérez 
de Holguín, Diego Quispe Tito o Francisco Chihuantito.

Dentro del grupo de representaciones pictóricas, evi-
dentemente son muy numerosas las de la Virgen en sus 
diferentes advocaciones. Así, se empezaron a desarrollar 
las vírgenes llamadas “triangulares”, encargadas por parte 

 
35 Con gran devoción en la ciudad desde tiempos de San Fernando.
36 En el museo Pedro de Osma de Lima. Sabemos de la devoción que había de esta iconografía en la propia Lima, así en el inventario que se realizó 

tras la muerte de Alberto de Mora y Figueroa, un clérigo sevillano se cita en el ítem 27 - Una lámina de nuestra señora de los reyes con su moldura de 
ebano y su vidriera. En la posterior venta que se hace se consigna: Una lámina de nuestra señora de los reyes en don Reimundo de Aliaga en once pesos. 
A.D.L testamento de Alberto de Mora y Figueroa (testamentos Leg. LXXI: 27) 1667/1668. Posiblemente esta obra sería similar al que se conserva 
en dicho museo.

37 Wuffarden,2014, p. 345.s
38 Penhos, Marta, 2008, p. 853. 
39 Penhos, Marta, 2008, p. 854. Aunque técnicamente podamos encontrar diferencias sobre todo con la pintura que se desarrolla en Europa. Así, es 

interesante saber, que en los cuadros que han podido analizar, en contra de la tradición italiana e incluso española, en donde después de la prepa-
ración suele haber una base de dibujo o de abocetamiento, de las formas al menos, en las obras andinas, la pintura se acomete casi directamente, 
con leves marcas de pincel para marcar las grandes aéreas correspondientes a los colores principales. 

40 Este ímpetu decorativo con el oro tiene también su refrendo teológico en la cita del Apocalipsis “una mujer vestida de sol y la luna bajo sus pies y en 
su cabeza una corona de doce estrellas”. 



336 LA DIFUSIÓN DE MODELOS EN LA PINTURA DEVOCIONAL DEL BARROCO EN EL VIRREINATO DEL PERÚ

de la feligresía, mayoritariamente indígena, que sentían 
devoción por ellas41, aunque también nos encontramos 
con representaciones de niños Jesús o de imágenes cristí-
feras pasionales. 

Es interesante observar cómo este proceso de acultu-
ración afecta también a esos iconos de origen español o 
europeo, que son representados con esos efectos simbóli-
cos que hemos expuesto anteriormente, como el uso del 
dorado42 o el tratamiento plástico de las imágenes; por 
otra parte, el entorno que las rodea a veces las dota de 
un “sentimiento naif”. Es lo que el historiador Kenneth 
Mills ha descrito como “creación conjunta”, el proceso 
por el cual tanto los naturales como los españoles se halla-
ban “comprometidos en el surgimiento y la consolidación 
de las devociones locales en Hispanoamérica43. Así, es 
interesante observar cómo la indumentaria y el enga-
lanamiento de estas imágenes se va haciendo de una 
manera cada vez más al gusto nativo, a la par que sus 
élites y componentes han ido abrazando la nueva Fe. 
Como dice Elena Alcalá, la “incaización” de la identidad 
de la élite indígena en el Perú colonial es un tema vasto, rico en 
manifestaciones pictóricas, incluyendo obras en las que los indios 
–ahora incas– son representados como el ideal del buen cristiano, 
próximo a las imágenes de culto44.

Ya sabemos cómo el tema del mestizaje ha hecho co-
rrer ríos de tinta y cuán compleja es su definición45. Des-
de la óptica hispánica, además de borrar las diferencias 

étnicas entre las poblaciones nativas del país y hacerlos 
todos con el genérico “indios” en contraste con la comu-
nidad española46, esta construcción jurídica ha ignorado 
la compleja realidad del mestizaje (mezcla racial de indios 
y españoles). Aunque estudios más recientes proponen el 
uso del término “mestizo” como una categoría puramente 
estilístico –como “gótico” o “barroco”– que todavía alber-
ga connotaciones esencialistas, si no racistas, al equiparar 
implícitamente estilo con orígenes étnicos47.

Este mestizaje o adaptación a estos gustos locales viene 
de la mano de pintores nativos. Estos artífices indios o na-
tivos48, como el pintor indígena Pedro Ramírez del Águila, 
Diego Quispe Tito, el cuzqueño Francisco Chihuantito o 
el quiteño Andrés Sánchez Gallque, irán recogiendo esos 
modelos iconográficos adaptados a su religiosidad e idio-
sincrasia, realizando unas creaciones “originales” en cuan-
to a su plasmación final49. También habrá mestizos, como 
el pintor y escultor Pedro Santangel de Florencia, hijo del 
artillero Martín de Florencia y una indígena, quizás miem-
bro de la nobleza incaica. Dentro de los talleres artísticos, 
esta dualidad se expresó por la dependencia de los nativos 
a sus colegas españoles50.

La situación en el virreinato de Perú tenía sus pro-
pias particularidades. Así, se ha señalado un desarrollo 
desde las primeras imágenes coloniales del indígena, a 
menudo representado de manera estereotipada, hasta el 
surgimiento y popularización de una identidad “inca” más 

41 Querejazu Leyton, p. 287-304. Estas formas provienen claramente de las estampas en las que María en sus diferentes advocaciones aparece con 
túnica y manto que cubre desde los hombros, cayendo a los lados en diagonal, quizás sacadas del Atlas Mariae. Teresa Gisbert ha relacionado estas 
formas en la identificación de algunas advocaciones con antiguas divinidades asociadas a los cerros. 

42 El sobredorado, brocateado o escarchado comienza apareciendo tímidamente en nimbos, coronas, rayos o detalles ornamentales en vestiduras. 
Poco a poco y durante el siglo XVIII termina por inundar la figura entera excepto las carnes. 

43 Alcalá, Luisa Elena. 2011, p. 231.
44 Por ejemplo, en una pintura anónima cuzqueña, un noble inca acepta el bautismo de dos agustinos asistidos por un ángel bajo la presencia de la 

Virgen de Copacabana. Alcalá, Luisa Elena: p. 232.
45 Ya en el año 52 el padre Osvaldo Lira plantea el tema del mestizaje en su libro hispanidad y mestizaje, después en el XXXVI Congreso de Ameri-

canistas celebrado en Sevilla en 1964, se trato el tema de arte mestizo y se entendió como un mestizaje entre lo español y lo indígena, en cambio 
otros como Enrique Marco Dorta lo denominaron andino.

46 Cuando nos referimos a los “indígenas” debemos evitar generalizaciones teniendo en cuenta siempre la composición heterogénea de esa pobla-
ción, sus diferencias en cuanto a orígenes étnicos y al estatus social que tenían en el orden colonial. Penhos, Marta, 2008, p. 851. 

47 En este congreso, cuyo título es precisamente “Mestizajes en Diálogo”, se ha expuesto bastante sobre el tema. Personalmente, y quizás gracias al 
dialogo con otros colegas, pienso que el “mestizaje” en la América Colonial es un concepto semántico que, sucede, quizás en otras muchas zonas 
y con diferentes estilos, pues raramente se encuentra un estilo “puro”.

48 Algunos contemporáneos suyos como el cronista criollo León Pinelo (1592-1660) en su manuscrito: El paraíso en el nuevo mundo explica por qué 
los indios eran tan “aficionados a las operaciones que no implican mucho trabajo personal, como pintor, plateros, encajes y otros en que están sentados, y éstas 
cosas que aprenden con facilidad, aunque no con tanta perfección, porque la falta de los principios del arte y el conocimiento de la teoría, y sólo pueden llevar a los 
aspectos mecánicos” con lo que desprestigian de alguna manera a los artistas nativos relegándolos a un papel de meros artesanos.

49 Así vemos en el conocido grabado de Guamán Poma de Ayala en su “Nueva Crónica del Buen Gobierno” muestra como dos indígenas dan reto-
ques a una escultura de un crucificado y de que como el comenta “pueden los cristianos dedicarse a la creación de imágenes santas siguiendo el ejemplo de 
dios” quizás poniendo el acento en estos nuevos “artistas” nativos.

50 Wuffarden, 2011, p. 253. Luis Eduardo Wuffarden habla de esos artistas nativos y el papel que estos tuvieron en el Perú virreinal. 



337VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

claramente definida a partir de siglo XVII, lograda me-
diante el énfasis en la mascay pacha, o corona inca, y de la 
indumentaria incaica”. Durante toda la época virreinal, 
la población autóctona de Hispanoamérica se mantuvo 
muy activa como patronos, haciendo pequeñas y grandes 
donaciones para mantener capillas y festividades para las 
imágenes de culto de sus iglesias locales51, en vida y en 
ocasiones, por medio de donaciones52.

Así se ve en la Virgen de Candelaria con donantes (Fig. 3), 
que representa a una pareja inca ante una imagen de la 
Virgen y una mascaypacha colocada de manera prominen-
te al pie del altar. En este caso, parecería que la identidad 
específica de los modelos se elude en favor de una identi-
dad étnica, establecida por medio de la indumentaria53 in-
dígena, al hacer referencia a las típicas insignias incaicas 
(los tupus), que figuran en la mayoría de las representa-
ciones de mujeres incas. Si no fuera por un detalle adi-
cional –sus miradas– nos resultaría muy difícil determinar 
cuáles de estas figuras son retratos de donantes particula-
res y cuáles, representaciones genéricas de indios devotos.

Las imágenes a veces se las representa solas, otras se la 
acompaña de santos en los ángulos inferiores o donantes 
con los que parece estar en “Sacra Converzacione”54. Espe-
cialmente bello es el cuadro de la Virgen de Copacabana, 
donde se ve a esta en su retablo55 con la joven Catalina 
Correa antes de profesar como novicia en el convento de 
Santa Teresa de Jesús de Arequipa y quizás parte de su 
dote (Fig. 4). Así vemos una interesante repercusión en 
iconografías como la Virgen de la Almudena56 de la co-
lección Celso Pastor de la Torre (Fig. 5), la existente en el 
Museo Pedro de Osma de Lima, con San Ignacio de Lo-
yola y Santo Tomás de Aquino en sus ángulos inferiores57 
o la Almudena con donantes, atribuida a Mateo Pisarro, 
en la iglesia de Cochinoca. (Jujuy). Otras devociones me-
diterráneas, como la Virgen de Montserrat, salen de sus 
retablos para aparecer en medio de las montañas de su 
santuario y rodeadas de personajes eclesiásticos, como la 
pintada en 169358 por Francisco Chihuantito para la igle-
sia de Chinchero (cercano a Cuzco). También hay otras en 

Fig. 3  Virgen de Candelaria con donantes. Colección particular. 2º mitad 
del siglo XVIII. Sacado del libro Contested visions in the Spanish colonial world. 
Academia Edu.

51 Así tenemos el testimonio de Gabriel Huaman, indio del pueblo de Santiago del Cercado (cercano a Lima) que declara que “tengo por mis bienes 
en poder de martin gomez, indio que vive abajo del convento de la merced, pintor un lienzo grande de diez baras de largo y dos y media de ancho de ntra señora de 
consolacion, la cual tiene que retocar y retratarse en el al dicho mi hijo”. A.A.L. Cofradías. años 1698-1757. Leg 10 - a. Exp: 43 8 a: 43. 

52 Alcalá, Luisa Elena. 2011, p. 230.
53 Alcala, p. 233.
54 Un artículo interesante sobre este asunto en Martínez, Juan Manuel, Richter, Marisol y Valdivieso, Cynthia, 2014, p. 195-202.
55 Aunque no tenemos espacio para tratar este aspecto, son muy interesantes las numerosas representaciones de los retablos completos tanto en el 

virreinato del Perú como en el de Nueva España.
56 De la cual sabemos que se hacen también esculturas así Tuyru Tupac (1677-1706) talló una copia de la Virgen de la Almudena.
57 Fechable en el último tercio del siglo XVII.
58 Que tiene su origen en grabados de la época.



338 LA DIFUSIÓN DE MODELOS EN LA PINTURA DEVOCIONAL DEL BARROCO EN EL VIRREINATO DEL PERÚ

la iglesia de Santiago en Cuzco y en el convento de Santa 
Catalina de Arequipa. También aparecen representacio-
nes meridionales como la Virgen del Lledó (en valencia-
no Mare de Déu del Lledó), patrona de Castellón, rodeada 
de ángeles, del museo de Nuevo Méjico y firmada en 1713 
o la Virgen de los Desamparados valenciana con San José 
y Santa Teresa, u otras del sur de España como el ejemplar 
que se conserva en el Denver Museum y atribuido a Luis 
Niño de la Virgen de la Victoria de Málaga.

Aparte de las mamachas locales, quizás una transpor-
tación de Mamma Ocllo59, como la Virgen de Belén60, los 
talleres cuzqueños solían representar las imágenes maria-
nas de mayor veneración en la zona, distinguibles por los 
atributos que portan. Estas devociones de origen español 
dieron nacimiento a estas vírgenes tan peculiares de la 
pintura andina y quizás es un vestigio del culto a la diosa 
madre, congénito en la naturaleza humana y en concreto 
en la andina, en cuyo sentimiento, esa divina Reina del 

cielo se aúna con el culto aun viviente de la Pachamama, 
la tierra madre. Las vírgenes cuzqueñas, algo hieráticas, 
ataviadas con el esplendor barroco de las reinas españolas 
y de las ñustas cuzqueñas son reflejo de esa mezcla mara-
villosa. 

La Virgen del Rosario, con gran devoción en la zona 
andina, a veces va acompañada de un aro formado por 
estos misterios del rosario, en medio de la cual se dispo-
ne la Virgen. Aparte, tenemos como subdivisiones en la 
advocación: así la Virgen del Rosario de Lima no podía 
confundirse con la de Pomata o la de Potosí (que es la 
versión del museo de Lima con Santo Domingo y Santa 
Rosa de Lima).

La Virgen del Rosario de Pomata61, con su manto rojo 
y su túnica blanca, porta un rosario negro con la mano 
derecha, mientras que con la izquierda sostiene al niño 
Jesús, que viste túnica también roja y corona con plumas 
al igual que su madre. Algunas veces estas imágenes están 

Fig. 4  Virgen de Copacabana, con Catalina Correa. Escuela cuzqueña. 
Convento de Santa Teresa, Arequipa. 2º mitad del siglo XVIII.

Fig. 5  Virgen de la Almudena. Autor desconocido. Escuela cuzqueña. 
col. Celso Pastor de la Torre, Lima.

59 Princesa incaica, esposa y hermana de Manco Capac, fundador del imperio de los Incas. Celso Pastor de la Torre, 1999, p. 167.
60 Otro ejemplo de esta iconografía se encuentra en el Banco de Crédito del Perú. ca 1780.
61 Un ejemplar de bastante calidad se encuentra en la Casa del Moral de Arequipa.



339VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

en sacra converzacione con santos en sus ángulos inferiores, 
como San Francisco o Santo Domingo, o los santos Rosa 
y Tomás. 

 Otra gran devoción en la Ciudad de los Reyes fue 
la Virgen de los Remedios (Fig. 6). Su culto se inició en 
1551, teniendo como punto de partida la llegada de los 
padres agustinos. Poco después se creó una cofradía de 
devotos de Nuestra Señora de los Remedios, conformada 
inicialmente solo por mulatos y gente de raza negra. 

La Virgen de Copacabana aparece en su retablo, mien-
tras que su réplica, y rival de Cocharcas62 se presentaba 
bajo palio y con escenas de sus peregrinaciones o la histo-
ria de sus milagros63. Aunque esquemática, la escena resu-
me al menos dos momentos de la historia, ya que la Vir-
gen aparece representada debajo de un baldaquino a un 
lado de la iglesia, junto a Quimichi. La iconografía oficial 
de la Virgen de Cocharcas, se desarrolló en la segunda 
mitad del siglo XVIII y generó numerosas réplicas. Se 
trata de pinturas que muestran la escultura de la Virgen 
sobre su altar o “paso” en un vasto paisaje, rodeado por 
escenas de peregrinaje64. La Virgen de Sabaya –en el fon-
do una versión de la Candelaria– con mucha devoción en 
la actual área boliviana también se representa a menudo.

 Muchas veces se aprecian los cambios en los accesorios 
y los cambios en la moda especialmente en la indumenta-
ria de estas imágenes. Así, durante el XVIII algunas lucen 
ese característico sombrero de tres picos que se ha dado en 
llamar “Virgen de la Montera”65, aunque quizás más espe-
cíficamente sean vírgenes peregrinas o otras advocaciones 
como la Merced. 

IMÁGENES CRISTÍFERAS

El señor de los “Temblores”, patrón de Cuzco, fue qui-
zás la que más devoción tuvo entre las imágenes cristiferas. 
La devoción hacia esta antigua escultura labrada por un 
artista indígena66 siguiendo el modelo del Cristo de Bur-
gos, cobró fuerza a raíz del terremoto de 1650. Las nume-
rosas pinturas que hay en Perú representan la figura del 
Cristo en su altar o en sus andas, e incluso conformando 

un calvario junto a la Virgen, San Juan y la Magdalena67. 
Otras representaciones son de Jesús con la cruz al hom-
bro, como el Cristo de la Caída en la Orden Tercera de 
Arequipa (Fig. 7).

También las imágenes de Jesús niño despertaron la 
devoción de los devotos que requerían copias de dichas 
obras. Ejemplo interesante es el Niño Jesús de Huanca 
vestido de Inca68, que de alguna manera refleja esta “in-
caización” de las devociones populares y sería reflejo de 

Fig. 6  Nuestra señora de los Remedios. Escuela Cuzqueña. 
2º mitad del siglo XVIII. Museo Arzobispal de Lima. 

62 De la que Pedro Querejazu ha estudiado y catalogado varios cuadros.
63 Wuffarden, 2014, p. 347.
64 Alcalá, p. 241.
65 Como la que se encuentra en la Casa del Moral de Arequipa.
66 Wuffarden, 2014, p. 347.
67 En el convento de Santa Teresa o en el de Santa Catalina de Arequipa. En este último, la virgen del calvario es una réplica de la Virgen de la Sole-

dad madrileña, con lo cual hemos unido dos advocaciones en esta iconografía. En dependencias del museo de San Francisco de la misma ciudad 
se encuentra otro de gran calidad.

68 Primera mitad del siglo XVIII. 86X 75 cm. Lima, colección Particular.



340 LA DIFUSIÓN DE MODELOS EN LA PINTURA DEVOCIONAL DEL BARROCO EN EL VIRREINATO DEL PERÚ

este mestizaje que venimos hablando. En la hermandad 
de Montserrat de Sevilla se guarda una interesante pintura 
de un niño Jesús (Fig. 8). Con labores de pedrería aplicada 
en la túnica y en la cruz, catalogada por el profesor Ramos 
Sosa como escuela del alto Perú69. Esta obra muestra el 
intercambio que no solo hubo del Viejo Mundo al Nuevo, 
sino que fue recíproco.

Aunque nos hemos centrado en “los trampantojos” 
o veras efigies en su sitio de culto habitual, no podemos 
olvidar un tema interesante como fue el de los registros 
pictóricos de estas esculturas en sus salidas procesionales, 

Fig. 7  Cristo de la Caída. Escuela cuzqueña. Orden Tercera, Arequipa. 
Siglo XVIII.

Fig. 8  Niño Jesús. Escuela de alto Perú. Hermandad de Montserrat de Sevilla. 
Finales del siglo XVII o principios del XVIII.

como la procesión del Viernes Santo en Lima hacia me-
diados del siglo XVII, muestra evidente de la pujanza de 
las hermandades70 en las grandes urbes americanas, donde 
los pasos procesionales o sus cortejos no tienen nada que 
envidiar a los que conocemos por ejemplos pictóricos de 
los sevillanos. Este exorno de las imágenes cuando “proce-
sionan” se puede ver con gran lujo de detalles en la serie 
de los cuadros conocidos como el corpus de “Santa Ana”, 
que existen en la iglesia de Santa Ana de Cuzco y que des-
criben precisamente la procesión del Corpus (hacia 1680) 
durante el mandato del obispo Mollinedo71.

69 Mide 1,24 cm x 0, 95 catalogado de mediados del XVIII, proponemos adelantar la cronología” en Ficha catalográfica niño Jesús bendiciendo: 
Catálogo de la Exposición: Signos de Evangelización: Sevilla y las Hermandades en Hispanoamérica. Sevilla 1999, p. 218

70 Bernales Ballesteros, Jorge: “Las hermandades de Sevilla y su proyección en América” en Aphoteca, revista del departamento de Historia del Arte. Uni-
versidad de Córdoba. Nº 6 -1986, p. 51-80.

71 La procesión del Corpus en el Cuzco: varios autores. Catálogo de la exposición. Unión Latina y otras instituciones. 1996.



341VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

BIBLIOGRAFÍA

Alcala, Luisa Elena (2011), “The image of the devout indian: the co-
dification of a colonial idea” in Contested visions in the Spanish 
colonial world. Ilona Katzew (coord.). Los Angeles County Mu-
seum of Art.

Bernales Ballesteros, Jorge (1986), “Las hermandades de Sevilla y su 
proyección en América” en Aphoteca, revista del d. de Historia del 
Arte. Universidad de Córdoba, nº 6.

Fernández Valle, María de los Ángeles (2011), “Virgen de Guadalu-
pe de México: protectora a ambas orillas del Atlántico (siglos 
XVII-XVIII)” en Atrio, nº 17. 

González Moreno, Joaquín (1991), Iconografía guadalupana en Andalu-
cía. Cádiz. Junta de Andalucía.

Herrera García, Francisco J. (2014), “Una estampa de muy poco valor. 
Imagen, devoción y discriminación étnica en torno a la crea-
ción de una hermandad novohispana” en Arte y patrimonio en 
España y América. Editorial Universidad de la República (Uru-
guay) Montevideo. 

Lanzafame, Giovanni (2006), La madre santísima de la Luz, una advoca-
ción mariana de Sicilia para el mundo. Sevilla.

Marco Dorta, Enrique (1960), Fuentes para la historia del arte hispanoame-
ricano. Estudios y documentos. Tomo II. Cecic. Sección de Sevilla. 
Sevilla.

Martínez, Juan Manuel; Richter, Marisol y Valdivieso, Cynthia: “Don 
Manuel de Salzes y doña Francisca Infante: representación, 
memoria y devoción en el Reino de Chile” en Actas de las VII 
Jornadas De Historia Del Arte - El Sistema De Las Artes. Valparaíso-
Viña del Mar, Septiembre de 2014.

Medianero Hernández, José María (2008), Nuestra Señora de la Antigua, 
la Virgen decana de Sevilla. Diputación Provincial de Sevilla, Ser-
vicio de Publicaciones.

Montes González, Francisco (2009), “Cultos y devociones americanas 
en la religiosidad andaluza de los siglos XVII y XVIII”, Actas del 
Congreso Internacional Andalucía Barroca. Sevilla, Junta de Anda-
lucía y Consejería de Cultura.

Lopez Guzmán, Rafael (2012), “Presentación” en Caminos del Barroco. 
Vol. I Gobierno del Estado de Puebla/ Consejo Estatal Para La 
Cultura y Las Artes. Méjico.

Pastor de la Torre, Celso y Tord, Luis Enrique (1999), Perú: Fe y arte en el 
Virreinato. Publicaciones obra social y cultural Córdoba. 

Penhos, Marta (2008), “Pintura de la región andina: algunas reflexio-
nes en cuanto a la vida de las formas y sus significados” en 
Pintura de los reinos: identidades compartidas: territorios del mundo 
hispánico, siglos XVI-XVIII. Fomento Cultural Banamex.

Pérez Sánchez, Alfonso (1992), “Trampantojos “a lo divino” en Lecturas 
de Historia del Arte. Ephialte. Instituto Municipal de Estudios 
Iconográficos. Vitoria. 

Porres Benavides, Jesús (2011), “Devociones en el Convento de San 
Pablo (Hoy parroquia de Santa M. Magdalena de Sevilla) (parte 
1)” Miriam, Revista mariana. Sevilla.

Querejazu Leyton, Pedro (2011), “Las maneras de mirar y el uso de la 
ilusión de la realidad en la pintura barroca de la Audiencia de 
Charcas” en Actas del 1º Congreso del Barroco andino. Memoria 
del I Encuentro Internacional, Pamplona, Fundación Visión 
Cultural/Servicio de Publicaciones de la Universidad de Na-
varra.

Quiles García, Fernando (2014), “Casos y cosas de la América hispa-
na, desde Sevilla. Siglos XVII-XVIII” en Arte y patrimonio en 
España y América. Editorial Universidad de la República (Uru-
guay) Montevideo. 

Ramos Sosa, Rafael (1999), “Ficha catalográfica” en Catalogo de la Ex-
posición: Signos de Evangelización: Sevilla y las Hermandades en His-
panoamérica. Sevilla. 

Rodríguez Nóbrega, Janeth (2011), “La Madre Santísima de la Luz en 
la provincia de Caracas (1757-1770). El ocaso del Barroco” en 
actas del 1º Congreso del Barroco andino. Memoria del I Encuentro 
Internacional, Pamplona. 

VV.AA. (1996), La procesión del Corpus en el Cuzco: Catálogo de la expo-
sición. Unión Latina y otras instituciones.

Wuffarden Luis Eduardo (2011), From apprentices to “famous brus-
hes”: native artists in colonial Peru” in Contested visions in 
the Spanish colonial world. Ilona Katzew (coord.). Los Angeles 
County Museum of Art. 

––––– “Los orígenes 1532-1575” en Pintura en Hispanoamérica 1550-
1820. Dir. Jonathan Brown y Luisa Elena Alcalá. Madrid, Edi-
ciones El Viso, 2014.

––––– “Surgimiento y auge de las escuelas regionales” en Pintura en His-
panoamérica 1550-1820. Dirigida Por Jonathan Brown y Luisa 
Elena Alcalá. Madrid, Ediciones El Viso, 2014.



343VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

EL CULTO A LA VIRGEN DE ITATÍ y a NA. SRA. DE LUJÁN:

INDIOS Y NEGROS EN LA CONSTRUCCIÓN DE TRADICIONES DE 
MILAGROS MARIANOS EN EL RÍO DE LA PLATA COLONIAL

PATRICIA A. FOGELMAN / ARGENTINA

INTRODUCCIÓN

El presente trabajo se inscribe en la perspectiva de 
la Historia cultural de la religión y, dentro de ella, 
en el área de estudio de lo que he denominado 

refracciones coloniales del culto a la Virgen1 y su papel en 
los procesos de occidentalización.   

La idea de la refracción (alusión metafórica a las trans-
formaciones que se observan en la trayectoria de un rayo 
de luz al atravesar oblicuamente dos medios físicos de 
diferente densidad) es un instrumento explicativo de las 
adaptaciones que sufrió el culto mariano al pasar a las 
colonias americanas. Las pervivencias son resultado de 
una experiencia cultural capitalizable que permite recurrir 
a un esquema explicativo comprensible y a la vez, legiti-
mador. Por otro lado, los cambios y desvíos provienen de 
las adaptaciones coyunturales propias de nuevos agentes 
en nuevos medios. Así, la matriz discursiva en torno a la 
construcción de la más importante tradición argentina 
(el culto a la Virgen de Luján) parece responder bastante 
ajustadamente al modelo peninsular, solo que los actores 
implicados (étnica y socialmente diferenciados) construye-
ron una devoción local eficaz alrededor de la imagen de la 
Virgen Inmaculada.

En este trabajo voy a referirme especialmente al con-
texto de un intenso mestizaje del imaginario católico 
del cual la difusión del culto mariano ha tomado parte: 

veremos cómo los diferentes actores sociales participan 
de la creación y puesta en circulación de tradiciones 
marianas en el período colonial siguiendo especialmen-
te dos casos rioplatenses: El surgimiento de la leyenda 
milagrosa de la Virgen de Itatí (“Piedra blanca”), en el 
Guayrá (actual Provincia de Corrientes) y la de la Vir-
gen de Luján (hoy, Provincia de Buenos Aires), patrona 
nacional argentina. 

Dos líneas articulan este enfoque: la del largo plazo, 
con participación de distintos actores provenientes de 
castas y situaciones económicas diversas (que, por supues-
to incluye a ricos y poderosos comerciantes blancos) y, la 
segunda, un análisis más concentrado en el papel clave 
–determinante– en la construcción discursiva y legitima-
dora de las tradiciones marianas desempeñado por indios 
y negros, sobre todo en los momentos fundacionales de la 
tradición inmaculista de Itatí y de Luján.

EL CONTEXTO DEL SIGLO XVII

Conviene tener presente el contexto de la Contrarre-
forma y de la defensa a la devoción de la Inmaculada Con-
cepción por parte de los franciscanos –entre otros– que 
lleva al Río de la Plata de la escala local/regional a una 
escala ampliada y atlántica de circulación de las ideas y de 
modelos de prácticas, ya no sólo de personas y mercancías. 

1 Ver: Patricia A. Fogelman. “Simulacros de la Virgen y refracciones del culto mariano en el Río de la Plata colonial”. En Eadem Utraque Europa. 
Revista de Historia Cultural e Intelectual. Año 2, nº 3. UNSAM/Miño y Dávila Editores. Buenos Aires, diciembre de 2006, pp. 11-34.



344 EL CULTO A LA VIRGEN DE ITATÍ y a NA. SRA. DE LUJÁN...

Este contexto mayor –que inscribiríamos dentro del 
Barroco Iberoamericano– la religión católica se enfrenta 
a un conjunto de diversidades y novedades coloniales: 
así, los procesos de evangelización son también procesos 
de mestizaje cultural. El catolicismo, lejos de ser estático, 
se ha mostrado dinámico y adaptable a las circunstancias 
coloniales, sin perder los ejes centrales de su estructura 
como religión. 

Voy a partir de la hipótesis de que culto a la Virgen y los 
sentimientos de empatía que provoca, ha sido un vector 
fundamental para articular el encuentro entre europeos, 
indios, negros y mestizos en el escenario colonial. La retó-
rica mariana ha hecho referencia a esta diversidad étnica 
incluyendo a indios recién evangelizados (y/o en proceso 
de serlo) tanto como a negros (figuras también ganadas 
para el catolicismo) como actores y promotores de cier-
tos aspectos del culto, responsables de acciones fundantes 
y, a su vez, legitimadores de la hierofanía (manifestación 
de lo sagrado) en su carácter de testigos presenciales de 
la voluntad de la Virgen a través de sus representaciones 
(imágenes).

ACTORES Y PROMOTORES 
DEL CULTO MARIANO

En la propagación y difusión del culto a la Virgen ac-
tuaron diferentes grupos sociales. Entre ellos, destacamos 
la labor de los religiosos regulares y los miembros del clero 
colonial. Junto a ellos, los conventos femeninos y las mon-
jas ayudaron a promover el culto a María, al igual que las  
terceras órdenes, las cofradías de blancos, indios y negros 
(esclavos y libertos) que actuaron eficazmente en expan-
sión de devociones específicas, digamos, de advocaciones 
marianas en el caso que referimos. También el papel de 
los comerciantes debe ser destacado: los miembros laicos 
de las élites formaron parte de esas corporaciones siendo 
terciarios o cofrades, aportando sus capitales y sus conoci-
mientos financieros para dar solidez (y a veces, para apro-
vechar también) al crecimiento material del culto.

Los templos –ermitas primero y santuarios después– se 
constituyeron en espacios sacralizados dotados de legitimi-
dad y atractivo para los fieles, donde reinaba una figura 
mariana que –en muchos casos– recibía la fama de hace-
dora o mediadora de milagros, atrayendo ofrendas y pere-
grinaciones. Estos espacios sacralizados más o menos for-
malmente se difundieron a lo largo del siglo XVII y XVIII 

y prosperaron en buena medida gracias a la gestión de los 
laicos2 enredados en las cofradías o en las terceras órde-
nes y que se desenvolvieron como síndicos de los templos, 
como es el emblemático caso del rico comerciante vasco 
don Juan de Lezica y Torrezuri, síndico de la fábrica del 
santuario de la Virgen de Luján a mitad del siglo XVIII.

LA VIRGEN DE ITATÍ (CORRIENTES) 
Y LAS REPRESENTACIONES DE LOS INDIOS

La historia de la Virgen de Itatí (cuyo nombre viene de 
la lengua guaraní “ita”, roca, y “ti”, blanca, o sea, “piedra 
blanca”3), hoy patrona de la Provincia de Corrientes que 
está en el litoral del este argentino y cercana a la frontera 
con Paraguay, se enraíza en el proceso de conquista del es-
pacio rioplatense del siglo XVII que conocemos como pro-
ceso de “evangelización”. Tiene como actores fundantes 
de esa devoción a los frailes franciscanos y a un segmento 
de la población aborigen reducida.  

En el contexto de la conquista el espacio colonial, los 
exploradores subieron por el río Paraná y llegaron hasta 
los saltos de Yacyretá-Apipé (en la actual Provincia de Co-
rrientes), los cuales fueron un límite para sus grandes bar-
cazas. Como el lugar les pareció favorable por la cantidad 
de animales y frondosa vegetación, buen clima y una po-
blación amigable de nativos, los hombres del explorador 
Caboto se quedaron en Yaguarí, donde había un pueblo 
indígena que los recibió. Los franciscanos comenzaron 
allí una obra evangelizadora y casi cien años después de 
la primera expedición de Solís llegó a Yaguarí la primera 
imagen de la Virgen que se conoce como “Itatí”, presumi-
blemente proveniente del sur de Brasil. Se trata de una es-
cultura de madera de importante tamaño (mide 1,26 me-
tros), el cuerpo es de timbó (árbol americano) y el rostro 
es de nogal (madera europea). Su cabello es negro y largo. 
Se la vestía en la era colonial con ropas delicadas, algunas 
traídas de Europa, y a sus pies se ve la clásica media luna. 
Tiene las manos juntas y en la actualidad sostiene un rosa-
rio. Hoy viste un manto azul y su cabeza está cubierta por 
una túnica blanca. Podríamos decir que responde clara-
mente al modelo de las inmaculadas del barroco (Fig. 1).

Según la tradición, en 1615 un grupo de indios contra-
rios a evangelización robó esa imagen de la Virgen María que 
estaba en Yaguarí y luego otros indios fueron a recuperarla 
y la encontraron posada sobre una piedra blanca, a orillas 
del Río Paraná, bañada de luz y rodeada de música celestial.

2 Patricia A. Fogelman. “Elite y participación religiosa en Luján a fines del siglo XVIII”, en Cuadernos de Historia Regional Nº20. UNLu. Luján, 
2000, pp. 103-124.

3 “Piedra blanca”, probablemente se denomina así por los yacimientos de cal que estaban junto al arroyo Caleria.



345VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Según esta leyenda fue que en el contexto de un ataque 
de indios infieles al bando de los españoles, acompaña-
dos por los franciscanos y los indios reducidos, el arroyo 
Yaguarí se partió a la mitad (algo parecido al milagro de 
Moisés), así los indios atacantes se retiraron y se dispersa-
ron dando la victoria a los indígenas cristianizados y a los 
españoles. Estos indios conversos lo habrían sido como 
resultado de las labores del español Fray Luis de Bolaños. 
La imagen de María, asentada sobre la piedra blanca del 
arroyo de la calera, apareció “como de milagro”. Así in-
terpretaron que la imagen había “indicado” su voluntad 
de permanecer allí. Sin embargo, Fray Bolaños la llevó de 
vuelta a Yaguarí y la Virgen volvió a trasladarse a la piedra 
blanca, junto al río Paraná. Luego de ello, Bolaños reco-
noció que ese debería ser el nuevo asentamiento y la guar-
dó en un templo alrededor del cual se levantó un pueblo 
con los habitantes que allí fueron trasladados: la nueva 
reducción, fundada el 7 de diciembre de 1615 en los alre-
dedores de la piedra blanca, tomó el nombre de Pueblo de 
Indios de la Pura y Limpia Concepción de Nuestra Señora 
de Itatí. Es en ese lugar que se levanta en nuestros días el 
inmenso templo a donde peregrinan millones de personas 
todos los años (Fig. 2).

Según la tradición, en 1624 se registra la primera trans-
figuración de su rostro y a partir de ahí, se menciona una 
larga lista de milagros de la Virgen de Itatí. Para 1656 ya 
existía en las Corrientes, el santuario de Itatí como lugar 
reconocido de culto. 

Con el paso de los siglos, se levantaron sucesivos tem-
plos y hoy cuenta con una enorme basílica cuya construc-
ción comenzó en 1938 bajo la dirección del italiano Pedro 
Azzano. El santuario se habilitó parcialmente el 16 de julio 
de 1950, en el cincuentenario de la Coronación de la Vir-
gen. Tiene capacidad para albergar hasta 9.000 fieles en su 
interior. Su cúspide, coronada por una imagen de la Vir-
gen hecha en cobre, alcanza los 88 metros, siendo la más 
alta de Sudamérica. Cuenta con un Museo Sacro, que es 
parte de la antigua capilla que servía de santuario antes de 
la erección de la basílica. Esta última, tiene tres naves se 
encuentran ornamentadas con grandes columnas, murales, 
bajorrelieves y ventanales. Detrás del altar mayor se encuen-
tra el camarín de la Virgen: una especie de capilla-oratorio. 
El fondo del camarín se destaca un mural que representa 
indígenas con instrumentos musicales autóctonos veneran-
do a la Virgen a orillas del río Paraná. Esta imagen del altar 
es muy importante, porque da cuenta de las actuales repre-
sentaciones de los indios que originalmente reconocieron 
en María de Itatí una presencia sobrenatural y se dieron a 
la religión católica y defensa de los franciscanos que nos 
convirtieron frente a otras tribus hostiles.

Por otro lado, la imagen principal de la Virgen se en-
cuentra dentro de una vitrina giratoria que se mueve en 

Fig. 2  Fray Luis Bolaños; promotor del culto a la Virgen de Itatí. Museo Bottaro.
Convento de la Basílica de San Francisco. Ciudad de Buenos Aires.

Fig. 1  Mural del altar de la Basílica de Nuestra Señora de Itatí, 
Provincia de Corrientes.



346 EL CULTO A LA VIRGEN DE ITATÍ y a NA. SRA. DE LUJÁN...

relación con los horarios de misa (mira hacia el altar ma-
yor), mientras que durante la adoración silenciosa la Vir-
gen es girada para mirar hacia el camarín.

La historia y el fervor popular recupera la representa-
ción de los indios como fieles y leales defensores del culto 
de la Virgen de Itatí: en la contienda de indios contra 
indios, los indios cristianizados tienen un lugar central, 
tal como se observa en la importancia dada al mural que 
hoy los muestra en la basílica: Indios devotos, ordenados, 
limpios, en gestos de reverente oración e interpretando 
música como ángeles alrededor de la imagen mariana: in-
dios como ángeles, de eso se trata el argumento visual, 
de asimilar a “los buenos indios cristianizados” con las 
figuras celestiales que habrían hecho la música del hallaz-
go que da origen a la tradición milagrosa. Se trata de una 
reconstrucción operada en la memoria de un imaginario 
social donde el indio fue asimilado armoniosamente al 
mundo cristiano triunfante.

Hoy la Virgen de Itatí es la patrona de la provincia de 
Corrientes y goza de una enorme devoción popular. La 
Basílica de Nuestra Señora de Itatí es uno de los mayores 
centros de peregrinación de la Argentina (Fig. 3).

MARÍA DE LUJÁN: UNA INMACULADA ENTRE 
PORTUGUESES, GAUCHOS Y NEGROS

En la actual localidad de Luján (Provincia de Buenos 
Aires) existe una basílica nacional que alberga una ima-
gen de la Inmaculada Concepción de la Virgen. María, 
en su advocación lujanense, concentra la devoción de 
gran parte de la población de la Argentina e, inclusive, 
de católicos de otros países. La Virgen de Luján ha sido 
declarada patrona de Argentina, Uruguay y Paraguay. Los 
actos y rituales que se celebran durante las conmemora-
ciones que corresponden al almanaque mariano atraen 
enormes peregrinaciones y también, limosnas para el san-
tuario (Fig. 4). 

Esta fuerte devoción popular tiene orígenes en los mi-
lagros atribuidos a la imagen desde tiempos coloniales y 
que han sido transmitidos hasta nuestros días a través de 
la tradición. Analizaremos básicamente las dos versiones 
escritas más antiguas de la historia de la Virgen de Luján. 
Se trata de dos fuentes que consideramos centrales en la 
transmisión del discurso tradicional. 

Dos versiones del milagro

Las primeras crónicas del milagro de la Virgen de Lu-
ján consisten en recopilaciones realizadas por sacerdotes 
de testimonios transmitidos oralmente de generación en 
generación. 

La más antigua de ellas fue escrita en 1737, por el R. P. 
Fr. Pedro Nolasco de Santa María4 de la Orden de Nues-
tra Señora de las Mercedes, y fue hecha como declaración 
ante el Juez Comisionado Fr. Nicolás Gutiérrez, Provincial 
de la Orden de Predicadores. La segunda de ellas fue escri-
ta por el franciscano Antonio Olivier entre 1760 y 1770 y 
editada en 1812 por el capellán Felipe José Maqueda. 

La primera versión (1737): Fray Santa María cuenta 
que, gracias al fluido comercio entre Buenos Aires y Bra-
sil, un portugués vecino de Córdoba, hacendado en Su-
mampa, pidió a un paisano del Brasil que le trajera una 
imagen de la Virgen para la capilla de su hacienda. Le re-
mitieron dos encajonadas por separado, por barco y luego 
por tierra en un carretón. El conductor se detuvo a orillas 
del río Luján en propiedad de otro portugués llamado Ro-
sendo. A la mañana siguiente, cuando quisieron partir, 
los bueyes quedaron inmóviles. Al descargar la carreta los 
bueyes la movieron con facilidad. Volvieron a cargarla con 
ambos cajones y nuevamente quedaron detenidos. Las 
personas de la estancia, que habían ido a despedir a los 
de la caravana, preguntaron qué cosa llevaban esos bultos 
y el conductor respondió que se trataba de lo mismo que 
traía desde hacía varios días: dos imágenes de la Virgen. 
Entonces procedieron a probar quitando del carretón una 
de las cajas. El carretón seguía sin moverse. Trocaron los 
cajones y la carreta se movió. Los presentes interpretaron 
que una de las imágenes quería quedarse en ese pago, de 
manera que la caravana siguió su camino hacia Sumampa, 
tras haber dejado a orillas del río de Luján, una imagen de 
la Concepción que permaneció muchos años en la estan-
cia de Rosendo en “un oratorio muy corto y muy venera-
do en todo el pago”5. (Fig. 5).

Aquel estanciero destinó un negro llamado Manuel al 
cuidado de la imagen, quien la alumbraba permanente-
mente. Tras la muerte del dueño, la estancia quedó des-
poblada. Muchos devotos y romeros acudían al oratorio 
movidos por los milagros de la imagen. Como la estancia 
no tenía dónde albergarlos, Ana de Matos pidió la imagen 
de la Virgen para llevarla a su hacienda en las orillas del 

4 Archivo Basílica Nacional de Luján (ABNL) “Declaración hecha por los años de 1737, ante el Juez Comisionado, Fr. Nicolás, Provincial de la 
Orden de Predicadores, por el R. P. Fr. Pedro Nolasco de Santa María, de la real y militar orden de Nuestra Señora de las Mercedes, persona de 
mucha autoridad y Maestro de su Orden, sobre el origen y Milagros de la Santa Imagen de Nuestra Señora de Luján”; también en Jorge María 
Salvaire (sacerdote de la Orden de S. Vicente de Paul), Historia de Nuestra Señora de Luján: su origen, su santuario, su villa, sus milagros y su culto. Tomos 
I y II. Buenos Aires, 1885. Apéndice Documental B, pp. 13-15. 

5 ABNL. “Declaración hecha por los años de 1737...”; Jorge Salvaire. op. cit. Apéndice Documental B, p. 14.



347VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 3  Actual edificio de la Basílica de Nuestra Señora de Itatí. Provincia de Corrientes.

Fig. 4  Basílica Nacional de Luján. Luján, Provincia de Buenos Aires.



348 EL CULTO A LA VIRGEN DE ITATÍ y a NA. SRA. DE LUJÁN...

mismo río de Luján. Con el tiempo se produjo un breve 
litigio entre los herederos de Rosendo y Ana de Matos por 
la propiedad de Manuel; éste fue a la ciudad a alegar que 
su amo anterior le había dicho varias veces que él solamen-
te era esclavo de la Virgen y consiguió que se resolviera 
el litigio a su favor. De esta manera, el negro Manuel se 
quedó en la capilla de Ana de Matos acompañando a la 
imagen como su sacristán.

Fray Santa María declara haber conocido a Manuel 
personalmente, cuando ya éste era muy anciano. Según su 
relato, Manuel trataba con mucha familiaridad a la ima-
gen que representaba a la Virgen. El esclavo reprendía a 
la imagen cuando algunas mañanas ésta aparecía llena de 
rocío y con abrojos en el vestido “por salirse sin necesidad 
de su nicho, pudiendo obrar maravillas desde allí”.

Don Pedro de Montalbo, un clérigo presbítero de 
Buenos Aires, acudió a una novena dedicada a la Virgen. 
Muy cerca del templo cayó víctima de un ataque de la en-
fermedad que lo afectaba, quedando aparentemente sin 
vida. El negro Manuel le ungió el pecho con el aceite de la 
lámpara de la Virgen, y el clérigo sanó. Entonces el esclavo 
le anunció que la Virgen le había dicho que deseaba que 
Montalbo fuera su capellán. Éste se desempeñó fervoro-
samente en el cargo, haciendo que la fama de la Virgen 
de Luján llegara del pago a la ciudad y hasta provincias 
remotas, “pues de todas partes acudían enfermos a buscar 
su medicina”6. Instituyó la fiesta a la Virgen nombrando 
por mayordomo a Manuel Casco de Mendoza7 y se dio 
inicio a la fábrica de la capilla en unas tierras que donara 
Ana de Matos. 

Fray Santa María dejó registrados una serie de milagros 
atribuidos a la Virgen de Luján: sanaciones de distintos 
tipos de enfermedades, recuperación de prendas robadas, 
niños salvados de tempestades por mano de la Virgen. Los 
ex voto manifestaban públicamente el agradecimiento de 
los fieles ante la mediación de María y, también, represen-
taban los motivos y las circunstancias de la intervención 
de la Virgen en favor de los suplicantes. De tal modo que 
piernas y brazos de plata o cera, pinturas acerca de perso-
nas salvadas durante graves accidentes, grilletes de cauti-
vos liberados, entre otros objetos, tapizaban las paredes 
del santuario.

La segunda versión (1812): La segunda crónica escri-
ta sobre el milagro y la historia de la Virgen coincide en 
gran parte con la anterior, pero trae el agregado de otras 
noticias posteriores realizado por el franciscano Olivier, 
entre los años 1760 y 1770. Como hemos anticipado, esta 
segunda versión fue publicada luego, en 1812, por el ca-
pellán de la Virgen de Luján, don Felipe José Maqueda, 
sin demasiadas alteraciones. La nueva versión contiene 
información que no figura en la que acabamos de resumir 
y da cuenta no sólo del tiempo transcurrido sino de la 
transformación de algunos elementos que conformaron la 
primera versión del fraile Santa María.

Entre la nueva información consignada figura, ade-
más, otro argumento esgrimido por Matos para solicitar el 
cambio de lugar de la imagen: su estancia estaba más cerca 
de la ciudad de Buenos Aires que la de Rosendo; también 
se señala que la porción de tierra donada por Ana de Ma-
tos para la capilla distaba “cuatro o cinco cuadras” de su 
estancia8. Rosendo, el anterior propietario de la imagen, 
accedió con facilidad a su venta convencido de que los 

Fig. 5  Dos escenas que representan el milagro de Luján. Reproducción 
de grabados antiguos, editados en 1885 (junto con los relatos de 1737 y 1812) 
por el sacerdote Jorge Salvaire, promotor del actual edificio del santuario de la 
Virgen de Luján.

6 ABNL. “Declaración hecha por los años de 1737...”; Jorge Salvaire. op. cit. Apéndice Documental B, p. 15.
7 Cfr. Archivo General de la Nación (AGN), Sala IX 48-9-4, t. 65 p. 77.
8 ABNL. “Noticias sobre el origen de la Santa Imagen... 1812”; Jorge Salvaire. op. cit. Apéndice Documental A, pp. 5 y 8.



349VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

romeros le robaban parte de sus ganados, y a cambio de la 
imagen recibió de Matos “no menos de 200 pesos”9, dato 
que no consta en la versión anterior.  

La segunda versión publicada por Maqueda señala una 
serie de hechos milagrosos vinculados al traslado de la re-
presentación de la Virgen: Ana de Matos la colocó en “un 
cuarto decente” hasta que se levantara un oratorio más 
prolijo, pero la imagen desapareció tres veces, encontrán-
dola siempre en su antigua “capilla de Oramás”10, como si 
aquella hubiere regresado “sin recurso alguno humano”11. 
Matos, desconsolada y temerosa de que la Virgen castigase 
su porfía, no se atrevió a traerla por tercera vez y dio parte 
a los cabildos eclesiástico y secular de Buenos Aires. Para 
entonces la imagen ya era famosa en la ciudad de Buenos 
Aires, por los repetidos milagros sucedidos ante quienes la 
invocaban. Así se realizó el traslado oficial con una impor-
tante procesión hacia la nueva ermita en tierras de Doña 
Ana de Matos12. Al llegar a la casa de Ana, instalaron la 
imagen en un altar levantado en una sala. El obispo auto-
rizó que allí se celebrase misa. Las ceremonias y las misas 
solemnes duraron tres días festivos; a partir de entonces la 
imagen no volvió a irse de allí. Entre las posibles razones 
para la permanencia de la estatuilla de la Virgen en casa 
de Matos, estaría la decencia con que esta vez se realizó el 
traslado, o bien porque en esta oportunidad acompañó 
a la imagen su esclavo Manuel13. El narrador se inclina a 
favor de este último argumento y, según lo que se aporta 
en esta versión, Manuel era un negrito angoleño de ocho 
años, que habría venido con el mismo conductor de la ca-
rreta que trajo los bultos desde Brasil. Respecto del poste-
rior litigio sobre la propiedad de Manuel, se habría resuel-
to cuando Ana de Matos le pagó al heredero de Rosendo 
unos cien pesos por el esclavo. 

En esta versión se menciona la semejanza entre el vín-
culo de la Virgen de Luján con el negrito, y el de Nuestra 
Señora de Guadalupe con el indio Juan Diego. El narra-
dor destaca que en ambos casos, las imágenes representan 
a la Concepción y que ambas se valieron de estos seres 
“simples”: 

“...Nuestra Señora de Guadalupe, que también es de la Concep-
ción, y se venera en su cerrito distante una legua de la ciudad de 
México, así también quiso valerse de este cándido negro para pro-
pagar los cultos de la Imagen de Nuestra Señora de Luján, distante 
doce leguas de la ciudad de Buenos Aires”14. 

Maqueda hizo hincapié en la extremada familiaridad 
del esclavo en el trato con la imagen de la Virgen, e inten-
tó explicar recurriendo a comparaciones, las “salidas” de 
la imagen:

 
“...No extrañe el crítico estas salidas de la Imagen, ni menos que 
en su vestuario se encontraran cadillos, abrojos, polvo o barro. (…). 
¿Quién duda que, tanto la Imagen de Nuestra Señora la Grande, 
como la Imagen de Nuestra Señora de Luján, serían llevadas de 
un lugar a otro por manos de los Santos Ángeles? (...) lo cierto es 
que el negro Manuel, con los cadillos, y abrojos, barro y polvo, que 
sacudía del vestido de la Virgen obraba maravillas”15.

A la muerte del esclavo Manuel se le hallaron en de-
pósito 14.000 pesos de limosnas que devotos y peregrinos 
habían ofrecido para el culto. Con ese dinero (que real-
mente era mucho) se fundaron las haciendas de ganados 
que poseería el santuario. Este fue el primer paso para que 
se poblase aquel pago16. 

Si retomamos ordenadamente la narración correspon-
diente a las dos fuentes principales sobre la tradición lu-
janense (editadas por el capellán Maqueda): las leyendas 
transcriptas en 1737 y 1812, advertimos algunos elemen-
tos que consideramos de una importancia clave.

El hallazgo de la imagen fue precedido por anormalida-
des (señales) de índole sobrenatural, advertidas en primer 
lugar por los bueyes que alteraron su comportamiento (se 
detuvieron), y luego por los hombres (que interpretaron 
que era el contenido del cajón lo que paralizaba a los bue-
yes) que atestiguaron, por decirlo de alguna manera, el 
primer milagro que atribuyeron a un icono que aún no 
había sido consagrado. Ahora bien, fue muy frecuente 
que “...las imágenes santas no estuviesen ritualmente con-

9 ABNL. “Noticias sobre el origen de la Santa Imagen... 1812”; Jorge Salvaire. op. cit. Apéndice Documental A, p. 5.
10 La capilla de Oramás (sucesor de Rosendo) estaba ubicada sobre el Camino Viejo. Sabemos que a la altura de la actual localidad de Pilar.
11 ABNL. “Noticias... 1812”, Jorge Salvaire. op. cit. Apéndice Documental A, p. 5.
12 ABNL. “Noticias... 1812”, Jorge Salvaire. op. cit. Apéndice Documental A, pp. 5-6.
13 Maqueda apunta que ya en la ermita de Rosendo se había elegido a un negrito esclavo para que atendiese la imagen de la Virgen. “... se destinó 

un negrito de poco más de ocho años, llamado Manuel, natural de Angola, de rara candidez y simplicidad para que cuidara el culto de la Santa 
Imagen. Había venido con el conductor que fue de las Sagradas Imágenes”  

14 ABNL. “Noticias... 1812”, Jorge Salvaire. op. cit. Apéndice Documental A, p. 7.
15 ABNL. “Noticias... 1812”, Jorge Salvaire. Ib. Apéndice Documental A, pp. 7-8.
16 ABNL. “Noticias... 1812”, Jorge Salvaire. Ib. Apéndice Documental A, p. 9.



350 EL CULTO A LA VIRGEN DE ITATÍ y a NA. SRA. DE LUJÁN...

sagradas (...), ni siquiera, benditas (...). Éstas lograban su 
legitimidad y venerabilidad de una leyenda, de un primer 
milagro...”17.

En general, en los hallazgos de imágenes marianas en 
España solían participar pastores, ellos advertían una pre-
sencia y descubrían una imagen de la Virgen tras la altera-
ción de las conductas de sus bueyes. Sus animales solían 
“indicar” con bufadas, patadas al suelo, o detenimientos 
repentinos, el lugar exacto donde se hallaba la representa-
ción de la Virgen. 

El suceso que da origen a la tradición lujanense se 
produjo en 1630, cerca de un camino (el Camino Viejo) 
en propiedad privada sita en zona de frontera, entre peo-
nes, esclavos y traficantes (gente simple, y de status para 
nada notable). El negro Manuel aparece en la más anti-
gua de las versiones sólo con posterioridad al milagro y 
como esclavo dedicado, según la voluntad de su amo, al 
cuidado de la imagen. En la segunda versión toma un lu-
gar más importante: se le asigna participación como tes-
tigo en el momento mismo del milagro, constituyéndose 
en el intermediario, con la consiguiente transformación 
de su status. Luego se le atribuye el trato más estrecho 
con la Virgen (el segundo cronista dice que probable-

mente la imagen no quería ser trasladada a Luján sin su 
esclavo); la segunda versión escrita señala que Manuel la 
reprendía por sus “escapadas nocturnas”. A la muerte de 
Manuel se le encontraron catorce mil pesos de limosnas 
de la Virgen en su poder. En la actualidad, forma parte 
destacada dentro del folklore lujanense: una calle recuer-
da su nombre, se comercializan libros y videos sobre su 
vida, los sacerdotes escriben sobre su devoción, su fervor 
mariano y especulan sobre la santidad de su matrimonio 
(Fig. 6).

Según los estudios de diferentes antropólogos españo-
les, la simplicidad y rudeza del intermediario que realiza el 
hallazgo del objeto milagroso, o es testigo de un milagro, a 
veces colabora en la recepción del suceso como algo legíti-
mo. Ante la aceptación del milagro, el descubridor deja de 
ser sólo testigo y comienza a cambiar de rol: se constituye 
en mensajero de lo sagrado con el acuerdo de la comuni-
dad y la sanción que el tiempo impone con la leyenda. En 
este sentido, la presencia del esclavo Manuel ha sido des-
plazada temporalmente en las diferentes versiones tradi-
cionales; es decir, se ha ido reforzando su cualidad de testi-
go fundamental hasta llevarlo tiempo atrás pretendiendo 
dotar al relato de mayor “verosimilitud”. En la primera 

Fig. 6  Representaciones actuales del Negro Manuel. 
Fotos: CONFAR Nacional.

17 Jean-Claude Schmitt. “La noción de lo sagrado y su aplicación a la Historia del cristianismo medieval”, Temas Medievales, Nº 3. Buenos Aires, 1993, 
pp. 71-81, p 76.



351VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

versión del fraile Santa María el esclavo Manuel aparece 
con posterioridad al milagro inicial y además el mismo sa-
cerdote manifiesta haberlo conocido personalmente18. En 
la segunda versión, la del capellán Maqueda19, se amplifica 
el papel desempeñado por Manuel en el relato, se destaca 
su “rara candidez y simplicidad”20 y además se lo mencio-
na como testigo ocular del milagro inicial, con poco más 
de ocho años de edad hacia 1630. 

En otras palabras, los conquistadores peninsulares y 
sus descendientes que eran portadores de las tradiciones 
católicas españolas, se constituyeron en los agentes pro-
motores del culto mariano en la colonia, contenidos, ade-
más, en el clima de ideas sensible a la Contrarreforma y a 
la posición de las autoridades religiosas y políticas frente a 
la difusión del catolicismo y la mediación de la Virgen. En 
las regiones americanas de reciente conquista, la religiosi-
dad hispana se encontró frente a una nueva experiencia, 
una diversidad étnica desconocida y el enfrentamiento 
con las religiones y prácticas devotas de los nativos y de los 
africanos traídos por la trata.

CONCLUSIONES

Considero que existe un matiz discursivo en la estruc-
tura de narración de milagros marianos que se explica por 

18 Fray Santa María escribió sobre Manuel: “... y le conocí viejo, vestido con un saco a raíz de las carnes y con la barba muy crecida”: ABNL. “Decla-
ración hecha por los años de 1737...”, J. Salvaire. Historia... op. cit. Apéndice Documental B, p. 14.  

19 Esta segunda versión corresponde a la edición ampliada de 1812. 
20 ABNL. “Noticias... 1812”, J. Salvaire. Historia... op. cit. Apéndice Documental A, p. 4.

el fenómeno ya enunciado de la refracción colonial del 
culto: de las gentes simples de Europa (niños, pastores, 
iletrados) se pasa a considerar instrumentalmente a in-
dios, negros y mestizos en Iberoamérica como los testigos 
privilegiados de la hierofanía. Su inocencia, su candidez 
para recibir a la Virgen y su fervor, se vuelven consecuen-
temente en piezas legitimadoras de su credibilidad: una 
credibilidad nueva, que se sobrepone al prejuicio social 
en su contra, que le posibilita a estos actores sociales sub-
alternos un papel especial en la retórica marianista y en la 
construcción discursiva como testigos del milagro: se los 
recordará en leyendas de hallazgos y milagros fundantes, 
en posteriores historias escritas complementarias y legiti-
madoras. En el caso de Itatí, la memoria divide a los in-
dios “buenos y angélicos” (cristianizados) de los “infieles 
violentos”, mientras que en Luján (zona de indios y teme-
rosa de la amenaza de los malones) los negros constituyen 
un grupo más fácilmente asimilable, más dócil a la evan-
gelización, y se construye en torno de la figura del negro 
Manuel, un arquetipo de santidad que legitima el éxito de 
la hierofanía de Luján.

Así, algunos pocos elegidos (entre los muchos indios 
y negros del común) consiguen entrar en la memoria –a 
veces idealizada– de una tradición religiosa que preservó 
un nombre, un estado, un carácter, una condición que de 
otro modo, se hubiese fundido en el olvido.



353VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

L

TEJIDOS PLUMARIOS DE LA ÉPOCA COLONIAL.  
ENCUENTROS E INTERCAMBIOS CULTURALES 

EN LAS MISIONES JESUÍTICAS DE MAYNAS

FRIEDERIKE SOPHIE BERLEKAMP /ALEMANIA

La plumería, la elaboración y el empleo de objetos 
emplumados, forma uno de los elementos cultu-
rales centrales de muchos grupos indígenas en 

América. Mosaicos plumarios son ejemplares especiales. 
Se trata de objetos planos cuyas superficies están cubier-
tas con plumas completamente. Sus decoraciones están 
en el sentido literal compuestas de plumas a manera de 
mosaicos. Previas investigaciones se dedicaron principal-
mente a piezas precolombinas de la costa peruana o a 
hechuras modernas de la Amazonía. Objetos de la épo-
ca colonial se quedaron apenas advertidos. 

Tejidos de plumas forman un tipo aún más especial y 
más raro. Seis obras estuvieron disponibles para este estu-
dio. Cinco de éstas pertenecen a la colección del Museo 
de América en Madrid. Una se ubica en el Museo Nacional 
de Colombia en Bogotá. Son tres tapices y tres mosaicos 
pequeños sin función definida inequívocamente hasta 
ahora1.

Las piezas carecen de una documentación, así que no 
hay información comprobable sobre su origen y su histo-
ria. No obstante, el inventario del Museo de América propo-
ne interpretaciones. Se localiza su procedencia en el Perú 
y data su elaboración entre los años 1650 y 18002. Del 

tapiz bogotano aun no se sabe ni la fecha ni el lugar de 
su confección, pero en el inventario se lo presenta como 
regalo del estado peruano. Esta donación tuvo lugar en el 
siglo XIX3.

Fabricados en la época colonial estos mosaicos demues-
tran características de tradiciones tanto indígenas como 
europeas; por consiguiente revelan indicaciones valiosas 
para investigaciones de encuentros interculturales.

Análisis materiales, técnicos e iconográficos, compara-
ciones con otras hechuras plumarias de las épocas preco-
lombina, colonial y moderna; y, asimismo, la lectura de 
crónicas de la época colonial facilitan una localización de 
su origen más concreta muy verosímil. Con alta proba-
bilidad los tejidos eran fabricados en la zona Maynas en 
la Montaña Norteña, que abarca el territorio fronterizo 
en el norte del hoy Perú con Ecuador y Colombia. Los 
informes escritos llevan a una contextualización aún más 
específica. Parece muy probable que las piezas fueran ela-
boradas en las reducciones de la Misión jesuítica de May-
nas. Reflexiones sobre la tarea misionera y la actitud de 
los clérigos hacia las artes; y consideraciones en cuanto 
al sistema económico fundamentan esta hipótesis. A base 
de los datos históricos respecto al desarrollo de la Misión 

1  Los números del inventario son: Museo de América (MA): 12344, 12345, 13004, 13005/13005bis, 13006; Museo Nacional de Colombia (MNC): 
4-VII-5341. Para facilitar las explicaciones, numero a continuación los mosaicos en correspondencia con su alistamiento en los inventarios de los 
museos, que sea: nº 1: 12344, nº 2: 12345, nº 3: 13004, nº 4: 13005/13005bis, nº 5: 13006, nº 6: 4-VII-5341.

2  Museo de América, s.a. Para los tres elementos decorativos pequeños, el inventario del Museo de América ofrece datos más específicos, pero éstos 
requieren contemplaciones continuas.

3  Museo Nacional de Colombia, s.a.



354 TEJIDOS PLUMARIOS DE LA ÉPOCA COLONIAL

de Maynas, además, se puede concretizar posiblemente la 
fecha de la confección a mediados del siglo XVIII, entre 
los años treintas y 1767.

Contemplando las obras ampliamente, examinando 
tanto los materiales usados como también las técnicas 
aplicadas y los ornamentos se aclaran sus particularidades 
y su posición en la tradición del arte plumario sudameri-
cano. Reparando además en el carácter polifacético de es-
tas hechuras –como productos originados de situaciones 
específicas, medios de comunicación y vehículos de inter-
cambios– este estudio proporciona conocimientos sobre 
interacciones interculturales y sobre el trabajo misional de 
los jesuitas.

CARACTERÍSTICAS

Los seis mosaicos se califican por una técnica semejan-
te, pero se distinguen por sus tamaños, por sus formatos y 
por sus decoraciones. Cada obra es única.

Las tres colgaduras son rectangulares. Dos tienen for-
matos verticales inequívocamente. Sus medidas se diferen-
cian. Las alturas se cifran en entre 200 y 250 centímetros 
(Figs. 1, 2 y 3). Por el contrario, los tres elementos peque-
ños demuestran formas varias. El mosaico nº 3 es rectan-
gular de formato horizontal con dos esquinas y una escote 
redonda, tiene una altura de 55 centímetros (Fig. 4). El nº 
4 consta de dos partes semi-ovaladas como escudos, que 
miden 29 centímetros de altura (Fig. 5). La pieza nº 5 es 
circular y mide 77 centímetros de diámetro (Fig. 6).

La técnica empleada aporta información de suma im-
portancia tanto para la definición de las filiaciones cultu-
rales como también para la interpretación contextual. Su 
apreciación detallada es fructífera. Los objetos consisten 
en soportes de tejidos simples de algodón. Encima de es-
tas telas se cosieron cordones de algodón en filas paralelas 
horizontales y circulares respectivamente. A estos hilos se 
anudaron solo plumas cortas. Solapándose construyen su-
perficies regulares y las representaciones gráficas. Para ase-
gurar bien las plumas se las sujetaron dos veces. Primero 
fueron anudadas y después se las pegaron con una resina. 
El hilvanado de los cordeles y la fijación de las plumas 
formaron la misma fase de trabajo. Cambios de colores 
se realizaron mediante plumas de coloraciones distintas, 
amarradas al mismo cordón. Finalmente, se cortaron las 
barbas para concretar los contornos de los motivos (Fig.7).

Las seis obras se caracterizan por una técnica muy pare-
cida. Para la confección de las madrileñas se usó el mismo 
material y se aplicó el mismo procedimiento. En cambio, 
el mosaico bogotano muestra singularidades técnicas. Por 
ende, las piezas madrileñas provienen con alta probabilidad 
de un contexto común. Con el tapiz bogotano existen vín-

Fig. 1  Mosaico nº 1. Foto: Museo de América.

Fig. 2  Mosaico nº 2. Foto: Museo de América.



355VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

culos estrechos, tal vez representando dos fases o dos sitios 
de fabricación diferentes, pero, seguramente relacionados.

El examen iconográfico –los motivos, el estilo y las 
composiciones–, evidentemente, revela correspondencias 
con el gusto europeo. Todos los mosaicos tienen decora-
ciones individuales, respectando los principios de compo-
sición como ejes centrales y diagonales, simetrías axiales y 
centrales o la proporción áurea.

Las creaciones de las tres colgaduras (nº 1, 2 y 6) evo-
can a alfombras orientales. Dos obras, una madrileña y 
la otra bogotana (nº 1 y 6), demuestran representaciones 
complejas y detalladas. En cada una se ve un árbol con 
muchos pájaros en su copa. Mientras el tapiz bogotano 
(nº 6) plasma aves fantásticas y estilizadas, que recuerdan 
mucho al estilo de los modelos orientales, en el madrileño 
(nº 1) se encuentran pájaros sudamericanos concretos. La 
tercera colgadura (nº 2) tiene como motivo principal en 
el centro un rosetón acompañado por jarrones y flores. 
Junto con dos piezas pequeñas floreadas (nº 3 y 4) sus 
decoraciones son estilizadas y planas. El sexto mosaico (nº 
5) tiene una ornamentación floral-geométrica.

REVISIÓN DE LA DEFINICIÓN CULTURAL

Estas características técnicas e iconográficas esbozadas 
dan indicaciones interesantes respecto a las filiaciones 
culturales. La técnica observada en las piezas de la épo-
ca colonial se diferencia de las prácticas precolombinas y 
modernas, en cuanto al procedimiento de la elaboración 
como también por el tratamiento de las plumas. Para de-
corar soportes tejidos se usan tradicionalmente hilos de 
plumas ya preparados. Primero doblan los cañones de las 
plumas en torno a un cordón y después se los anudan. En 
cuanto a la cantidad de los cordeles usados y a los tipos 
de nudos existe gran variedad. Los hilos preparados con-
sisten en plumas uniformes. Éstas son del mismo tamaño, 
del mismo color y de la misma estructura. En el segundo 
paso hilvanan estos hilos de plumas encima del soporte 
de esta manera que se solapen y cubran los cordeles y los 
cañones de las filas anteriores (Fig. 8). Aseguraciones adi-
cionales o dobles con resina o otros pegamientos no son 
necesarias. Mediante la combinación de cordeles distintos 
se realizan ornamentos de varios colores o efectos espe-
ciales. Por ende, las hileras no van siempre paralelo y por 
toda la anchura del objeto, sino pasan en correspondencia 
con la decoración. Al final, se cortan también las barbas 
concretando así los contornos de la ornamentación. De 
esta manera se aderezan por ejemplo ropa, bolsas, tocados 
y también manteles pequeños, colgaduras o paños.

Con respecto a los ornamentos gráficos también se 
pueden hacer resaltar diferencias. Las decoraciones de teji-

Fig. 3  Mosaico nº 6. Foto: Museo Nacional Colombia.

Fig. 4  Mosaico nº 3. Foto: Museo de América.



356 TEJIDOS PLUMARIOS DE LA ÉPOCA COLONIAL

dos emplumados precolombinos eran mayormente de co-
lores, de formas geométricas o figurativo-estilizadas, com-
puestas en simetrías o en series. El repertorio de motivos 
se limita mayormente a figuras zoomórficas y fantásticas, 
acaso también antropomorfas. Representaciones de esce-
nas son raras. Para estas hechuras se usaban sobre todo 
las plumas cortas, construyendo superficies regulares. Sin 
embargo, de vez en cuando se encuentran también com-
binaciones de hilos de plumas de tipos distintos. Adornos 
tejidos modernos, que consisten sobre todo en tocados, 
son generalmente no-figurativos y de colores, utilizando y 
componiendo la variedad de las clases distintas de plumas.

Considerando estas diferencias no se puede integrar 
las obras de la época colonial dentro de las tradiciones 
sudamericanas ni por la técnica ni por las ornamentacio-
nes. Sin duda, las prácticas indígenas y el ambiente ameri-
cano formaron condiciones básicas para su creación. Pero, 
los mosaicos no continúan tradiciones concretas directa-
mente. Ni las adoptaron ni las perfeccionaron, mas bien 
las imitaron. Por lo tanto, los tejidos plumarios represen-
tan una invención nueva aprovechando técnicas indíge-
nas para la fabricación de objetos de gusto europeo. De 
hecho, es muy probable que las piezas fueran elaboradas 
en un contexto en el cual no había existido una tradición 
de emplear hilos de plumas para decorar tejidos. De estas 
circunstancias sus particularidades técnicas son compren-
sibles. Los informes de la región de Maynas afirman esta 
interpretación. En las fuentes estudiadas no había ningu-
na alusión a la fabricación y al uso de tejidos plumarios 
antes de la llegada de los europeos. En cambio, en las re-
laciones sobre la época colonial se mencionan hechuras 
como mantas, frontales, trajes de figuras sagradas, ador-
nos de andas y parasoles4.

COMUNICACIÓN INTERCULTURAL A TRAVÉS 
DEL ARTE PLUMARIO

Los mosaicos presentados aquí son ejemplares de un 
arte plumario sudamericano nuevo surgiendo claramente 
de un contacto intercultural, de una situación interactiva 
y comunicativa. Con la contextualización propuesta en las 
reducciones jesuíticas en fondo resulta muy interesante 
la pregunta por los significados y efectos de estas obras y 
de su elaboración dentro de este ambiente. Esta cuestión 
incluye reflexiones en cuanto a los participantes, a sus dis-
posiciones y a sus aportaciones en este encuentro.

Fig. 5  Mosaico nº 4. foto: Museo de América.

Fig. 6  Mosaico nº 5. foto: Museo de América.

4  Uriarte, (1771) 1986, pp. 281, 486, 495, 519; Silvestre, (1789) 1950, p. 26; Unanue/Sobreviela, (1791) 1963, p. 63; Chantre y Herrera, (2ª mitad 
del siglo XVIII) 1901, p. 665.



357VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Los actores en este escenario se dividen en dos grupos 
principales: los evangelizadores y los indígenas. No obs-
tante, hay que tener en cuenta que ambos grupos eran he-
terogéneos constituidos por personas de varias naciones o 
regiones y de comunidades diferentes respectivamente. A 
pesar de esto, como encuentros e intercambios se compo-
nen de una sucesión de comunicaciones e interacciones 
–a partir de la inspiración hasta el empleo y la contempla-
ción– existía una multitud de roles, comprendiendo los 
iniciadores, los fabricantes y preparadores, los destinata-
rios proyectados y los observadores y usuarios.

A causa de esta cantidad de actores y además debido 
al carácter intercultural los mosaicos destacan en una co-
municación muy compleja y ambigua. Las explicaciones 
siguientes lo aclaran.

En el contexto de las reducciones jesuitas los clérigos 
figuraban con alta certeza como los iniciadores de la ela-
boración y –tal vez en parte o completamente– también 
como los realizadores de las obras plumarias. Los indíge-
nas aportaban a la fabricación. Así, los nuevos tipos de 
objetos, la cantidad de mosaicos, la influencia muy fuerte 
de la moda europea, las particularidades técnicas, la me-
nor calidad del acabado y el menor cuidado respecto al 
tratamiento de las plumas son explicables. De hecho, hay 
noticias escritas afirmando esta interpretación. El jesui-
ta Manuel Joaquín Uriarte informa sobre el padre Palme 
quien acaso confeccionó un manto emplumado para la 
efigie de la Virgen y adornos de sus andas o, por lo menos, 
quien los empleó para las procesiones de los domingos y 
festivos en la reducción San Regis de Omaguas/del Mara-
ñón en el año 17675.

En tales situaciones de encuentros el proceso comuni-
cativo e interactivo empieza ya en la fase de la inspiración. 
El interés de los sacerdotes en la adopción de esta tradi-
ción se funda en varias consideraciones. Las fuentes escri-
tas documentan la gran admiración de la hermosura de 
objetos emplumados por parte de los misioneros, quienes 
los percibían como obras artísticas. Asimismo, reconocían 
su valoración por los indígenas6. En correspondencia con 
su práctica de acomodación los evangelizadores tomaron 
esta costumbre indígena de adornar personas y objetos 
con plumas en momentos especiales, modificándola con-
forme a sus propios exigencias y propósitos. Por medio de 
hechuras de plumas querían aclarar el nuevo sistema reli-
gioso-ritual. Aumentando de esta manera su significación 
simbólica atrajera a los neófitos y facilitara su conversión y 
la introducción de normas y valores europeos y cristianos. 

Fig. 8  MA 1984/5/8.

Fig. 7  Mosaico nº 1, detalle.

5  Uriarte, (1771) 1986, pp. 486, 495.
6  Salinas Loyola, (1571) 1965, p. 201; Andión, (1595) 1965, p. 95; Saabedra, (1620) 1965, pp. 245, 247; Techo, (1673) 1897, tomo I, p. 272; Fernán-

dez, (1726) 1895, tomo II, pp. 72/73; Veigl, (1768) 2006, pp. 108, 224/225; Eder, (ca. 1772) 1985, pp. 196, 286, 288, 320; Silvestre, (1789) 1950, 
p. 26; Chantre y Herrera, (2ª mitad del siglo XVIII) 1901, pp. 83/84; Ijurra, (ca. 1843) 2007, p. 70.



358 TEJIDOS PLUMARIOS DE LA ÉPOCA COLONIAL

La confección y el uso de mosaicos plumarios les valie-
ra por partida doble: Los padres pudieron aplicar su em-
pleo y exhibición en los eventos litúrgicos como medios 
de la catequesis visual, embelleciendo los asentamientos 
y parafernalias y explicando así los conceptos nuevos. La 
dedicación de los tapices para un uso fuera de las misio-
nes es también imaginable. Como regalos o mercancías 
llegaran a casas de personalidades y fueran tratados como 
objetos de lujo –semejante a las alfombras orientales– o 
como curiosidades o extravagancias. A pesar de la función 
decorativa o didáctica de las obras mismas igualmente su 
fabricación apoyada por los neófitos tuviera un provecho 
misionero: para la catequesis vivida. De esta manera por 
su trabajo y participación los indígenas asistieran activa-
mente en la realización de la vida cristiana.

Pensando en esta práctica de aprovecharse de tradicio-
nes indígenas para el desarrollo del proyecto misional la 
pregunta ¿porqué inventaron un procedimiento nuevo? 
queda pendiente. Es posible que los clérigos quisieran en-
contrar un idioma común. Para nivelar las diferencias en-
tre las distintas comunidades indígenas generalizaron esta 
práctica sin favorecer a ningún grupo específico. Sin em-
bargo, este encuentro mediante la plumería se realizó más 
bien en un marco quebradizo. De hecho, el arte plumario 
se encontró durante toda la época colonial en un campo 
de tensiones, entre fascinación y recelo. Efectivamente, 
con la fabricación y empleo ceremonial se opusieron a las 
instrucciones del obispo de Lima Juan Pérez de Bocane-
gra y a la prohibición por el obispo de Quito Alonso de 
la Peña Montenegro quienes sospechaban hechuras em-
plumadas como reminiscencias de la vida pre-cristiana7. 
Sin embargo, la localización de las reducciones jesuíticas, 
el gran aislamiento y la comunicación dificultosa con los 
centros eclesiásticos y civiles; y sobre todo la apreciación 
por los misioneros favorecieron la elaboración y la utiliza-
ción de obras plumarias, ignorando y eludiendo las direc-
trices oficiales.

Los mosaicos mismos dan indicaciones respecto a la 
comunicación dificultosa a través de objetos empluma-
dos. Tanto el material como la técnica y las decoraciones 
lo reflejan.

El examen de las creaciones gráficas –como portadora 
principal de la información en el concepto europeo de 
imágenes en esta época– ya revela complicaciones. Cua-
tro piezas, un tapiz y tres mosaicos pequeños (nº 2, 3, 4 
y 5), llevan ornamentaciones florales, simbolizando en el 
canon europeo fertilidad y abundancia y también volubi-
lidad, que puede hacer alusiones al paraíso. Igualmente, 
los dos tapices de los árboles (nº 1 y 6) pueden remitir a la 
riqueza natural y aludir al paraíso mostrando una reunión 

de pájaros en la copa –que sea una asamblea de las almas 
de los difuntos cristianos–. Cinco de estas obras tienen 
decoraciones abstractas o estilizadas sin vínculos con tra-
diciones y experiencias visuales indígenas o corresponden-
cias inequívocas con el ambiente local.

Solamente una colgadura madrileña, el tapiz de la re-
presentación del árbol (nº 1) (figura 1), demuestra una 
aproximación al mundo americano. Se dedica a la natu-
raleza sudamericana copiosa, plasmando gran variedad 
de pájaros tropicales. Se ve un guacamayo macao, un tucán 
toco y un pavón carunculado y tal vez también una paloma 
aliblanca, una amazona frentiazul y un gallito de las rocas gua-
yanés entre otros animales. De sumo interés aquí es que 
todas estas aves son de gran valor simbólico para muchas 
comunidades indígenas de Sudamérica. Por ejemplo, el 
guacamayo macao, que está en el centro de la imagen, ocu-
pa una posición cultural importante, conocida hasta aho-
ra solamente en parte, pero observable desde el periodo 
Arcaico Tardío (3.500 - 1.500 ANE) hasta hoy día. Pruebas 
de su aprecio se encuentran en muchas regiones tropicales 
y fuera de su biotopo en el oeste de las cordilleras. Se co-
nocen representaciones del pájaro mismo y de sus plumas 
en varios materiales; y también hechuras confeccionadas 
con sus plumas. Además, en mitos y leyendas figura en 
ocasiones como personaje principal, como héroe cultural 
o antepasado mítico. Debido a estas tradiciones extendi-
das este mosaico permitiera a los espectadores indígenas 
reconocimientos y asociaciones propios, llevándoles a des-
viaciones del mensaje previsto y a percepciones ambiguas 
y de vez en cuando sincréticas.

El uso de plumas aumentó estas ambigüedades enci-
ma. Ambos grupos tuvieron sus prácticas específicas de la 
utilización de plumas. En las costumbres visuales y men-
tales europeas de los siglos XVII y XVIII las plumas eran 
un material útil y decorativo. Su significado era sobre todo 
distintivo, tanto en el ambiente civil, como ornamento de 
sombreros y manguitos o como relleno de almohadas y 
edredones, como también en el ámbito militar, embelle-
ciendo cascos y caballos. En varias regiones europeas exis-
tían largas tradiciones de elaborar y emplear adornos de 
plumas, pero, apenas alcanzando la complejidad técnica 
de mosaicos completos. Un ejemplo excepcional conser-
vado, que destaca por su hechura complicada, se ubica 
en el palacio de Moritzburg en Sajonia, Alemania. Es un 
juego de decoraciones de una habitación casi completa, 
adornando las paredes y la cama con dosel. Fue fabrica-
do en Francia a principios del siglo XVIII para Federico 
Augusto, elector de Sajonia. Son sobre todo tejidos con 
plumas entretejidas a manera de tapices8. Se trata de una 
técnica que recuerda a prácticas mexicanas.

7  Pérez Bocanegra, 1631, fol. 133r; Peña Montenegro, (ca. 1668) 1771, p. 191.
8  Hofmann y Tradler, 2003, pp. 17, 36.



359VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Por el contrario, los grupos indígenas concebían plu-
mas como uno de sus medios de comunicación principales 
y como elemento culto-mágico. Para ellos las plumas no 
manifiestan simplemente lo visible, sino además su cos-
movisión no-representada y no-representable; y la encarna 
encima. Existe una coherencia íntima entre el adorno y su 
portador. La persona emplumada toma las cualidades atri-
buidas o asociadas. Y el adorno corresponde con las capaci-
dades y conocimientos del portador. Expresa y materializa 
la identidad de la persona adornada y le facilita la relación 
con su alrededor y con regiones mas allá, con el mundo real 
y espiritual, con el pasado, el presente y el futuro.

Así, la comunicación mediante los mosaicos pluma-
rios se realiza tanto por las representaciones como por el 
material empleado. La percepción de las distintas vías de 
comunicación y de sus contenidos dependió claramente 
del sistema de referencia específico. Las posibilidades de 
expresiones múltiples y de ambigüedades son consecuen-
cias inevitables.

Las confusiones no se restringen a la apreciación de los 
objetos mismos, sino afectan además la captación de las 
actuaciones y de las personas participantes. Conforme a la 
concepción europea de objetos gráficos, de actos visuales y 
de sus significaciones simbólicas los mosaicos debieran de-
sarrollar sus efectos en el momento del empleo y de la con-
templación. En cambio, para los indígenas el significado 
simbólico-ritual no se limita a este momento. Más bien, la 
ritualidad del arte plumario tradicional ya empieza en la 
fase de la preparación antes de la caza de los pájaros o de 
la colección de las plumas y persiste durante toda la fabri-
cación hasta el empleo. Todo el transcurso está formado 
por actos sumamente rituales y comunicativos, dirigidos 
por los artistas de plumas. Debido a sus conocimientos 
y habilidades chamanísticos juegan un papel central en 
el sistema ritual, social y político de los grupos indígenas.

En el caso de los mosaicos plumarios presentados aquí 
los evangelizadores renunciaron aparentemente el apoyo y 
la destreza de los artistas de plumas locales. Les excluyeron 
de esta comunicación tomando posesión de su función. 
La introducción de un arte plumario nuevo aumentó esta 
marginalización encima. Por su intervención enérgica los 
clérigos modificaron la comunicación simbólica a través 
de la plumería y desplazaron la tradición con su significa-
do central como fenómeno secundario en el nuevo siste-
ma misional.

Mediante el empleo de plumas y también por medio 
de la representación de pájaros simbólicos los indígenas 
pudieran encontrar elementos de su propia cultura con 
sus signos y sus contenidos también en los mosaicos. Pro-
pios conocimientos, experiencias y expectativas pudieran 

entrar en la percepción de este arte plumario nuevo y en 
su empleo en los asentamientos misioneros. Pero, hechu-
ras emplumadas revelan su amplia significación simbólica 
por su totalidad, por la combinación del material emplea-
do, por la técnica aplicada y por la forma adecuada. Ade-
más, todas las actuaciones y todos los actores aclaran y 
agrandan los connotaciones y efectos.

En el contexto reconstruido todos estos aspectos esen-
ciales del arte plumario eran alterados a una manera radi-
cal. Por ende, los mosaicos de plumas no pudieron servir 
como ayuda de identificación para los neófitos indígenas 
en el nuevo sistema o como medio de comunicación co-
mún. Tampoco figuraron como objetos trasferidos en un 
intercambio mutuo y equilibrado dirigido al enriqueci-
miento cultural de ambos lados o al acercamiento y en-
tendimiento reciproco. Pensando en la fabricación de los 
tejidos emplumados como objetos de prestigio y de lujo se 
agraviara esta situación, así el arte plumario perdiera aun 
todo su significado simbólico original.

RESUMEN

Los mosaicos de plumas del Museo de América y del Mu-
seo Nacional de Colombia reflejan un encuentro cultural entre 
indígenas y europeos en Sudamérica en la época colonial 
a manera amplia. Representan una fuente especial, porque 
aclaran el carácter comunicativo, transformativo y mutuo del 
fenómeno intercambio, a la vez revelan obstáculos y limites.

Explican un contacto intercultural desde varias pers-
pectivas y a varios niveles. Prueban la voluntad de seguir 
con una tradición indígena dentro del nuevo contexto 
socio-cultural y remiten a cooperaciones extensas pensan-
do en el proceso complejo de la realización –o sea la pro-
yección de la elaboración y del empleo de tales obras–, la 
facilitación de grandes cantidades de los materiales nece-
sarios, la confección y al final la utilización. Igualmente 
documentan tensiones de la comunicación que se basan 
tanto en concepciones diversas, cada grupo con sus ideas 
particulares sobre objetos, el arte plumario, actuaciones y 
simbolismos; y además con apreciaciones distintas de si 
mismo, el otro y su encuentro. Siquiera se continuó una 
tradición indígena, la introducción de un arte plumario 
nuevo representando el gusto europeo y la participación 
muy vasta del misionero más bien condujeron a la exclu-
sión de los indígenas de los procesos activos, creativos y 
comunicativos. Estos mosaicos no ilustran un intercam-
bio y acercamiento mutuo por los dos grupos participan-
tes, sino más bien plasma la apropiación de una práctica 
indígena dirigida al cambio de su propia tradición.



360 TEJIDOS PLUMARIOS DE LA ÉPOCA COLONIAL

BIBLIOGRAFÍA

Andión H. de (1965), Carta del 14.9.1595 (Carta Annua de la Com-
pañía de Jesus. Tucumán. Perú. 1596), en Relaciones Geográficas 
de Indias. Perú, tomo II, editado por M. Jiménez de la Espada, 
Madrid, Ediciones Atlas, (1595), pp. 86-113.

Chantre y Herrera, J. (1901), Historia de las Misiones de la Compañía de 
Jesús en el Marañón español, 1637 - 1767, Madrid, Imprenta de A. 
Avrial, (2ª mitad del siglo XVIII).

Eder, F. J. (1985), Breve descripción de las reducciones de Mojos, editado por 
J. M. Barnadas, Cochabamba, Historia Boliviana, (ca. 1772).

Fernández, J. P. (1895), Relación historial de las misiones de Indios Chiqui-
tos, que están de cargo de los Padres de la Compañía de Jesús de la 
Provincia del Paraguay, Madrid, Librería de Victoriano Suárez, 
(1726).

Hofmann C. y Tradler, B. (2003), Das Federzimmer Augusts des Starken, 
Dresden, Verlag der Kunst.

Ijurra, M. (2007), Viajes a las montañas de Maynas, Chachapoyas y Pará. 
Vía de Amazonas (1841-1843), Lima, Seminario de Historia Ru-
ral Andina, UNMSM, (ca. 1843).

Museo de América, Madrid, URL: http://ceres.mcu.es/pages/
SimpleSearch?Museo=MAM (visitado: marzo 2013).

Museo Nacional de Colombia, Bogotá, URL: http://www.museona-
cional.gov.co/colecciones/pieza-del-mes/colecciones-pieza-del-
mes-2006/Paginas/Septiembre%2006.aspx (visitado: noviem-
bre 2013).

Peña Montenegro, A. de la (1771), Itinerario para Parrocos de Indios, en 
que se tratan las materias mas particulares tocantes à ellos para su 
buen Administración, Madrid, Pedro Marín, (ca. 1668).

Pérez Bocanegra, J. (1631), Ritual Formulario e Instrucion de Curas, para 
Administrar a los Naturales de este Reyno, los santos Sacramentos 
del Baptismo, Confirmacion, Eucaristia, y Viatico, Penitencia, Extre-
mauncion, y Matrimonio, Con aduertencias muy necessarias, Lima, 
Ms., Biblioteca Nacional de España: R/38971.

Saabedra, C. de (1965), Relación de la entrada que hizo el Goberna-
dor D. Diego Vaca de Vega al descubrimiento y pacificación 
de las provincias de los indios Maynas, Cocomas y Gibaros, 
..., en Relaciones Geográficas de Indias. Perú, tomo IV, editado 
por M. Jiménez de la Espada, Madrid, Ediciones Atlas, (1620), 
pp. 242-256.

Salinas Loyola, J. de (1965), Descubrimientos, conquistas y poblacio-
nes, en Relaciones Geográficas de Indias. Perú, tomo IV, editado 
por M. Jiménez de la Espada, Madrid, Ediciones Atlas, (1571), 
pp. 197-232.

Silvestre, F. (1950), Descripción del Reyno de Santa Fe de Bogotá, Bogotá, 
Biblioteca Popular de Cultura Colombiana, (1789).

Techo, N. del (1897), Historia de la Provincia del Paraguay de la Compañía 
de Jesús, editado por M. Serrano y Sanz, Madrid – Asunción, A. 
de Uribe y Compañía, (1673).

Unanue H. y Sobreviela, M. (1963), Historia de las misiones de Caxa-
marquilla, editado por. F. de Lejarza, Madrid, Ediciones José 
Porrua Turanzas, (1791).

Uriarte, M. J. (1986), Diario de un misionero de Maynas, Iquitos, IIAP-
CETA, (1771).

Veigl, F. J. (2006), Noticias detalladas sobre el estado de la Provincia de May-
nas en América Meridional hasta el año de 1768, Iquitos, CETA, 
(1768).



361VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

CUZCO: MAMACHA DEL CARMEN DE PAUCARTAMBO. 
UNA FIESTA BARROCA MESTIZA

ELIZABETH KUON ARCE / PERÚ 

El  territorio del virreinato del Perú durante la colonia 
se vio ocupado por grupos étnicos y culturales diver-
sos, cuya coexistencia no siempre fue afortunada. Ini-

cialmente fueron dos poblaciones: “españoles” e “indios” y 
con el tiempo se fueron añadiendo categorías intermedias 
como los “mestizos”, entre otras denominaciones. 

Este cuerpo político y social constituido en la América 
hispana desde el siglo XVI, se denominó Sociedad Política 
Indiana y así la nueva sociedad se dividió en las denomi-
nadas “República de Españoles” y “República de Indios”, 
que aunque diferentes en características de su composi-
ción, estuvieron sometidas igualmente a la autoridad es-
piritual de la iglesia católica y bajo la dependencia de la 
Corona, aunque ambas comunidades poseían estatutos 
jurídicos diferenciados1.

La coexistencia de estas dos “repúblicas” en el antiguo 
territorio del Tawantinsuyu, no tardó en presentar conflic-
tos de todo orden en la convivencia cotidiana, hecho que 
subsistió a través de casi tres siglos de dominación hispana.

Este panorama presenta un marco importante para 
entender muchas manifestaciones culturales, que nacidas 
hace siglos, aún hoy se viven en el territorio de la región 
de Cuzco. Así presentamos la celebración mestiza católi-
ca a la “Mamacha del Carmen” del poblado histórico del 
Paucartambo.

EL POBLADO HISTÓRICO

A 75 kms. al este de la ciudad de Cuzco, Paucartambo 
fue un pueblo de indios en el período colonial. Sin embar-
go, su importancia geopolítica en el sur andino, se remon-
ta a épocas prehispánicas. Fue en cientos de kilómetros, el 
único ingreso a una gran extensión del Antisuyu en tiempo 
inca. Era la ruta obligada de transporte de diversos pro-
ductos de la fértil zona de ceja de selva, entre los cuales, 
sobresalió la coca, la preciada hoja sagrada de los incas. 

Esta condición explica las expediciones que con fines 
de control, fueron enviadas por los incas Qapaq Yupanqui, 
Yawar Waqaq y Tupaq Yupanqui entre los siglos XIV y XV.

La Orden Dominica funda el pueblo colonial en 1622 
y consagra su parroquia a la Virgen del Rosario, que por 
largo tiempo fue devoción de la población indígena, ma-
yoritaria en la zona, quienes la celebraban y aún lo hacen 
en la actualidad cada 7 de octubre, principalmente con 
sus danzas de las que conocemos muy poco aún.

Paulatinamente los pobladores españoles y mestizos2 

del área, claramente influenciados por prejuicios étnicos, 
criticaron duramente la manera que tenían los indios de 
festejar a la patrona del pueblo la Virgen del Rosario, so-
bre todo aludiendo disgusto por la representación de “sus 
danzas” y señalando la “desnaturalización” de la celebra-

1  Levaggi:, 2001. 
2  Según la Real Academia de la Lengua mestizo: adjetivo. Dicho de una persona nacida de padre y madre de raza diferente, en especial de hombre 

blanco e india o de indio y de mujer blanca. 
 Según La Enciclopedia Salvat: adjetivo aplicado a la persona nacida de padre y madre de raza distinta y de manera especial, al hijo de un individuo 

blanco y otro indio. 



362 CUZCO: MAMACHA DEL CARMEN DE PAUCARTAMBO. UNA FIESTA BARROCA MESTIZA

ción, creándose conflictos entre ambos grupos y llegando 
las querellas ante el Obispado de Cuzco.

Esta situación, sin visos de ser resuelta por la autoridad 
eclesiástica, hizo que los demandantes, es decir españoles 
y mestizos, optaran por implantar la devoción a otro culto 
mariano, el de la Virgen del Carmen. 

La protesta de los indios no se dejó esperar pues la nue-
va devoción recibía más honores que la patrona del pue-
blo. Estos apelaron al Virrey, y según la memoria colecti-
va, el rey de España tuvo que intervenir. Aparentemente 
el soberano tomó una decisión salomónica: el 16 de julio, 
los vecinos del pueblo celebrarían a la Virgen del Carmen 
y los indígenas a la Virgen del Rosario el 7 de octubre. Sin 
embargo, ello significó separar aún más a los pobladores 
de la zona por su respectivo culto y por razones obvias, la 
supremacía de la Virgen del Carmen fue incrementándo-
se sustantivamente. Luego de la declaración de la inde-
pendencia del Perú en 1821, fue oficialmente proclamada 
Patrona de los vecinos del pueblo de Paucartambo el año 
de 18303.

En la actualidad Paucartambo es considerada una loca-
lidad de población mestiza4

 
y los paucartambinos se con-

sideran como tales.
Con el paso del tiempo, la Virgen de devoción indí-

gena vio declinar su culto, los modestos recursos de su 
grupo de devotos no han permitido competir con la hoy 
denominada Alcaldesa del pueblo, claramente favorecida 
por el poder de siglos de la población mestiza.

NACE LA DEVOCIÓN A LA “MAMACHA”

El libro de la cofradía de Nuestra Señora del Carmen 
fechado en 1788 y que se encuentra en el archivo parro-
quial del poblado, hace presumir que el arraigo e impor-
tancia que esta celebración ha alcanzado, se inició “oficial-
mente” por esa fecha, considerando que ya  para entonces, 
se había conformado su cofradía, fecha algo tardía consi-
derando su inicial devoción. 

Algunas tradiciones orales señalan su origen prove-
niente de la zona del altiplano, tierra de los qollas5, expli-
cando la manera que la imagen o mas bien su cabeza llegó 
al poblado:

En tiempos antiguos venía desde el Ccollao una mujer muy rica 
para adquirir los productos que se dan aquí (Paucartambo) y lle-
varlos a su tierra a venderlos. Su nombre era Felipa Begolla […]. 
Un año que no se sabe la fecha […] estaba desatando la “chipa” 

Fig. 1  Ubicación del Poblado Histórico de Paucartambo. Noreste de la ciudad 
de Cuzco. Foto: Cecila Vasquez.

3  Du Authier, 2009, 25-26.
4  Mendoza-Walker, 1993, 98.
5  Qolla: grupo étnico del área del Lago Titicaca (Perú y Bolivia).

Fig. 2  Virgen del Rosario. Patrona del pueblo histórico de Paucartambo. 
Escultura del siglo XVII?. Retablo mayor del templo. Foto:Cecilia Vasquez.



363VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

de ollas, cuando dentro de una, apareció la cabeza de una bellísi-
ma mujer. Asombrada la comerciante quiso gritar para llamar a 
sus arrieros, pero había quedado sin habla por un momento, quiso 
correr y sus pies le aparecieron de plomo. Entonces una dulce voz le 
dijo desde la olla: “No te asustes hija mía, yo me llamo Carmen”. 
Fue el 16 de julio día de la Virgen del Carmen. Felipa puso la bella 
cabeza en una fuente de plata que siempre llevaba y llamó a los ve-
cinos y a sus arrieros. La cabeza despedía destellos tan fuertes como 
los rayos del sol, los vecinos trajeron velas, quemaron incienso y el 
rezaron el Rosario. La cabeza brillaba que casi no podía mirársele. 
Felipa conocía a un gran ebanista en el pueblo, y después de rezar 
fue al taller del carpintero y encargó a la brevedad posible tallara 
un cuerpo de madera para esa linda cabeza. Cuando el ebanista 
le entregó el cuerpo de la Virgen, Felipa entronizó a la imagen en 
un anda, para que Nuestra Madre pudiera entrar al pueblo y a la 
iglesia, y a un costado del altar mayor fue colocada la milagrosa 
imagen […] los ccollas con Felipa a la cabeza festejaron a su paisa-
na, porque había venido desde el Ccollao y juraron venir cada año 
para el 16 de julio y festejarle para que no se sienta apenada por su 
tierra. Así hicieron cada año hasta hoy […] 6.
 
Una variante de esta tradición dice que una acauda-

lada dama de Paucartambo en el mes de julio solía hacer 
recorridos frecuentes entre su pueblo y el de Pucara en la 
zona del altiplano, viajes que tenían fines comerciales y re-
ligiosos. En efecto, Pucara celebraba la fiesta de la Virgen 
del Carmen, mientras que en Paucartambo no.

Un 16 de julio esta señora soñó que una dama de hábi-
to marrón y blanco le decía: “Búscame debajo de la paja”. 
Así hizo la mujer, encontrando una cabeza femenina, que 
luego llevó a su tierra paucartambina, donde las manos 
de un artesano hicieron un cuerpo trabajado en maguey, 
yeso y tela encolada, a la usanza de entonces (siglo XVII?). 
Este hecho fue el nacimiento de la imagen actual. 

Luego de este suceso, la dama costeó la fiesta en años 
posteriores y fue creciendo en el tiempo gracias a la pre-
sencia de bailarines de la zona que empezaron a llegar al 
pueblo para esa fecha.

LA FIESTA

La fiesta religiosa como una expresión del mundo 
contrarreformista del siglo XVII europeo, se manifestó en 
América de manera espectacular. En efecto, las celebracio-
nes de religiosidad católica desde el siglo XVI hasta el pre-
sente, han sido y son parte importante de la vida cotidiana 
de los pobladores andinos. Son además, el retrato de un 

pueblo mestizo, entendiendo este término que tanta dis-
cusión provoca, el resultado de procesos de aculturación 
sucedidos en estas tierras desde el arribo de los europeos 
en el siglo XVI hasta los tiempos actuales.

LA CELEBRACIÓN: UN ACTO DE FE

Entre el 15 y 17 de julio de cada año, el espacio urbano 
de Paucartambo es literalmente tomado por la población 
mestiza radicada allí, así como cientos de visitantes que 
llegan esos días para celebrar la fiesta de la Mamacha del 
Carmen, llamada así cariñosamente, tiempos en que el 
pueblo se convierte en un gran escenario teatral al aire 
libre.

Fig. 3  Imagen de la Virgen del Carmen con Niño, cariñosamente llamada 
“Mamacha Carmen”. Pequeña escultura del S. XVII. Templo de Paucartambo.
Foto: Cecllia Vasquez.     

6 Flores, Kuon, Samanez: 2009, p. 256.



364 CUZCO: MAMACHA DEL CARMEN DE PAUCARTAMBO. UNA FIESTA BARROCA MESTIZA

Esta celebración ha motivado un sinnúmero de estu-
dios de parte de científicos sociales, folcloristas, documen-
talistas y fotógrafos, traducidos en artículos, libros, videos 
entre otros medios, tratando de mostrar la esencia de la 
fiesta de la Alcaldesa de Paucartambo7.

No es fácil entenderla si sólo se la observa una vez. Su 
dinamismo durante la segunda mitad del siglo XX, la hace 
ejemplo de la fuerza contagiosa de este fenómeno cultural, 
que permite su vital existencia a través del tiempo.

La fiesta, está compuesta por cuatro momentos cono-
cidos como la “entrada” el día 15, el 16 “día central”, la 
“bendición y guerrilla” del día 17 y el Watatiaykuy o año 
que viene, que explicamos luego.

Desde la mañana de la víspera o “entrada”, el poblado 
se llena de comparsas de bailarines que suman en la ac-
tualidad 19 y que aparecen por diferentes calles con el fin 
de ingresar al templo y saludar a su “patrona”8 y donde la 
concurrencia se aposta para verlas pasar. Hacia el inicio 
de la tarde, las campanas del templo rompen en repique 
anunciando el inicio de la fiesta que es seguido por la ex-
plosión de cohetería que revienta por doquier. 

El primer grupo que aparece son los maqtas, personajes 
con máscaras de narices prominentes, encargados de man-
tener el orden entre cientos de fieles que asisten principal-
mente los tres primeros días. Ellos van de un lado a otro 
“manteniendo el orden” con sus látigos, entre piruetas y 
gestos que hacen reír a la concurrencia. Luego seguirán los 
otros grupos en un orden ya establecido.

Esta ceremonia de saludo se prolonga hasta avanzada 
la tarde. Seguidamente los pobladores del lugar y visitan-
tes devotos que llegan de Cuzco, Puno y otros lugares más 
lejanos, se dirigen al templo en procesión llamada Cera 
Apaycuy, –llevar velas– portándolas entre otras ofrendas 
como flores, muñecas que depositarán al pie del anda de 
la imagen sagrada.

 Por la noche en la plaza principal se realiza la quema 
de los pajes o qonoy, figuras de animales elaboradas con 
fibra de bambú, sobre las que se colocan pequeños fuegos 
artificiales que serán encendidos poco después. Así mis-
mo se encienden fogatas con paja que iluminan la noche,  
sobre éstas los saqras, Qhapaq Qolla , Qhapaq Ch´unchu y 
Maqtas, (bailarines de las diferente comparsas) aprovechan 
para hacer acrobacias y piruetas peligrosas alrededor del 
fuego y saltando sobre las fogatas. Igualmente se quema-
rán fuegos artificiales de gran tamaño, acompañados de 
estallido de cohetes y otros elementos pirotécnicos. 

Llegada la medianoche, los componentes de las com-
parsas, sin sus atuendos de baile, se reúnen en la puerta 

Fig. 4  Al anochecer de la fiesta danzantes de Qhapaq Qolla, bailan y hacen 
piruetas en torno a las fogatas en la plaza del pueblo. Foto: Cecilia Vasquez.

Fig. 5  Durante la procesión, los Saqras -diablos- que representan 
los 7 pecados capitales trepan a techos y balcones cubriéndose el rostro 
ante la Virgen en señal de vergüenza. Paucartambo.

Fig. 6  Los Qhapaq Negro, saludan a la Virgen con cantos tradicionales 
que subrayan la relación personal que tienen con ella.

7  Flores: 2014, p. 8.
8 “Patrona” femenino de “patrón”. Denominación que los campesinos daban a la dueña de la hacienda, centro productor agrícola, desaparecido a 

raíz de la Reforma Agraria peruana iniciada en 1968.



365VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

del templo que está cerrado para dedicar a la Virgen la 
emotiva y solemne serenata, con cánticos y danzas.

EL GRAN DÍA

Como es usual en todas las fiestas y celebraciones reli-
giosas andinas, éstas se inician el día central con el albazo 
en la madrugada y temprano en la mañana con el ritual 
católico de la misa de fiesta. Lo mismo sucede en Paucar-
tambo. Luego de este ritual la población se dirige a la plaza 
principal donde sobre una plataforma se ha armado un 
gran castillo de troncos conocido como “el bosque”, desde 
donde se arrojan frutas procedentes de la zona llamada 
Q´osñipata, simbolizando el deseo de los paucartambinos 
de compartir y agradecer a los visitantes, los frutos del 
bosque amazónico que queda al oriente del poblado his-
tórico. También los balcones en la plaza, sirven para este 
momento. Además de los frutos, se regalarán diferentes 

Fig. 7  La Virgen del Carmen bendice a sus devotos, a los cuatro suyus 
o puntos cardinales. Puente Carlos III de Paucartambo. S. XVIII.

9  Ch´unchu. Denominación generalizada para designar a varios grupos étnicos de la Amazonía. Según relatos de viajeros, son los guardianes de las 
ciudades míticas como el Paititi, Pantiacolla o el Dorado, lugares donde se refugiaron los descendientes de los incas, huyendo de los españoles y 
llevando consigo los objetos de oro para protegerlos de la codicia de los ibéricos.

  Para los habitantes de Paucartambo representan a las etnías de los machiguengas y wachipaires de la zona del valle de Q´osñipata. /Comparsa de 
danzantes cuya vestimenta incluye falda de seda multicolor, camisa dos banda cruzadas, dos escapularios de la Virgen, pañolón de seda a la espalda, 
medias blancas con cintas entrecruzadas, el llamativo tocado de altos penachos de plumas de avestruz andino –ñandú– que se tiñen de amarillo, 
carmín entre otros. Llevan cabeza cubierta con pañolón negro y peluca de trenza, máscara metálica de ojos alargados y melancólicos. Llevan un 
hacha y machete en forma de cruz y un muñeco de trapo como danzante. En la mano portan hazagaya de madera de chonta, un ébano de la selva 
amazónica.

 El personaje central Rey o Caporal tiene otro atuendo: corona de zinc, rematada por dos pequeñas plumas, con abundante cabellera negra, pan-
talón de terciopelo granate y sobre la camisa y corbata, chaleco ricamente decorado. En la espalda una capa de seda celeste. En la mano derecha 
blande puñal curvo llamado espadín.

 Para mayor información sobre esta danza y su significado ver Fiesta Andina. Mamacha Carmen de Paucartambo de Martine du Authier, Cusco, 2008.

Fig. 8 Qhapaq Qolla. De origen colonial que representa a los comerciantes 
del altiplano que llegan a visitar a la Mamacha del Carmen cada 16 de julio.

objetos como muñequitas de trapo, pequeños juguetes de 
madera, bolsitas de café, maní, arroz, coca, según la eco-
nomía de los organizadores.

Hacia las tres de la tarde las campanas del templo anun-
cian el inicio de la procesión. La imagen sale del templo 
ricamente vestida y adornada cargada por los paucartam-
binos y escoltada por la comparsa de los Ch´unchus9 su 
guardia de honor durante todos los días de fiesta, respon-
sabilidad que es celosamente cumplida.

Durante dos horas aproximadamente, la procesión es 
seguida por las comparsas que van desarrollando sus co-
reografías al compás de las bandas, en el recorrido por 
las callejuelas principales del poblado para luego dar una 
vuelta por la plaza principal. Hombres, mujeres y niños 
siguen al anda sagrada con gran devoción.

Es característica de este acto religioso la presencia de 
los saqras o diablos, cuya colorida y llamativa vestimenta 
destaca en el ritual procesional, al tomar posesión de los 
techos y balcones de las casas por donde va la procesión. 



366 CUZCO: MAMACHA DEL CARMEN DE PAUCARTAMBO. UNA FIESTA BARROCA MESTIZA

Van saltando y haciendo peligrosas piruetas, emitiendo 
sonidos extraños y gritos, asustando a la concurrencia. 
Representan los siete pecados capitales y al paso de la 
imagen se cubren los rostros y los voltean como signo de 
vergüenza ante el paso de la Virgen símbolo de todas las 
virtudes del catolicismo. La Mamacha vuelve lentamente 
a su morada.

El gran día termina con bailes de cada conjunto que 
elige un espacio para seguir celebrando, aunque algunos 
llevan aún sus vestimentas, todos se quitan las máscaras.

MOMENTOS SACROS. 
BENDICIÓN Y GUERRILLA

El 17 por la mañana, se llevan a cabo las misas que 
ofrecen las cuadrillas, los únicos grupos que danzan en la 

nave del templo son lo cantores Qhapaq Negro y Qhapaq 
Qolla, “los que le hablan a la Virgen”. Luego de las misas, 
los grupos de bailarines atraviesan el pueblo en dirección 
al cementerio, para la romería del recuerdo y saludar a sus 
compañeros de cuadrilla fallecidos, a los fundadores o sus 
familiares. Los rituales frente a las tumbas, consisten en 
danzas de cada grupo y oraciones a sus difuntos. 

Este día también se realizan otras ceremonias como el 
bautizo de los nuevos integrantes de las comparsas y el cas-
tigo a los bailarines que han tenido conductas censuradas 
por sus grupos.

Al finalizar la mañana, los participantes ofrecen una 
serenata a la Virgen con cánticos y bailes, en la puerta del 
templo que permanece cerrada. El ritual concluirá con la 
visita de las comparsas a la cárcel del pueblo, donde bailan 
para los reclusos.

Luego de un breve almuerzo, todos los danzantes vol-
verán al templo para llevar en andas a la Virgen por las 
estrechas calles y dirigirse al puente colonial Carlos III, 
lugar en el que la sagrada imagen bendecirá el río para 
que no crezca y pueda causar desastres, y a los cuatro 
suyus o puntos cardinales. En este momento, tres com-
parsas, los Qhapaq Qollas, Chu´nchus y Qhapaq Negros, se 
despiden de la Virgen cantando y bailando. Finalmente, 
la venerada imagen regresa al templo cruzando la plaza 
principal.

La fiesta y algarabía continúa en calles y la plaza, con 
música muy estridente interpretada por las bandas, que 
parecen competir, mientras se bebe en exceso y el desor-
den crece. Hacia las cinco de la tarde se inicia en la pla-
za el ritual conocido como la Guerrilla, última actividad 
importante de la fiesta caracterizadas por cuatro eventos 
sucesivos: la reunión de p´aqos, la lucha entre los qollas y 
los ch´unchus, el rapto de la imilla y la muerte y entierro 
del rey qolla.

LOS PAQ´OS SE REÚNEN

La lectura de las hojas de coca por parte de especialis-
ta llamados paq´os, es una ceremonia muy antigua en los 
Andes del sur. Estos especialistas predicen el porvenir al 
“leer” en las hojas de coca. Estas son lanzadas al viento y 
al caer sobre una manta tejida, formarán figuras que son 
interpretadas por estos especialistas, como buenos o ma-
los augurios según “su lectura”.

Su presencia en esta festividad se relaciona con la ta-
rea de predecir el éxito o derrota de la guerrilla por parte 
de los qollas y la plegaria de los paq´os al Apu Akanacu, 
nombre del cerro de Paucarambo para que ayude a que las 
fuerzas del enemigo, los ch´unchus, se debiliten durante el 
combate.

Fig. 9  Danzantes de Ch´unchu con vistosos tocados de plumas. 
Representan a etnias de la zona amazónica peruana.



367VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 10  Qoyacha. Danza mestiza republicana (S. XIX), que representa 
el juego de seducción entre jóvenes de la clase alta provinciana. Paucartambo.

Fig. 11  Negritos o Negrillos. Comparsa que evoca tiempos de esclavitud 
de los afrodescendientes en Perú. Paucartambo.

10  Wayruros. Semilla de color rojo intenso con mancha negra, oriunda del Perú y se encuentra también en Bolivia. Su nombre científico es “ormosia 
coccinea”. En tiempos prehispánicos, se la utilizó en diversos rituales, atribuyéndosele poderes milagros de curación y protección.

11  Flores, Kuon, Samanez, 2009, p. 261.

ENFRENTAMIENTO ENTRE CH´UNCHUS 
Y QOLLAS

Este momento representa la lucha entre los aguerridos  
ch´unchus del Antisuyu y los qollas, originarios del Qollasu-
yu. Dos etnias hostiles cuya rivalidad es de origen preinca, 
se enfrentan en la Plaza principal luego de la bendición  de 
la Virgen. Documentos del siglo XVII registran enfrenta-
mientos entre estos dos grupos, siendo los ch´unchus los 
agresores. Este hecho puede interpretarse también como la 
rivalidad entre comerciantes qollas que llegaban la zona de 
Paucartambo con caravanas de llamas cargadas de produc-
tos altiplánicos para hacer trueque y los selváticos que in-
vadían territorio paucartambino, los atacaban y asaltaban.

RAPTO DE LA IMILLA

Imilla es término de lengua aymara significa “mucha-
cha”. Es el único personaje femenino de la fiesta, siendo 
en realidad un varón el que la representa y va con el rostro 
cubierto por una tela negra. En la puesta en escena, los 
qollas arman una tienda en el centro de la plaza, donde 
este grupo deja sus pertenencias a cargo del personaje fe-
menino, que realiza las labores domésticas.

Al encontrarse con sus rivales, los ch´unchus tratan de 
amistarse con los qollas mediante regalos de frutas, plumas 
de aves y wayruros10. Los qollas son seducidos por esos pre-
sentes, intercambiando con los antisuyanos productos de 
puna como kañihua, charqui y objetos como espejos y pei-
nes. La desconfianza está presente y los qollas encienden 

fogatas para adivinar con la coca, la suerte que correrán 
frente a los ch´unchus. Para asegurar su triunfo, los qollas 
preparan las ofrendas a las divinidades de la religión tra-
dicional. Al ver estos hechos los ch´unchus emborrachan 
a sus enemigos y su rey entra en la tienda para raptar a 
la Imilla fugándose con ella entre la muchedumbre. Los 
qollas indignados con el hecho, entablan una batalla san-
grienta donde son derrotados. En este momento aparecen 
los saqras –diablos– con ninacarros o “carros de fuego” para 
levantar a los caídos en combate y llevarlos al infierno. 

MUERTE Y ENTIERRO DEL REY QOLLA

El rey Qolla queda muy afectado por la desaparición de 
la Imilla y abandona sus responsabilidades, lo que lo lleva 
a perder la vida. En su entierro, el jefe de los ch´unchus, 
a modo de trofeo, lleva del brazo a la Imilla, quien luce 
complacida por la situación.

Esta representación del rey Qolla y el rey Ch´unchu, 
tiene antiguos antecedentes en el sur andino, como lo 
muestran representaciones en qeros –vasos de madera ce-
remoniales– de los siglos XVII y XVIII.

 
ENTRE LO DIVINO Y LO TERRENO11

Los bailarines en esta fiesta, cumplen un rol clave. 
Su exuberante e imprescindible presencia hace que sean 
los intermediarios entre la divinidad y los mortales. 
Como señalan los iniciados, los danzantes saben leer el 



368 CUZCO: MAMACHA DEL CARMEN DE PAUCARTAMBO. UNA FIESTA BARROCA MESTIZA

rostro de la Virgen. Si su expresión es alegre, será anun-
cio de bienestar para los paucartambinos en el año que 
sigue, si fuese lo contrario, es decir que el rostro señale 
tristeza o fastidio, será de mal augurio. Así mismo, la 
ausencia de alguna comparsa entristecerá a la Mamacha, 
así como el buen comportamiento y arte de los bailari-
nes la alegrará.

Las comparsas o cuadrillas son grupos de diez a veinte 
jóvenes que ejecutan diversa coreografía. Para pertenecer 
a una y poder bailar, es necesario cumplir algunos requisi-
tos como ser oriundo del pueblo, tener comportamiento 
moral probado, asistir a los ensayos, comprometerse a bai-
lar por lo menos tres años en la cuadrilla escogida, pasar el 
rito del bautismo y firmar un documento de compromiso. 
La composición social de cada grupo es diversa.

Las coloridas danzas típicas de esta celebración son al-
rededor de 19, siendo los grupos privilegiados los Qhapaq 
Negro y los Qollas, porque son los únicos que conversan 
con la divinidad en quechua, a través del canto de coplas 
poéticas de orden místico12.

Como es sabido, las celebraciones religiosas derivan de 
las festividades coloniales que sufrieron modificaciones se-
gún los cambios históricos, políticos, sociales. Las danzas, 
expresiones centrales de las celebraciones se adaptaron a 
los cambios de un período histórico a otro, mostrando 
vitalidad y dinamismo, sin renunciar a sus elementos tra-
dicionales.

Estas son:, Qhapaq Qolla, Ch’unchu, Saqra, Qhapaq Ne-
gro, Awqa Chileno, Majeños, Chukchu, Mestiza Qoyacha, Con-
tradanza, Panadero, Siklla o Doctorcitos, Negritos, K´achampa 

–jóvenes elegantes–, Ch´unchacha, Pawkartampu, Danzaq, 
Misti Canchis, Phusa Moreno, entre las más.

La música que acompaña los conjuntos está interpre-
tada por grupos de músicos de orígenes varios. Así los 
indígenas tocan instrumentos tradicionales como el tam-
bor y el pinkuyllo –especie de quena–, los mestizos forman 
bandas compuestas por instrumentos de viento, cuerda y 
percusión, así como otras incluyen violines, flautas, acor-
deones. No sólo acompañan las comparsas, ejecutan pie-
zas religiosas en los rituales dentro del templo, así como 
en las reuniones privadas y familiares en los domicilios de 
los pobladores, especialmente en las noches.

Los cantos, principalmente en quechua, son parte muy 
importante de los ritos y son entonados por los devotos y 
los participantes de las comparsas.

En el templo cada 19 de julio, la imagen de la Virgen 
del Carmen es bajada de su anda para ser vestida con la 
tenida diaria y colocada en su altar. Así empieza un ciclo 
anual en el que priostes, mayordomos y bailarines se pre-
pararán para el año siguiente. 

Seguidamente, las comparsas que acompañaron la ima-
gen se autocritican y corrigen defectos o percances sucedi-
dos durante los días de fiesta. Se reunirán igualmente para 
ver de mejorar las vestimentas de los bailes, para modificar 
algunos mudanzas o pasos del baile u organizar el fondo 
económico que les permitirá mejorar su participación el 
año que viene13. Los bailarines viven en Cuzco, Lima e in-
cluso fuera del país, pero ello no condiciona su asistencia 
a bailar los próximos años. La promesa de bailar para la 
Virgen del Carmen, es un acto de fe.

12 Op. cit. 2009.
13  Vasquez, 20014, p. 49.
14 Un agradecimiento especial a Cecila Vasquez Salinas, fotógrafa de profesión, quien generosamente me facilitó algunas fotografías de su archivo 

personal, sobre la Fiesta de la Virgen de Paucartambo.



369VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

BIBLIOGRAFÍA

Cánepa, Gisela (2008), Identidad y memoria. En Fiesta en los Andes. Ritos, 
música y danzas del Perú. R. Romero Edit. Fondo Editorial de la 
Pontificia Universidad Católica del Perú. Lima.

Du Authier, Martine (2008), Un genio popular. Historia de Vida de David 
Villasante González. Centro Bartolomé de las Casas–CBC–/
Instituto Francés de Estudios Andinos. Cusco.

Fiesta Andina. Mamacha Carmen en Paucartambo (2009), Serie Antropo-
logía Nº 16. Centro de Estudios Regionales Bartolomé de las 
Casas –CBC– Editorial San Marcos. Lima.

Flores Ochoa, Jorge (2014), Presentación. En Fiesta de la Mamacha Car-
men en Paucartambo, Cusco. 30 años de fotografía. Lima.

Flores Ochoa, Jorge, Elizabeth Kuon Arce, Roberto Samanez Argume-
do (2009), El Lenguaje de la Fiesta. Colección Arte y Tesoros del 
Perú. Banco de Crédito del Perú. Lima.

Levaggi, Abelardo (2001), República de Indios y República de Españoles en 
los Reinos de Indias. En Revista de Estudios Histórico-Jurídicos. pp. 
419-428.

Mendoza Walker, Zoila (1993), La comparsa los Majeños: poder, prestigio 
y masculinidad entre los mestizos cuzqueños. En Música, Danzas 

y Máscaras en los Andes. Raúl Romero Editor. Pontificia Uni-
versidad Católica del Perú. Instituto Riva-Agüero. Proyecto de 
Preservación de la Música Tradicional Andina. Lima.

Fiesta en los Andes. Ritos, Música y Danza del Perú (2008), Instituto de 
Etnomusicología. Pontificia Universidad Católica del Perú. 
Fondo Editorial de la PUCP. Lima.

Real Academia Española (2001), Diccionario de la Lengua Española. 
Tomo 7. Vigésima Segunda Edición. España.

Salvat Editores (2004), La Enciclopedia. Volumen 13. España.

Schenone, Héctor (2008), Santa María. Iconografía del Arte Colonial. 
Pontificia Universidad Católica de Argentina “Santa María de 
Buenos Aires”. Editorial de la Universidad Católica de Argen-
tina. Buenos Aires.

Vásquez Salinas, Cecilia (2014), Fiesta de la Mamacha Carmen en Paucar-
tambo, Cusco. 30 años de fotografía. Lima. 

Villasante Ortiz, Segundo (1989), Paucartambo Provincia folklórica. Ma-
macha Carmen. Tomo II. Consejo Nacional de Ciencia y Tecno-
logía (CONCYTEC). Lima.  



371VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

ESTUDIO ARQUEOASTRONÓMICO 
DE LOS TEMPLOS ANDINOS DE ARICA 

Y PARINACOTA, CHILE

ALEJANDRO GANGUI / ARGENTINA 
ÁNGEL GUILLÉN - MAGDALENA PEREIRA / CHILE

El estudio de la orientación de iglesias, junto con 
el de las pirámides de Egipto y los monumentos 
megalíticos europeos, se encuentra entre los temas 

más antiguos y más trabajados de la arqueoastronomía. Se 
sabe que la orientación espacial de las iglesias cristianas 
antiguas es una de las características más salientes de su 
arquitectura. En el continente europeo y en multitud 
de sitios lejanos a donde llegaron los evangelizadores, 
existe una marcada tendencia a orientar los altares de 
los templos en el rango solar. Es decir, el eje del templo, 
desde la puerta principal y en dirección al altar, se orienta 
hacia aquellos puntos del horizonte por donde sale el Sol 
en diferentes días del año. Entre estos días, existe una 
notoria preferencia por aquellos correspondientes a los 
equinoccios astronómicos, cuando las orientaciones son 
cercanas al este geográfico (McCluskey 1998). Sin embargo, 
dentro del mismo rango solar no son infrecuentes las 
alineaciones en sentido contrario, con el altar a poniente 
(Estéban et al. 2001; Belmonte et al. 2007), aunque 
resultan excepcionales pues no siguen el patrón canónico. 

Pasado un cierto tiempo del asentamiento español en 
el virreinato del Perú, el virrey Francisco de Toledo decide 
reorganizar el territorio y su población (Toledo 1986). De-
dica una atención especial a las rutas comerciales del ám-
bito surandino, cuyo principal objetivo era el de procurar 
la salida de la plata desde Potosí al Pacífico y el transporte 
del azogue desde Huancavelica a las minas alto-andinas. 
Fue así que, camino hacia Arica, puerto oficial de salida 
de la plata y entrada del azogue desde 1574, se formaron 
pequeños caseríos y tambos con poblaciones estables. Las 

iglesias andinas de esta región surgieron en sitios estraté-
gicos a lo largo de la ruta que trajinantes recorrían para 
transportar los metales preciosos desde Potosí hacia las 
playas de Arica, en particular en torno a los valles de Lluta 
y Azapa. Al ser una zona extensa y difícil de transitar, la 
influencia de los doctrineros en la configuración de los 
poblados y reducciones indígenas fue limitada. Este hecho 
acentuó el diálogo entre las culturas locales y la tradición 
occidental, y esta interacción pudo ser el origen de mu-
chas características propias de la arquitectura andina; las 
iglesias construidas en épocas coloniales forman un cor-
pus de estudio importante para intentar develar algunos 
elementos de dicha interacción. 

Hemos estudiado un conjunto grande de iglesias pa-
trimoniales de la región, concentrando nuestra atención 
en sus orientaciones, emplazamientos geográficos y en el 
paisaje que las rodea (Fundación Altiplano 2012). Medi-
mos la orientación de un total de 38 iglesias andinas, la 
mayoría de ellas reconstruidas durante el siglo XIX, ubica-
das en el altiplano, sierra y valles bajos de las quebradas de 
Lluta, Azapa, Vítor y Camarones (Fig. 1). Como veremos, 
la muestra indica que, aunque no se siguió un patrón úni-
co de orientación determinante en toda la región, casi la 
mitad de las iglesias estudiadas se orienta dentro del rango 
solar, con una proporción dominante en aquellas que pre-
sentan su altar hacia el poniente. 

En otros trabajos nos hemos concentrado en el con-
texto histórico y cultural de la región estudiada y en el rol 
importante que en ésta ha desempeñado la ruta de la plata 
(Moreno y Pereira 2011; Gangui, Guillén y Pereira 2016). 



372 ESTUDIO ARQUEOASTRONÓMICO DE LOS TEMPLOS ANDINOS DE ARICA Y PARINACOTA, CHILE



373VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 1  Las treinta y ocho iglesias patrimoniales medidas en este estudio. De arriba abajo y de izquierda a derecha (en esta doble página), las fotografías corresponden a 
las iglesias de las siguientes localidades: Azapa, Poconchile, Chitita, Guañacagua, Sucuna, Saguara, Pachica, Esquiña, Aico, Parcohaylla, Mulluri, Codpa, Timar, Cobija, 
Timalchaca, Tignamar, Chapiquiña, Pachama, Saxamar, Belén (Santiago Apóstol y Virgen de la Candelaria), Socoroma, Putre, Tacora, Airo, Chapoco, Putani, Pucoyo, 
Cosapilla, Guacollo, Parinacota, Ungallire, Caquena, Chucuyo, Choquelimpie y Ancuta. En la página siguiente se muestran las iglesias de las dos localidades restantes: 
Guallatire y Churiguaya.



374 ESTUDIO ARQUEOASTRONÓMICO DE LOS TEMPLOS ANDINOS DE ARICA Y PARINACOTA, CHILE

En las próximas secciones hacemos una reseña breve so-
bre la república de indios, la religiosidad andina y sobre 
las iglesias de los Altos de Arica. En la última parte de 
nuestro trabajo detallamos los estudios arqueoastronómi-
cos llevados a cabo en lo referente a las orientaciones de 
los templos y analizamos nuestros resultados preliminares. 
Concluimos con una breve discusión sobre los patrones 
de orientación encontrados en nuestras mediciones y so-
bre sus posibles causas.

 
LA REPÚBLICA DE INDIOS: IDEA FÍSICO-ESPACIAL 
DEL TERRITORÍO OCCIDENTAL SUDAMERICANO 

Un territorio impregnado de simbolismos es el que 
encontraron los colonizadores europeos al desembarcar 
en América. Nuevos patrones culturales, sociales y eco-
nómicos fueron una referencia ineludible que exigió un 
arduo trabajo para facilitar el arraigo de aquellos grupos 
humanos al espacio geográfico del nuevo mundo (Galdós 
Rodríguez 1985). 

Desde el año 1560 funcionarios reales enfrentaron un 
importante proceso de reformas del gobierno colonial del 
Perú, dejando como resultado documentos donde dieron 
cuenta sobre el pasado indiano y los procedimientos que 
debían emplearse para gobernar convenientemente a las 
comunidades indígenas. Tales personalidades fueron en-
carnadas en su momento por el gobernador Lope García 
de Castro y el ya mencionado virrey Toledo, quienes asu-
mieron las reales indicaciones de Felipe II. Un primer paso 
para la demarcación territorial fue afrontado por el gober-
nador desde el año 1565, creándose los Corregimientos, 
como los de Arica y Lluta. Desde ese momento los fun-
cionarios de la corona asumieron la administración terri-
torial de la región. Luego entra en escena Toledo, quien 
fue el artífice de una sistemática reingeniería social que 
sacudió a las debilitadas estructuras organizacionales an-
dinas. El virrey ordenó el traslado total de las poblaciones 
indígenas desde sus aldeas hacia nuevos emplazamientos 
donde se fundaron los así llamados “pueblos de indios”

En el virreinato del Perú la introducción paulatina de 
las Ordenanzas Toledanas significó el declive progresivo 
de la economía andina. La clara intencionalidad mercan-

tilista de la medida basada en un uso mayoritario de la 
población para los fines de la mita minera justificó sus 
contenidos. La “república de indios” se conformó en 
contraste con la “república de españoles”, una respuesta 
concreta en el plano físico-espacial que apeló a un mode-
lo geométrico donde se apreciaba un mensaje implícito 
y diferente: orden y policía. Toledo validó su impronta 
al mencionar reiteradamente en sus escritos el nivel de 
abandono y exaltación de vicios en que, supuestamente, 
se desenvolvía la población indígena. Una clara visión po-
lítica y, desde luego, conveniente a los efectos de la imple-
mentación reduccional.

La participación de la iglesia, afianzada por los precep-
tos tridentinos, fue el apoyo perfecto para las estimaciones 
toledanas: debía difundirse sostenidamente el pensamien-
to religioso occidental, cualquier otra forma de espiritua-
lidad predominante resultaba inoportuna. En contraste 
con el pensamiento dual andino, la visión occidental re-
ferida en un nuevo orden para las tierras americanas se 
enmarcaba en la concepción y plasmación de un sistema 
político integral, donde la uniformidad doctrinal debía 
prevalecer. El despliegue evangelizador y extirpador de 
idolatrías fue concurrente con una utilización de la propa-
gandística religiosa para desactivar los arraigados simbolis-
mos territoriales andinos y sirvió, paralelamente, para los 
objetivos de la corona en los aspectos culturales, económi-
cos, políticos y sociales.

El envolvente urbanístico de la cuadrícula española 
se convirtió en el modelo idóneo para implementar las 
medidas de inclusión-exclusión. Los promotores de las 
disposiciones reglamentarias pretendían el vaciamiento 
aparente del territorio y la reconcentración, lo que signifi-
có obtener un catastro en tiempo real de las poblaciones y, 
además, asegurarse la disposición inmediata de tributarios 
para participar en los obrajes y mitas mineras. Los grupos 
humanos indígenas adquirieron un valor económico de 
orden estratégico y, en consecuencia, se impuso un reno-
vado orden social con un espacio geográfico tensionado 
por una república de españoles (la ciudad) y una república 
de indios (los pueblos reduccionales). Así, esta dualidad 
explicitó la posición ventajosa de las ciudades y la situa-
ción marginal de los pueblos reducidos. 

Fig. 1 (continuación) Las últimas dos iglesias patrimo-
niales del estudio: las de Guallatire y de Churiguaya.



375VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Una alianza estratégica para el logro de los objetivos re-
duccionales se dio con la actuación de los caciques, quie-
nes valiéndose de la nueva estructura institucional desple-
garon un proceso de auto colonización. Podemos pregun-
tarnos si la estrategia reduccional alcanzó plenamente sus 
propósitos en el entorno andino. Creer que el desarraigo 
poblacional fue una operación inequívoca y definitiva de 
sumisión ideológica es una afirmación desacertada. La 
movilización de personas se convirtió en un acto aparente 
e insuficiente, subestimándose el grado de interiorización 
simbólica del ser andino con su territorio.

¿Qué aspectos procedentes de la impronta reduccio-
nal valdría contrastar en esta época? Ciertamente aque-
llos que todavía influyen en la vigencia y continuidad de 
las comunidades andinas, donde el tema dialéctico de la 
dispersión/encerramiento es tan destacable como la exé-
gesis del espacio aplicado frente al espacio resignificado. 
Un acto pragmático de corte simbólico con implicancia 
urbanística fue el mantenimiento de la dualidad indígena 
plasmada en la vigencia de las parcialidades, que pese al 
afán desestructurador de las autoridades coloniales, con-
tribuyeron eficazmente en la resignificación de los espa-
cios, promoviendo la sacralización territorial de conteni-
dos indígenas. 

El modelo andino fue asombroso por la flexibilidad de 
su escala productiva. En un entorno geográfico tan com-
plejo hubiera sido difícil subsistir con una producción ab-
solutamente local. En contraste con esto, las sociedades 
andinas –pequeñas, medianas o grandes–, apostaron por 
una economía convergente dispuesta en “archipiélagos” 
que contribuyeron indistintamente con recursos marinos 
y/o terrestres. La mayor y mejor justificación para el flore-
cimiento de las culturas locales estuvo en la comprensión 
de la dimensión ambiental del territorio.

El modelo geométrico aplicado para configurar a los 
nacientes pueblos indígenas respetó la usanza peninsular. 
El concepto político de la ciudad europea fue replicado 
y en cada pueblo se definió la existencia de dos alcaldes, 
cuatro regidores, un alguacil y un quipucamayo junto a 
otros funcionarios oficiales. Se propuso una periodicidad 
anual para la realización de procesos eleccionarios. Las 
personas que no habían aceptado el credo cristiano que-
daron excluidas de la actuación municipal. Los pobladores 
que hubieran sido sancionados por razones eclesiásticas 
–como prácticas idolátricas– estuvieron imposibilitados 
para acceder a cargos públicos. La nueva política, definida 
desde España en la Junta Magna del año 1568 incidió en 
un nuevo orden, con el fin de incrementar la rentabilidad 
del virreinato peruano y mejorar la condición deficitaria 
de las arcas reales. Parte de esta visión gubernamental se 
afianzó en el control territorial que, apoyándose en la idea 
de orden y policía, estableció un reagrupamiento riguroso 

de las poblaciones indígenas, mejor conocido como re-
ducciones toledanas (Málaga Medina 1989). 

RELIGIOSIDAD ANDINA Y OCCIDENTAL

En los años finales de la civilización andina, bajo la 
égida imperial de los incas, se mantuvieron con tolerancia 
la proliferación de los credos y prácticas rituales locales. 
El Sol y la Luna gozaron de prerrogativas especiales en el 
imaginario religioso andino. Con fines agrícolas y cotidia-
nos la adoración a la Pachamama es, hasta la fecha, un 
acto devocional obligatorio y de profunda interiorización 
comunal. La prevalencia de un Dios (Wiracocha) autor 
del universo, es una referencia simbólica de identidad y 
divinidad celestial, caracterizadora de una imagen gue-
rrera y revolucionaria, cuya proyección iconográfica fue 
empleada para conjugar los mensajes semióticos y semán-
ticos cristianos y andinos. 

Las ceremonias de advocación, para las divinidades 
indígenas, se realizaban con boato en grandes espacios y 
eran encaminadas por oficiantes, entregándose dádivas y 
ofrendas consistentes en comida e, incluso, oro y plata. 
Gran parte de esas salutaciones se reiteraban en el recuer-
do permanente de las huacas y momias. La existencia de 
mecanismos de ayuno/penitencia como la confesión y/o 
simbólicos como la denominada “cruz andina” causó una 
serie de inquietudes en el pensamiento de los sacerdotes 
cristianos. En relación al mundo aymara, las conectivida-
des religiosas territoriales fueron, en el caso surandino, 
convergentes hacia el lago Titicaca, particularmente con 
el actual Santuario de Copacabana, donde era vital apla-
car, entre otras, las fuerzas del trueno (Llapta) y del rayo 
(Illapa) (Gisbert 1999). La bóveda celeste fue vital para los 
pueblos aymaras, sobre todo las constelaciones del sur que 
regían el decurso de la vida agrícola y cotidiana. 

La monarquía española desde los Reyes Católicos, pa-
sando por Carlos V y luego por su hijo y sucesor Felipe II, 
se apoyó para sus conquistas territoriales en los Derechos 
del Real Patronato o Patronato Regio, que implicaron un 
conjunto de bulas papales, denominadas también “Bulas 
de donación”. Además, a Carlos V le correspondió apoyar 
la convocatoria del Concilio de Trento (1545-1563). Años 
más tarde, Felipe II, en el poder desde enero de 1556, 
afrontó conflictos de procedimiento con el papado y man-
tuvo discrepancias por la intensificación de las labores de 
la contrarreforma.

En el Concilio de Trento se estimó el aporte del arte 
sacro como un procedimiento de comunicación que de-
bería incorporar posiciones simples y sencillas, argumen-
tadas en la percepción e inclusión de los sentidos: era el 
preludio del barroco. Mientras tanto, desde el año 1551, 
en la ciudad de Lima empezaron los Concilios Limenses 



376 ESTUDIO ARQUEOASTRONÓMICO DE LOS TEMPLOS ANDINOS DE ARICA Y PARINACOTA, CHILE

–cinco eventos desplegados hasta 1601– que encontraron 
su justificación en las exigencias de la nueva iglesia virrei-
nal peruana, demandándose organización, jurisdicción, 
administración, arquitectura y arte. Los Concilios Limen-
ses (o provinciales) fueron vitales para Felipe II, que en 
una carta del 9 de enero de 1566 dirigida a Toledo (quien 
tres años más tarde sería virrey del Perú) le expresaba: “Si 
la labor de Trento pareció siempre insuficiente a los espa-
ñoles, se comprende cómo la reunión de los concilios pro-
vinciales les brindaba la oportunidad para aplicarla con 
celo. Porque en ello va toda la cristiandad, cuyo bien yo 
deseo y he de procurar siempre en primer lugar”. 

Aquellas directrices emanadas en el período tridentino 
para el desarrollo de las artes y la arquitectura religiosa 
tuvieron su contraparte desde los conclaves limeños. Así, 
se indicó que la erección de las fábricas tenía que reali-
zarse en los lugares de concentración poblacional indíge-
na. Durante el primer tercio del siglo XVII el sacerdote 
Vázquez de Espinosa viajó por el norte chileno y en el 
relato de su travesía reveló, además de significativos as-
pectos geográficos del borde occidental de América del 
Sur, el incipiente proceso de adoctrinamiento religioso 
que se experimentaba en los andes meridionales (Vázquez 
de Espinosa 1948 [1629]). La supuesta precariedad espiri-
tual –que ya mencionamos sugería Toledo en sus escritos 
sobre la población indígena– tenía una contraparte física 
que evidenciaba la pervivencia de pueblos misérrimos con 
iglesias desvencijadas, inconclusas o sin edificar (Fig. 2). 
Vázquez de Espinosa mencionó también la existencia del 
Camino Real entre Arica y Potosí y, además, se internó 
en la región andina para recorrer Lluta, Socoroma, Putre, 
Tocrama, Lagnama, Lupica, Sacsama, Timar, Codpa, Ci-
bitaya, Isquiña, Pachica, San Francisco de Umagata, San 
Santiago de Umagata, Chapiquiña y Azapa. Una primera 
confirmación del religioso carmelita fue que la mayor par-
te de la población regional vivía en la parte alto-andina y, 
al mismo tiempo, que era el estrato social más olvidado.

En términos generales, fueron pocos los doctrineros 
con limitados tiempos de actuación en los entornos cor-
dilleranos. Los valles de Lluta y Azapa aparecieron nomi-
nalmente como núcleos de control político e irradiación 
evangelizadora. Respecto al abandono de los templos, sin 
duda, sus modestas fábricas reflejaban el poco interés 
que tuvieron los sacerdotes por el adoctrinamiento y la 
promoción jerárquica personal. Mirado en su contexto, 
existieron también otros factores para el descuido en la 
asistencia y participación religiosa en el norte andino: el 
imperativo sísmico incorporado en la naturaleza geológica 
del subcontinente y la participación de la mano de obra 
indígena en el traslado del azogue y de la plata. 

En términos conceptuales, morfológicos y de empla-
zamiento los incipientes conjuntos religiosos y cristianos 

de los Altos de Arica sintetizaron desde los albores colo-
niales un aspecto sencillo, tomando como referencia los 
aún vigentes conceptos renacentistas y barrocos, fáciles de 
implementar por su simpleza configurativa y estructural-
mente similares a las percepciones  indígenas. Los focos 
de irradiación arquitectónica y artística en el sur peruano 
colonial fueron Arequipa, Cuzco y Potosí. Los Altos de 
Arica mantuvieron una relación fundamental con los pue-
blos descritos, particularmente, desde el año 1613 con el 
Obispado de  Arequipa. 

LAS IGLESIAS ANDINAS DE LOS ALTOS DE ARICA: 
CARACTERÍSTICAS ARQUITECTÓNICAS 
Y CONVIVENCIA DE ESTILOS 

El vínculo estratégico que amparaba el propósito de 
la colonización fue establecido con anterioridad entre la 
monarquía española y el poder religioso referenciado en 
los papas. De esa manera, la empresa de la conquista ame-
ricana fue acompañada por ambos estamentos en la escala 
de interrelaciones correspondiente. La obligación com-
partida que se desplegó en la América indígena fue clara: 
de una parte la corona afianzaba sus posesiones territoria-
les; al mismo tiempo, la iglesia aseguraba la instauración 
de otro credo religioso. En perspectiva, la extirpación de 
idolatrías fue un mecanismo visto como auspicioso que 
concatenó ambos propósitos. En ese sentido, desde la 
óptica infraestructural religiosa colonial, los mandatos 
provenientes tanto del Concilio de Trento como de los 
Concilios Limenses, fueron los mejores argumentos para 
la implementación de los templos y arte cristianos. 

Desde los albores de la conquista de la América 
suroccidental, el encargo en la erección de los primeros 
edificios religiosos fue encomendado directamente a 
los caciques y poblaciones originarias. En términos 
prácticos, las primeras misiones de las órdenes religiosas 
enviadas a los entornos rurales, se enfocaron en elegir 
algunos puntos estratégicos desde donde abarcar grandes 
espacios geográficos en el que aún habitaban poblaciones 
indígenas dispersas: es el caso de San Jerónimo de Lluta, 
actual Poconchile. La implementación progresiva de las 
reducciones toledanas a partir del año 1572 fue un hecho 
concreto que marcó el fin de la diseminación poblacional 
en los andes sudamericanos.

Los mejores años de intercambio humano, cultural, 
comercial y productivo sostenidos entre Arica y Potosí 
durante la fase colonial, se extendieron afirmativamente 
hasta 1600. A partir de tal fecha, con algunas oscilaciones, 
prosiguieron con relativo éxito hasta 1660, empero, las ac-
tividades se prolongaron en menores proporciones hasta 
cerca de 1776 (año en que el Alto Perú fue escindido de su 



377VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 2  Mapa de la región, dividido por zonas geográficas, con la ubicación de la 
mayoría de las iglesias patrimoniales estudiadas y el detalle de sus estilos arqui-
tectónicos, períodos históricos, materialidad y sistema constructivo. 



378 ESTUDIO ARQUEOASTRONÓMICO DE LOS TEMPLOS ANDINOS DE ARICA Y PARINACOTA, CHILE

virreinato de origen). Fueron días difíciles en coincidencia 
con el decaimiento de la mano de obra, la abolición de la 
mita minera, las consecuencias de la mortífera epidemia 
de los años 1719-1721 y la pérdida de la ley del mineral. 
La ruta de la plata, sostenida en la época colonial entre el 
puerto de Arica y la ciudad de Potosí, significó el fortale-
cimiento de un circuito comercial que redundó en la arti-
culación territorial del norte chileno y el oeste boliviano. 
Como no pudo haber sido de otro modo, la vigencia de 
tales mecanismos de intercambio ocasionó colateralmente 
una suma de influencias e interacciones que tuvieron en el 
campo de la arquitectura religiosa una contraparte de pro-
ducciones materiales e inmateriales que aún permanecen 
como huellas y puntos de apoyo de singular valor cultural.  

El dinamismo ejercido por el circuito de la plata alentó 
a los caciques locales en la construcción y mantención de 
los conjuntos religiosos, permitiendo la contratación de 
alarifes y artistas provenientes de latitudes cercanas que 
generaron una producción arquitectónica y artística prolí-
fica. Las fábricas religiosas virreinales de los Altos de Arica 
muestran la convivencia y pervivencia de diversos estilos 
constructivos, que superan la influencia tardo-renacen-
tista, pasando por el barroco y acogiendo los conceptos 
neoclásicos. Es de destacar que en el decurso histórico de 
las manufacturas religiosas, los simbolismos indígenas fue-
ron permanentemente reinterpretados.

La arquitectura religiosa que empezó a materializarse 
en la región surandina, incluidos los Altos de Arica y sus 
singularidades de entorno, se afianzó en una serie de ca-
racterísticas que podemos ordenar en forma cronológica. 
En primer lugar, los atisbos arquitectónicos procedentes 
del siglo XVII no fueron pretenciosos en lo funcional y 
resultaron sencillos y modestos en lo que al aspecto cons-
tructivo se refiere. Se escogieron plantas uniespaciales 
alargadas, ábsides ochavados, muros de piedra sin cantear, 
cubiertas a dos aguas con soportes de par y nudillo, arcos 

torales de separación y techumbres de paja. En las áreas 
exteriores a los templos, aparecieron las cruces catequís-
ticas, los atrios arqueados, las torres-campanario exentas, 
las capillas misereres y posas (Fig. 3). En los entornos cir-
cundantes a las fábricas religiosas se hicieron notar con 
claridad las demandas indígenas materializadas en el uso 
sacralizado de los espacios abiertos, formalizándose la co-
habitación entre las ideologías morfológicas europeas e 
indígenas (Fundación Altiplano 2012). 

A partir de la segunda mitad del siglo XVII, las exi-
gencias programáticas en las nuevas fábricas se enfatiza-
ron en plantas con cruz latina, muros preferencialmente 
canteados, cubiertas abovedadas (en algunos casos cúpu-
las), cruceros, capillas laterales, torres adosadas de planta 
cuadrada y lógica formal-estructural en la fachada (porta-
da-retablo). Las antiguas fábricas (templos renacentistas) 
tuvieron que reconceptualizarse, mudando las plantas 
uniespaciales a la cruz latina o, en ejemplos singulares, 
modificando las portadas; en cualquier caso se produjo 
la primera convivencia de dos estilos. Finalmente, desde 
el último tercio del siglo XVII al segundo tercio del  siglo 
XVIII, y con proyecciones asincrónicas hacia el primer 
tercio del siglo XIX, se destacó una connotación formal-
estructural que resaltó lo planiforme y textilográfico de 
las portadas. Tal forma de pensar y hacer fue tipificada 
como “barroco mestizo”, y su contexto espacio-temporal 
de vigencia se ubicó entre los últimos tercios de los siglos 
XVII y XVIII. La irradiación estilística se aproximó hasta 
Apurímac, sur del Cuzco, altiplano de Puno, Moquegua, 
Tacna y norte alto-andino de Chile. Los rasgos más sig-
nificativos de su conformación estuvieron en la madurez 
de los artistas y alarifes indígenas quienes fueron capaces 
de conciliar las exigencias de los patrocinadores con sus 
destrezas creativas autóctonas, en una exigente renovación 
formal, funcional y volumétrica, y en la consolidación del 
circuito de la plata (o espacio del trajín).

Fig. 3  El atrio con arco doble y una cruz miserere o de misericordia (imagen izquierda) y la sección superior de la torre campanario adosada a la capilla de la Virgen del 
Rosario de Cosapilla (imagen derecha). Por encima de la torre llega a verse la Luna en cuarto creciente sobre el fondo celeste vibrante del cielo diáfano del altiplano. 



379VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

ARQUEOASTRONOMÍA 
DE LAS IGLESIAS ANDINAS  

Desde antes del siglo XIX, existe un claro entrelaza-
miento simbólico cultural en la propia identidad de las 
iglesias, y que ha permanecido grabado en los templos con 
huellas notables. Testimonios del pasado, los elementos y 
símbolos ornamentales europeos conviven con los autóc-
tonos. Como ejemplos representativos podemos mencio-
nar: las vizcachas talladas en las columnas salomónicas de 
la portada de algunas iglesias, como la de Livílcar, o las 
decoraciones de animales y vegetales nativos presentes en 
la portada de Santiago Apóstol en el poblado de Belén 
(Fig. 4), junto a pinturas murales que muestran la imagen 
de un trifronte en la escena de las postrimerías de la iglesia 
de Parinacota. 

El análisis del conjunto patrimonial de iglesias andinas 
de la región de Arica y Parinacota es un capítulo impor-
tante en las historias del arte y de la iglesia, así como tam-
bién lo es en la arquitectura y en la arqueología del paisaje 
andino. En esta parte nos concentraremos en el estudio 
de los emplazamientos de los templos en el paisaje de la 
región, poniendo énfasis en analizar la posibilidad de que 
sus orientaciones hayan sido dictadas por elementos del 
entorno terrestre, como volcanes, o del cielo, por ejem-
plo si los ejes principales de las iglesias fueron elegidos en 
coincidencia con los sitios del horizonte por donde sale el 
Sol en algún día especial del año. 

El número de monumentos históricos documentados 
es cercano a los cuarenta y es, por lo tanto, estadística-
mente significativo para un trabajo de búsqueda de co-
rrelaciones. Pensamos, además, que nuestras mediciones 
pueden ser representativas de la mayoría de los templos 
cristianos de la región, incluso cuando excedemos los lí-
mites del Chile actual. Entre otros aspectos, es nuestro in-
terés indagar si la construcción de las iglesias de la región 
fue influenciada por factores tales como la presencia de 
la cultura y población aymara local que, en principio, fue 
heredera de unos patrones de culto muy diferentes a los 
de los colonizadores (Gisbert 1999).

En otro trabajo hemos detallado la metodología y los 
datos arqueoastronómicos obtenidos durante nuestra cam-
paña de observaciones (Gangui et al. 2016). El análisis de 
estos datos se traduce en la Fig. 5, donde se muestra el dia-
grama de orientación para las iglesias y capillas estudiadas. 

Hemos visto que, de las 38 iglesias medidas, seis se 
encuentran orientadas hacia el cuadrante norte (es de-
cir, entre acimutes 315° y 45°). Hay ocho orientadas en 
el cuadrante a levante (seis de ellas en el rango solar) y 16 
orientadas en el cuadrante a poniente (11 de ellas en el 
rango solar). Finalmente, hay ocho iglesias en el cuadran-
te meridional (entre acimutes 135° y 225°). Entendemos 

Fig. 4  Varios símbolos ornamentales europeos conviven con los autóctonos. 
En esta imagen de la portada de la iglesia de Santiago Apóstol en Belén, dos 
columnas salomónicas con decoración vegetal y animal son flanqueadas por 
tallas de ornamentación vegetal. En las decoraciones más cercanas al pórtico 
se observan también los emblemas reales de Santiago: de arriba hacia abajo, 
el león, la corona real y la espada. Aparecen además las cabezas de ángeles 
alados y sirenas tenantes.  

Fig. 5  Diagrama de orientación para las iglesias y capillas andinas de la región 
de Arica y Parinacota. Las líneas diagonales del gráfico señalan los acimutes 
correspondientes –en el cuadrante oriental– a los valores extremos para el Sol 
(acimutes de 65.4° y 115.0° –líneas continuas–, equivalente a los solsticios de 
invierno y verano austral, respectivamente) y para la Luna (acimutes: 59.2° y 
120.7° –líneas rayadas–, equivalente a la posición de los lunasticios mayores o 
paradas mayores de la Luna). Existe una gran diversidad de orientaciones. Sin 
embargo, un número significativo (un poco menos de la mitad) sigue el patrón 
canónico de orientación en el rango solar. Más detalles y otros análisis estadísti-
cos en términos de declinaciones astronómicas, se hallan en el trabajo (Gangui 
et al. 2016). 



380 ESTUDIO ARQUEOASTRONÓMICO DE LOS TEMPLOS ANDINOS DE ARICA Y PARINACOTA, CHILE

que nuestra muestra es representativa de la mayoría de las 
iglesias de la región. En nuestros datos se distingue una 
orientación destacada, hacia el cuadrante occidental, con 
16 iglesias que se alinean dentro de ese rango de acimutes. 
Entre estas, hay 11 iglesias que entran dentro del rango 
solar, entre los acimutes 245.0° y 294.6°. 

Tengamos en cuenta, sin embargo, que en muchos de 
los sitios estudiados las condiciones geográficas son singu-
lares y seguramente han jugado un papel relevante en el 
emplazamiento de las iglesias. Creemos que tal es el caso 
de la iglesia de Chitita, situada en el cañón del río Vítor 
y rodeada de montañas bajas, cuya orientación (con el eje 
alineado en 299.5° de acimut) seguramente sigue de cerca 
la dirección de este curso de agua. Algo similar ocurre con 
la iglesia de Aico, ubicada en el valle interior de la quebra-
da de Atco (Fig. 6). Aquí también la orientación (69.5° de 
acimut) parece seguir aproximadamente la traza de un río.  

Un caso diferente es el de la iglesia San Antonio de 
Padua, en el poblado de Sucuna, ubicada en una planicie 
muy cercana a la quebrada de Sacuna pero aparentemen-
te no condicionada por elementos topográficos. En este 
caso, la iglesia se orienta con un acimut de 275.5°, su eje 
interseca el horizonte a pocos grados del lugar de la puesta 
del Sol en los equinoccios y su declinación calculada entra 
bien en el rango solar. Algo similar sucede con la capilla 
de Saguara, orientada también hacia el poniente (266.5° 
de acimut), y con la iglesia del poblado de Pachica, ubica-
da sobre una colina que desciende hacia la quebrada de 
Saguara, la que a su vez lleva a la quebrada de Camarones, 
pero en este caso con el eje de la construcción orientado 
hacia el levante (76° de acimut). 

Aparte de los cauces de ríos y quebradas ya mencio-
nados, los numerosos volcanes y picos nevados de la re-
gión pueden servir de referencia –como cerros tutelares o 
Apus (Reinhard 1983), incluso relacionados con el culto 
a los ancestros (Bouysse-Cassagne y Chacama 2012)– a la 
hora de decidir el emplazamiento y la orientación de los 
templos, por lo que conviene inspeccionar nuestros da-
tos para verificar esa posible orientación orográfica. En el 
caso de la capilla Virgen del Carmen de Ungallire, al salir 
de su interior, en el frente, uno se encuentra con la visión 
imponente de los volcanes Pomerape y Parinacota; estos se 
ubican a solo unos pocos grados a uno y otro lado del eje 
principal de la construcción (Fig. 7). 

Se verifica algo similar con las iglesias Virgen de la 
Inmaculada Concepción de Guallatire y de Ancuta: de 
acuerdo a nuestras mediciones, el volcán Guallatiri se en-
cuentra casi alineado con los ejes de estas iglesias pero, en 
ambos casos, y como sucedía con la capilla de Ungallire, 
la ubicación del volcán está en el frente de las construccio-
nes (Fig. 8). 

Fig. 6  La iglesia San Antonio de Padua de Aico se halla emplazada en cercanías 
del río que recorre la quebrada de Atco, y está orientada a lo largo del valle.

Fig. 7  La capilla de Ungallire en su emplazamiento en cercanías del poblado de 
Parinacota (imagen superior) y la visión de los nevados de payachatas al salir 
del templo (imagen inferior), en dirección aproximadamente igual al de su eje, 
pero en sentido opuesto al del altar.  



381VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Sin embargo, esto es muy diferente de lo que sucede 
con otras construcciones, por ejemplo, con la iglesia de 
Tacora; aunque ésta tiene al volcán del mismo nombre 
muy cerca de su emplazamiento, la línea de su eje difiere 
en unos 30° respecto de la dirección en que se halla dicha 
elevación prominente del paisaje. Lo mismo encontramos 
con la iglesia de Parinacota y su volcán homónimo, por 
lo que creemos que la presencia de los volcanes no parece 
haber sido un factor influyente al momento de orientar 
estos templos. 

En base a este análisis, pensamos que, aunque no siem-
pre, en muchas ocasiones (por ejemplo, en los mencio-
nados templos de Chitita, Aico, Ungallire, Guallatire y 
Ancuta) las características propias –la topografía, el paisa-
je circundante– de cada sitio donde fueron instaladas las 
iglesias andinas primaron sobre las tradiciones europeas y 
coloniales en lo referente a la orientación de sus ejes prin-
cipales, un dato que –en algunos casos, como dijimos– nos 
trae a la memoria más el culto aymara (Bouysse-Cassagne 
1987) que las Instrucciones del cardenal Borromeo.1 

DISCUSIÓN 

Pese a poseer un origen común, como respuesta evan-
gelizadora para multitudes de trajinantes que pasaban por 
los nuevos poblados diseminados a lo largo de la ruta de la 
plata, las iglesias andinas de Arica y Parinacota muestran 
una cierta diversidad. Esto es aparente en varios planos, 
ya sea en el de sus materialidades y sistema constructivo, 
como en lo que respecta a sus ornamentos y arquitectura 
general. Por otra parte, los emplazamientos geográficos 
elegidos en esta extensa región y los paisajes diversos en 
donde estas construcciones se hayan inmersas, proveen 
datos adicionales que nos ayudan a pensar en las caracte-
rísticas globales de los templos cristianos.  

Con la intención de sumar nuevos elementos para re-
flexionar sobre estas iglesias, en nuestro proyecto hemos 
medido sus orientaciones espaciales precisas, empleando 
los métodos de la arqueoastronomía. Nuestros resultados 
muestran que, a diferencia de lo que se encuentra en el 
marco de estudios llevados a cabo con iglesias antiguas 
europeas (González-García 2014), por mencionar un ejem-
plo, en las iglesias andinas patrimoniales medidas aquí no 
se siguió un único patrón de orientación determinante 
en toda la región. Sin embargo, hemos hallado que casi 
la mitad de las iglesias estudiadas posee una orientación 

que cae dentro del rango solar, con una proporción domi-
nante en aquellas que presentan su altar hacia el ponien-
te. Hemos también señalado algunos casos notables en 
los que las orientaciones de los templos parecen obedecer 
más a la ubicación de elementos distintivos del paisaje te-
rrestre –volcanes como cerros tutelares– que a la salida 
o puesta del Sol en fechas relevantes para la advocación 
particular de las iglesias. 

El presente ha sido un primer intento de caracterizar 
un aspecto nuevo –eventualmente astronómico– de las 
iglesias andinas. Sabemos que el grupo de las iglesias patri-
moniales, cuyo número fue adecuado para nuestro abor-
daje estadístico, no agota el trabajo que se debería realizar 
en el futuro. La región de Arica y Parinacota está cultu-
ralmente muy emparentada con zonas del oeste boliviano 
y del sur del Perú, tanto en su geografía como en lo rela-
cionado con las costumbres y religiosidad de sus pueblos. 
Pensamos, por ello, que el estudio de las iglesias antiguas 
de estas regiones cercanas puede brindarnos información 
adicional sobre aspectos culturales que nos permitirán 
comprender mejor la convivencia de costumbres en el 
caso de estas construcciones emblemáticas del territorio 
surandino. 

Agradecimientos: Los autores desean agradecer a todos 
los miembros de la Fundación Altiplano por su apoyo en 
la realización de la campaña de mediciones de las iglesias 
patrimoniales. Alejandro Gangui agradece, además, al 
CONICET y a la Universidad de Buenos Aires por el apo-
yo financiero.  

1  La influencia más directa para la construcción de templos en nuestra área de estudio la encontramos en el siglo XVI, luego del Concilio de Trento, 
en que el Cardenal Carlos Borromeo publica sus Instrucciones de la fábrica y del ajuar eclesiásticos (traducidas y publicadas por Bulmaro Reyes Coria 
en México en 1985), con gran difusión en la época. 

Fig. 8  En la capilla de Ancuta, al salir del templo uno se encuentra frente al 
volcán Guallatiri. 



382 ESTUDIO ARQUEOASTRONÓMICO DE LOS TEMPLOS ANDINOS DE ARICA Y PARINACOTA, CHILE

BIBLIOGRAFÍA 

Belmonte J.A.; A. Tejera; M.A. Perera; R. Marrero (2007), On the 
orientation of pre-Islamic temples of North-west Africa: a 
reaprisal. New data in Africa Proconsularis, Mediterranean 
Archaeology and Archaeometry 6 (3): 77-85. 

Borromeo, C. (1985), Instrucciones de la fábrica y del ajuar eclesiásticos, 
intr., trad. y notas por Bulmaro Reyes Coria. UNAM, México. 

Bouysse-Cassagne, T. (1987), La Identidad Aymara. Aproximación histórica 
(siglo XV, siglo XVI). Hisbol, La Paz. 

Bouysse-Cassagne, T.; J. Chacama (2012), Partición colonial del te-
rritorio, cultos funerarios y memoria ancestral en Carangas y 
precordillera de Arica (siglos XVI-XVII). Chungara Revista de 
Antropología Chilena 44: 669-689. 

Estéban, C.; J.A. Belmonte; M.A. Perera Betancort; R. Marrero; J.J. 
Jiménez González (2001), Orientations of pre-Islamic temples 
in North-West Africa. Archaeoastronomy 26: S65-84. 

Fundación Altiplano (2012), Iglesias andinas de Arica y Parinacota. Las 
huellas de la ruta de la plata. Ediciones Ograma, Santiago. 

Galdós Rodríguez, G. (1985), Kuntisuyu. Lo que encontraron los españoles. 
Fundación Manuel J. Bustamante de la Fuente, Arequipa. 

Gangui, A.; A. Guillén; M. Pereira (2016), trabajo en preparación. 

Gisbert, T. (1999), El paraíso de los pájaros parlantes. La imagen del otro en 
la cultura andina. Plural, La Paz.

González-García, A.C. (2014), A voyage of christian medieval astro-
nomy: symbolic, ritual and political orientation of churches. 
En F. Pimenta et al. (eds.), Stars and stones. British Archaeology 
reports, in press. 

Málaga Medina, A. (1989), Reducciones toledanas en Arequipa (Pueblos 
tradicionales). Publiunsa, Arequipa.  

McCluskey, S.C. (1998), Astronomies and cultures in early Medieval Euro-
pe. Cambridge University Press, Cambridge. 

Moreno, R.; M. Pereira (2011), Arica y Parinacota: La Iglesia en la Ruta de 
la Plata. Altazor, Viña del Mar. 

Reinhard, J. (1983), Las montañas sagradas: Un estudio etnoarqueológico 
de ruinas en las altas cumbres andinas. Cuadernos de Historia 3: 27-62. 

Toledo, F. (1986), Francisco de Toledo: Disposiciones Gubernativas para el 
Virreinato del Perú. 1575-1580. Editado por G. Lohmann Ville-
na. Escuela de Estudios Hispano-Americanos, Monte de Pie-
dad y Caja de Ahorros de Sevilla, Sevilla. 

Vázquez de Espinosa, A. 1948 [1629], Compendio y descripción de las In-
dias Occidentales. Smithsonian miscellaneous collections, vol. 
108, Washington. 



383VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

LA (RE-)CONSTRUCCIÓN DE ESPACIOS SAGRADOS. 
LOS PROYECTOS HIEROTÓPICOS 

DE ISLA DEL SOL/COPACABANA, CARABUCO Y LA PLATA

ASTRID WINDUS / ALEMANIA - ANDRÉS EICHMANN OEHRLI / BOLIVIA

En Charcas, durante el último cuarto del siglo XVI y 
los primeros años del XVII, se crearon varios santua-
rios católicos con sus respectivas imágenes u objetos 

milagrosos. Muchos de ellos, sobre todo en el ámbito rural 
(p.e. Copacabana, Carabuco), se fundaron sobre lugares 
sagrados andinos. Otros (como el santuario de la Virgen de 
Guadalupe en La Plata) fueron establecidos por élites es-
pañolas y criollas como “extensiones” de cultos europeos.

En el presente artículo tenemos la intención de dis-
cutir el fenómeno de sacralización de espacios desde una 
perspectiva teórica pero apoyados en lo observable en tres 
sitios concretos: la isla del sol del lago Titicaca junto con 
el santuario mariano de Copacabana; el pueblo de Cara-
buco, situado a orillas del Lago Titicaca, con su cruz mila-
grosa; y la ciudad de La Plata con su santuario de la Virgen 
de Guadalupe.

Inspirados en el concepto de “hierotopía” que el histo-
riador de arte y bizantinista Alexei Lidov desarrolló para 
describir procesos de creación de espacios sagrados, tratamos 
de ver los tres sitios de culto como tres proyectos hierotópi-
cos. La mirada comparativa a los distintos casos permite 
una visión más general de los complejos mecanismos de 
creación de espacios sagrados, que no pueden ser consi-
derados independientemente de las interacciones entre 

humanos, sus conceptos religiosos y el mundo material 
de sus respectivos entornos. Estas dinámicas producen ar-
ticulaciones de sacralidad que difieren según los patrones 
culturales y las relaciones de poder existentes en los dife-
rentes lugares. Sobre todo las dinámicas y ambigüedades 
entre la doctrina y organización del culto, ambas de tipo 
oficial (el nivel macro), y las prácticas religiosas locales (el 
nivel micro)1. 

Podemos recordar que en las regiones de mayor in-
fluencia indígena (como el altiplano charqueño), las re-
ligiones y mitologías prehispánicas estaban enraizadas en 
la topografía natural y cultural de cada sitio. Parece una 
constante antropológica que estos elementos formen la 
identidad y la memoria colectiva de los pueblos2. Estruc-
turas sagradas como templos, altares o tumbas, muchas 
veces estaban conectadas directamente a representaciones 
de lo trascendente, como volcanes, picos de montañas o 
fuentes. La conversión de los pueblos autóctonos no se 
podía realizar sin una re-definición de la sacralidad de es-
tos lugares y espacios, ahora de acuerdo con los principios 
cristianos. 

Como consecuencia, se destruyeron objetos y lugares 
de culto indígena, y fueron reemplazados con construc-
ciones cristianas e imágenes devocionales. Más tarde se 

1 Roger W. Stump: The Geography of Religion. Faith, Place, and Space. Lanham, Md: Rowman & Littlefield Publishers 2008, p. 21.
2 Maurice Halbwachs, Topographie légendaire des évangiles en Terre sainte. París 1941; John Hyslop: Inka Settlement Planning. Austin, TX 1990; 

B.S. Bauer and C. Stanish: Ritual and Pilgrimage in the Ancient Andes. The Islands of the Sun and the Moon. Austin, TX 2001; B.S. Bauer: The 
Sacred Landscape of the Inca. The Cusco Ceque System. Austin, TX 1998; R.T. Zuidema: El sistema de ceques del Cuzco. La organización social 
de la capital de los Incas. Lima, 1995.



384 LA (RE-)CONSTRUCCIÓN DE ESPACIOS SAGRADOS...

dispusieron calvarios encima de las montañas sagradas y 
se instalaron santos cristianos para re-negociar con Dios y 
con la naturaleza, muchas veces para pedir la protección 
en caso de desastres naturales. Un elemento clave de esta 
estrategia fue la inserción de hagiografías de origen católi-
co en las topografías locales.

Las poblaciones indígenas participaron de maneras 
muy diversas en estos procesos, adaptando, rechazando, 
apropiándose y transformando los nuevos modelos, mien-
tras seguían practicando en el ámbito doméstico y comu-
nitario sus religiones autóctonas. Las interacciones entre 
los pobladores y sus ambientes naturales con los espacios 
construidos crearon, tanto desde la perspectiva simbólica 
como material, nuevos paisajes o topografías culturales. 
Estos conjuntos espaciales están compuestos por forma-
ciones naturales que cubren la superficie de la tierra (lla-
nos, montañas, ríos, etc.), lugares con significado simbóli-
co (lugares de culto, sitios mitológicos o históricos, etc.) y 
artefactos (imágenes, reliquias, arquitectura religiosa, etc.). 
Están conectados con lo que Mircea Eliade llama “hierofa-
nías” –manifestaciones de lo divino en la esfera terrenal–3. 
Los distintos componentes están relacionados unos con 
otros y puestos en un orden espacial por la intervención 
humana, a través de rituales, narraciones, imágenes, etc.

En el ámbito urbano charqueño, la construcción de es-
pacios sagrados se realizó en el contexto de la hegemonía 
política, económica y cultural de las élites españolas, crio-
llas y algunas veces indígenas en las ciudades. Esto siginifi-
ca que muchas veces no se trataba de la re-sacralización de 
un espacio sagrado prehispánico, sino de la construcción 
de nuevos espacios sagrados a través de la adaptación de 
algún culto católico ya existente en Europa. Sin embargo, 
como muestra el caso de Cuzco con la re-semantización 
del Coricancha como convento dominicano, así como en 
el de varios ejemplos novohispanos4, la cristianización de 
sitios sagrados autóctonos no es un fenómeno totalmente 
desconocido en zonas urbanas.

En general se puede constatar que las topografías sa-
gradas andinas acogen y propician la creación de saberes 
religiosos de origen y de perspectiva múltiple, que remi-
ten a distintos sistemas culturales. Son saberes ambiguos, 
percibidos y procesados de manera diversa, dependiendo 

de las relaciones coloniales de poder local y del contexto 
cultural. Por esto, la construcción de espacios sagrados re-
presenta una práctica social altamente competitiva. Está 
relacionada íntimamente con los intereses particulares de 
grupos sociales, políticos y étnicos, vinculados a formas de 
poder y representación en sociedades humanas.

Existen diferentes perspectivas desde las cuales se pue-
de encarar el fenómeno de adaptación local del culto ca-
tólico. Los historiadores en su mayoría rastrean los docu-
mentos para buscar informaciones sobre las narraciones 
y mitologías que forman la base de cultos locales o que 
esclarecen aspectos de la organización y de los contextos 
sociales de las prácticas religiosas. No prestan mayor aten-
ción a los artefactos mismos. De otro lado, para los histo-
riadores de arte estos artefactos constituyen el centro de 
su interés, y suelen centrarse en cuestiones de iconografía, 
estilo, forma, estética y materialidad. Los filólogos y musi-
cólogos analizan texto y música creados para el culto, que 
en algunos casos se dirige a la veneración de determinada 
efigie. Pero son todavía escasos los enfoques que piensan 
la sacralización de espacios y de artefactos con una pers-
pectiva interdiciplinaria e intermedial. Pensamos que es 
especialmente útil relacionar estas formas de articulación 
y analizarlas no solamente con respecto a su valor “inte-
lectual” o estético, sino también en cuanto a sus usos y 
apropiaciones locales.

Alexei Lidov desarrolló un modelo que nos ayuda para 
la descripción de la dinámica intermedial en la construc-
ción de espacios sagrados: la hierotopía5. Él identifica las 
hierotopías como sitios que están organizados por la dis-
posición creativa de artefactos culturales y performativida-
des humanas. Conectan la esfera terrenal con el mundo 
trascendente6. Este concepto captura la dimensión simbó-
lica, material y performativa de espacios sagrados en un 
solo modelo integrador. El proyecto hierotópico estable-
ce relaciones dinámicas entre construcciones, imágenes, 
objetos litúrgicos, efectos sonoros, iluminatorios y olfato-
rios, así como expresiones performativas7. Cada proyecto 
hierotópico se refiere a una hierofanía. Pero mientras la 
hierofanía articula la voluntad divina, la hierotopía repre-
senta una creación humana que actualiza la memoria de 
la hierofanía8.

3 M. Eliade: The Sacred and the Profane. The Nature of Religion, San Diego et al., 1978.
4 Jesús Galindo Trejo: La traza urbana de ciudades coloniales en México: ¿Una herencia derivada del calendario mesoamericano? En: Indiana 30 

(2013), pp. 33-50.
5 A. Lidov, ‘Hierotopy. The Creation of Sacred Spaces as a Form of Creativity and Subject of Cultural History’, in A. Lidov (ed), Hierotopy. Creation 

of Sacred Spaces in Byzantium and Medieval Russia (Moscow 2006), pp. 32-58.
6 Lidov, Hierotopy, p. 39.
7 Lidov, Hierotopy, p. 32.
8 Lidov, Hierotopy, p. 33.



385VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Un factor clave en este modelo es la figura del “crea-
dor” (o iniciador) de espacios sagrados, muchas veces un 
soberano o una persona con prestigio político o económi-
co. Más allá de las interpretaciones comunes historiográfi-
cas de estas personas como patrocinadores o donantes de 
arte religioso, Lidov los ve como líderes seculares que ac-
túan “de forma icónica” frente al soberano universal y que 
organizan –tanto espontánea como planificadamente– los 
diferentes elementos del proyecto hierotópico9.

Con el acento en las configuraciones espaciales de lo 
sagrado, Lidov descarta dos arquetipos historiográficos: 
el del patrocinador y el del artista, que comúnmente son 
considerados referencias claves y muchas veces únicas para 
interpretar objetos de culto y/o arte. En su lugar, recono-
ciendo la complejidad semántica y la autoría múltiple de 
los espacios sagrados, postula que cada fenómeno espacial 
se debe entender como el resultado de acciones creativas 
de diferentes “maestros”10. Lidov re-define la relación en-
tre imagen y observador, referiéndose al concepto bizan-
tino de la imagen. Según este, el icono no era solamente 
un objeto o una imagen plana, sino que implicaba una di-
mensión espacial que emanaba de la representación mis-
ma y que se entablaba entre la imagen y el observador11. 

Esta idea de la participación en la “imagen espacial” 
por parte del observador es perfectamente transferible al 
contexto colonial americano, sobre todo si pensamos en 
fiestas, procesiones y prácticas devocionales. La actuación 
del observador está marcada por la memoria individual y 
colectiva, y por sus experiencias y conocimientos espiritua-
les –factores que determinan la estructura dinámica de la 
imagen–12.

Para la descripción del sitio sagrado prehispánico de 
la Isla del Sol y de Copacabana, hemos partido del texto 
de Alonso Ramos Gavilán, Historia del célebre santuario de 
Nuestra Señora de Copacabana y sus milagros e invención de 
la Cruz de Carabuco, del año 1621, como plataforma de 
observación de una gama amplia de objetos, lugares, acti-
vidades y tradiciones.

Ramos Gavilán afirma que en tiempos prehispánicos 
fueron tres los templos más famosos de la religión 
incaica: el de la Isla del Sol, el Coricancha en el Cusco 
y el de Pachacama, a cuatro leguas de la ciudad de 
Lima13. Considera que fue designio providencial de Dios 

compensar esos tres adoratorios demoníacos con otros 
tantos santuarios marianos confiados a la orden de San 
Agustín: el de Guadalupe de Pacasmayo (Trujillo), el de 
Copacabana y el de Pucarani. En esta doble enumeración 
sorprenden dos cosas: la primera es el hecho de atribuir 
mayor importancia al templo incaico de la Isla Titicaca 
que al Coricancha (acaso esto se deba a que los incas 
reconocían su origen en el lago). Y la segunda, relativa 
al periodo colonial, que para un territorio tan vasto no 
le haya parecido un tanto extraña la distribución de esos 
tres santuarios marianos, por la que resultarían dos casi 
contiguos, a la vez que desatendida la inmensa región 
intermedia, que incluye nada menos que el Cusco. En 
busca de explicaciones para esta enumeración, no se ha 
de descartar una (tal vez inconsciente) parcialización de 
Ramos Gavilán en beneficio de su orden.

Para atender al nivel micro, nos centraremos ahora en 
la problemática que plantea el traslado del centro religioso 
de la Isla del Sol a la península de Copacabana. Ramos 
Gavilán indica que, en el lago, “es entre todas señalada la 
(isla) de Titicaca, de donde la laguna tomó nombre (…), 
pues en ella estuvo aquel famoso adoratorio y templo del 
sol, cuya memoria durará cuanto durare la que estos natu-
rales tienen de su principio”14.

Nos parece curioso lo que señala a continuación en 
relación con el adoratorio de la isla que se encuentra en 
una peña, de la que dice: “De su naturaleza no tiene cosa 
que despierte el deseo de verla, antes es notablemente des-
proporcionada, poco apacible y a la traza de un sobresejo 
o padrastro que hace la tierra, con el cual corren peñas-
cos contiguos, disformes y mal compuestos. Finalmente, 
ella es cosa que ni arrebata la vista ni reparan los ojos en 
ella si no se va con advertencia y de propósito a verla”15. 
Esto manifiesta hasta qué punto la sacralidad del lugar no 
depende de lo imponente que pueda resultar, sino de la 
significación que se le confiere.

La lectura de la obra de Ramos Gavilán no permite 
asegurar una superposición exacta de lugares sagrados. 
Cabría preguntarse en concreto qué ocurrió con la Isla 
del Sol. Dice Ramos que “era tanta la gente que de todo 
el reino sujeto al inga acudía a este adoratorio que man-
dó se hiciesen hospederías públicas donde se recogiesen 
los peregrinos”16. Ramos muestra un gran despliegue de 

9 Lidov, Hierotopy, pp. 37-38.
10 Lidov, Hierotopy, pp. 37-38.
11 Lidov, Hierotopy, p. 40.
12 Lidov, Hierotopy, p. 41.
13 Ramos Gavilán, 1621, libro I, cap. 27.
14 Ramos Gavilán, 1621, libro I, cap. 1.
15 Ramos Gavilán, 1621, libro I, cap. 18.
16 Ramos Gavilán, 1621, libro I, cap. 20.



386 LA (RE-)CONSTRUCCIÓN DE ESPACIOS SAGRADOS...

edificios, aprovisionamiento y organización para la acogi-
da de mucha cantidad de peregrinos, así como el servicio 
propio del santuario y de los actos religiosos. Todo esto 
pertenece a un pasado ya irrecuperable para el menciona-
do adoratorio. El nuevo se encuentra en un lugar cercano 
pero distinto. 

La topografía parece resistirse a guardar corresponden-
cia con las demandas de la nueva religión. En el terreno 
de las conjeturas, se puede pensar que el antiguo adorato-
rio pudo perder su importancia debido a alguna notable 
diferencia entre la religión incaica y la católica. Entre otras 
cosas, por lo visto la relación con las imágenes católicas es 
de una cercanía física notable: son accesibles al tacto, a la 
caricia, a una relación física impensable entre un peregri-
no del periodo incaico y las huacas. En los esquemas de 
la religión inca, parece no haber supuesto ninguna difi-
cultad que el lugar de peregrinación fuera la Isla del Sol, 
menos accesible geográficamente y también desde el pun-
to de vista de las exigencias religiosas, dadas todas las pu-
rificaciones que se exigían al “romero”. La nueva religión, 
en cambio, habría mostrado un mayor grado de accesibi-
lidad, que se manifestaría geográficamente y también por 
la figura maternal de la Virgen María. Por otra parte, en 
el momento en que cobra importancia el santuario maria-
no, parece que jugaron a favor de tal accesibilidad factores 
coyunturales no ajenos a las políticas toledanas y al consi-
guiente nuevo impulso evangelizador.

Dicho momento llegó el 2 de febrero de 1583, cuando 
la Virgen de Copacabana, una escultura hecha de maguey 
y lienzo engomado17 por el escultor indígena Francisco 
Tito Yupanqui, fue entronizada en el altar mayor de la 
iglesia de Copacabana18. Según Ramos Gavilán, la inicia-
tiva para implantar un patrón poderoso provenía de la 

población local indígena, cuyas élites llevaban sobre sí la 
responsabilidad tradicional del equilibrio climático y de 
evitar hielos en la época de la sementera19. Mientras la 
parcialidad anansaya estaba a favor de la fundación de una 
cofradía de la Virgen de la Candelaria, cuyas advocaciones 
caían en el mismo mes de febrero, los urinsaya votaron 
por la cofradía de San Sebastián20, cuya fiesta se celebra el 
20 de enero, que tal vez desde el punto de vista climatoló-
gico pudiera constituir una diferencia menor. Pero se sabe 
que no se trataba solo de las heladas, sino que la rivalidad 
entre ambas parcialidades tenía también motivos arraiga-
dos en distintos cultos prehispánicos21. 

Francisco Tito Yupanqui pertenecía a la élite de los 
anansaya y se sentía predestinado para hacer una imagen 
de Virgen de la Candelaria. Su primera versión habría pre-
sidido el altar mayor de la iglesia de Copacabana en 1582, 
durante el curato de Antonio de la Almeda. Por ser “tosca 
y fea”22, fue sacada del altar por el cura nuevo, Antonio de 
Montoro. Este incidente impulsó a Tito Yupanqui a ir a 
Potosí para estudiar el arte de pintura y escultura. 

Mientras tanto, no se había podido realizar la funda-
ción de una cofradía por el conflicto entre los anansaya y 
los urinsaya. En un viaje a Potosí, el curaca de los anansa-
ya, Alonso Viracocha Inga, fue a encontrarse con el escul-
tor para buscar una solución al problema. Junto con otro 
familiar recorrieron las iglesias de Potosí en busca de un 
modelo para “su” virgen, y lo encontraron en una imagen 
de la Candelaria en la iglesia de Santo Domingo. Después 
de varios obstáculos (Hans van den Berg describe lo que 
denomina el “vía crucis de Tito Yupanqui”23) y luego de 
perfeccionar, pintar y dorar la escultura con la ayuda de 
un escultor y pintor español residente en la Paz, la llevaron 
en varias etapas a Copacabana, donde fue entronizada. 

17 Eugenia P. Tomasini, Carlos Rúa Landa, Gabriela Siracusano, Marta S. Maier, Atacamite as a natural pigment in a South American colonial polychrome 
sculpture from the late XVI century, en: Journal of Raman Spectroscopy, 2013, 44, pp. 637-642, p. 637.

18 R. Gavilán, 1621, libro II, cap. 5.
19 R. Gavilán, 1621, libro II, cap. 2.
20 R. Gavilán, 1621, libro II, cap. 2.
21 Remitimos al clásico estudio de Mariuz Ziolkowski, La guerra de los wawqis. Los objetivos y los mecanismos de la rivalidad dentro de la élite inka, siglos 

XV-XVI, Quito, Abya-Yala, 1997, pp. 387-399. Señala Ziolkowski que había factores identitarios para que la élite inca anansaya de Copacabana 
prefiriera la Virgen de la Candelaria, dado que estaba apegada a la celebración de Wana Kawri precisamente el 2 de febrero, uno de los raymi de 
mayor relieve (por varios motivos, entre ellos porque el sol está en su cenit en el Cusco viniendo del sur). Nos indica Pablo Quisbert (comunicación 
personal) que los urinsaya tenían un motivo bien “cusqueño” para preferir San Sebastián, dado que este santo es el patrón de los incas de la capital 
del imperio. Ziolkowski no llegó a ver esta relación, que es objeto de un trabajo inédito de Quisbert. Este investigador (a quien agradecemos su 
generosidad en compartir sus avances) nos recuerda además que Tito Yupanqui estuvo en Potosí con los de dicha panaca (Sucso), que era la suya, 
y allí se inspiró para hacer la talla. Potosí era el nuevo centro inca, y los anansaya de Copacabana se apartaban de los cusqueños cuyo culto había 
cambiado desde Pachacuti (en favor de los solsticios), más apegados a la tradición anterior.

22 La relación autobiográfica de Francisco Tito Yupanqui se encuentra en R. Gavilán, libro II, cap. 6.
23 Hans van den Berg, Francisco Tito Yupanqui siervo de Dios, La Paz, Universidad Católica Boliviana, 2012, pp. 34-46. De manera muy atinada, van 

den Berg estudia el proceso de creación de la personalidad del escultor indígena por parte de autores del siglo XVII, principalmente Antonio de 
la Calancha.



387VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Dieciséis años después, en 1599, el Obispo de Char-
cas, Alonso Ramírez de Vergara, aprueba le reliquia de la 
Santa Cruz de Carabuco en el pueblo del mismo nombre 
situado en la ribera sur-oriental del lago Titicaca, en frente 
de Copacabana. La cruz está relacionada con la leyenda 
de un apóstol cristiano que habría venido a evangelizar las 
poblaciones andinas en tiempos prehispánicos. Este discí-
pulo de Jesucristo está asociado a su vez con la deidad Tu-
nupa, protagonista de la mitología andina-prehispánica. 
Otra vez, la más importante y difundida referencia textual 
se encuentra en la crónica de Ramos Gavilán. Según él, 
el apóstol, unas veces asociado con San Bartolomé, otras 
con Santo Tomás, trajo la cruz a Carabuco y luego fue 
torturado y murió como mártir. Después de varios inten-
tos fracasados de destruir la cruz, la población local, por 
instigación del diablo, la enterró a orillas del lago, donde 
fue encontrada a fines del siglo XVI. Desenterrada e insta-
lada en el pueblo de Carabuco, empezó a obrar milagros 
y convirtió a Carabuco en un santuario de importancia 
supra-local.

Dos años más tarde, en 1601, tras haber llevado una 
pieza de la reliquia de la santa cruz de Carabuco a la cate-
dral de La Plata, el obispo Ramírez de Vergara encomien-
da la pintura de una imagen de la virgen de Guadalupe al 
fraile jerónimo Diego de Ocaña, al que conoce en Potosí. 
Este último, demandador de su orden para la divulgación 
del culto de Guadalupe en las Américas, no solamente 
pinta la imagen, sino que implanta de forma planificada y 
multimedial el culto en La Plata (tal como acababa de ha-
cer en la Villa Imperial): gana el soporte económico de las 
clases dirigentes e impulsa la fundación de una cofradía24.
Escribe una comedia sobre los milagros de la Virgen25 y es 
responsable de las fiestas de su entronización. La imagen, 
que desde el incio fue adornada con objetos preciosos, 
rápidamente adquirió la fama de milagrosa y la ciudad se 
volvió pronto un centro importante de devoción mariana. 
En 1784, el lienzo fue reemplazado por una placa de plata 
enchapada en oro. Los objetos que estaban adheridos a la 
pintura del cuerpo de la Virgen tuvieron que ser removi-
dos del lienzo para ser pegados en la nueva base. Las úni-
cas partes originales del antiguo lienzo que se dejaron visi-
bles fueron los rostros y manos de la Virgen y del niño26. 

Ya un primer rastreo de los artefactos, los entornos, 
las fuentes escritas y la historiografía sobre los tres casos 
muestra que la creación de nuevos espacios sagrados siem-

pre se efectuó a través de la interacción de distintos me-
dios como: a) artefactos milagrosos; b) textos y narraciones 
que conectan los objetos con hierofanías; c) representacio-
nes visuales y materiales de las nuevas hagiografías locales 
(copias, adaptaciones); d) actividades performativas rela-
cionadas directamente con los artefactos (liturgia, prác-
ticas de devoción, fiestas y procesiones, romerías, teatro 
religioso, prácticas sonoras, lumínicas, olfatorias etc.); e) 
artefactos que hacen parte del proyecto hierotópico (ob-
jetos litúrgicos, construcciones etc.); f) medioambiente y 
el espacio geográfico y cultural; g) estructuras sociales y de 
poder y h) estructuras eclesiásticas. 

Vamos a resumir a continuación algunos primeros re-
sultados de la comparación hierotópica de los tres casos.

La llamada “indigenización” de artefactos de culto ca-
tólicos no dependía solamente del origen étnico del autor 
o del hecho de que se estableciera en un sitio de culto 
prehispánico. Fue producto de un proceso que incluía di-
námicas socio-culturales muy complejas y una multitud de 
medios involucrados. Los agustinos y en particular Alonso 
Ramos Gavilán jugaron un papel clave para la populariza-
ción de los cultos “indigenizados” de Carabuco y Copaca-
bana. Tanto con respecto a la invención de nuevas hagio-
grafías que permitieran lecturas “andinas” (por ejemplo 
con la inclusión de elementos mitológicos andinos como 
la figura de Tunupa), como a la difusión del relato de la 
creación de la imagen de la Virgen de Copacabana. Ade-
más, una multitud de autores participó en la adaptación 
y recreación permanente de la materialidad de otros ob-
jetos relacionados, en particular los vestidos, renovados 
anualmente, integrados en estructuras iconográficas, ar-
quitectónicas, narrativas y performativas. En relación con 
estas dinámicas generales, la Virgen de La Plata, a pesar 
de su cáracter más “europeo”, no se distinguía de los otros 
dos artefactos más “indigenizados”. En este último caso 
se ofrece también la posibilidad de comparar el proyecto 
de Diego de Ocaña con el que tuvo lugar en Potosí el año 
anterior. En la acogida de la nueva devoción en Potosí los 
protagonistas fueron sobre todo extremeños, que consi-
deraban Guadalupe como parte de su identidad27. En La 
Plata, en cambio, es toda la población la que participa, 
y entre los acontecimientos performativos Ocaña destaca 
un desfile de cuatrocientos indígenas engalanados, a caba-
llo y a pie, a cuya cabeza iba cacique Ayamoro (al que se 
conoce por otras fuentes), “como si dijésemos en España 

24 Diego de Ocaña: Viaje por el Nuevo Mundo: De Guadalupe a Potosí, 1599-1605. Madrid, Frankfurt am Main: Iberoamericana, Vervuert 2010, 
pp. 309-432.

25 Ocaña, Viaje, pp. 335-423.
26 ABAS, Sucre, Archivo Capitular, Actas Capitulares, Inventario Sta. Yglesia Metropolitana Bd. 2, 1784-1885, Fol. 1.
27 Ver Andrés Eichmann, “Paratextos poéticos en la Historia de Alonso Ramos Gavilán, Historia y Cultura, 38-39, 2015, pp. 49-72, en particular 69-70.



388 LA (RE-)CONSTRUCCIÓN DE ESPACIOS SAGRADOS...

un duque”28. La devoción en Potosí no dejó mayor rastro, 
acaso por la identificación especial con un grupo particu-
lar, mientras que en La Plata es hoy la principal de las de-
vociones populares, que siguen teniendo como escenario 
festivo la entera ciudad.

Lidov describe estas interacciones como el efecto de 
la propia “espacialidad” de los iconos –que en este caso 
serán las imágenes y la cruz–. Tanto en la lógica cristiana 
como en la andina, esta espacialidad implicaba la interac-
ción del objeto con sus respectivos entornos y actores en 
los procesos de producción y recepción. La participación 
del espectador y la incidencia del medio natural y cultural 
en el ícono u objeto espacial hizo posible un grado muy 
alto de identificación de los fieles y la continua actualiza-
ción de la memoria de la hierofanía original. 

Sin descartar el aspecto hierofánico (inicial y posterior; 
en cualquier caso escapa a nuestras posibilidades de ob-
servación29), con respecto a Copacabana y Carabuco, un 
aspecto central para la popularidad del culto fue sin duda 
la promoción masiva de prácticas de devoción como ins-
trumento de evangelización por parte de los agustinos. Las 
crónicas funcionaron como medios de divulgación de los 
relatos y de la capacidad milagrosa atribuida a los objetos. 
Con el santuario de Copacabana, los agustinos se posi-
cionaron dentro del cuadro misional de la región como 
actores importantes, al lado de las otras órdenes y del clero 
secular. Con el transcurso del tiempo, el éxito de la Virgen 
ocasionaría el eclipse de la popularidad del santuario de 
Carabuco.

En contraste con La Plata, los proyectos hierotópicos 
de Copacabana y Carabuco focalizan la re-sacralización 
de espacios sagrados prehispánicos en una región mul-
tiétnica. En ambos lugares la implantación del culto está 
vinculado con conflictos entre las parcialidades sociocul-
turales de las comunidades, anansaya y urinsaya. La intro-
ducción del culto a la Candelaria en Copacabana (y su 
inicial “competidor”, San Sebastián) se debía a conside-
raciones racionales y a la correlación del santoral católico 

con el calendario agrario andino. Pese a que en La Plata el 
contexto es diferente, las estructuras socio-culturales son 
también de importancia crucial para la selección e implan-
tación estratégica del culto por Diego de Ocaña y Ramírez 
de Vergara. 

Mientras los orígenes coloniales del culto de Copacaba-
na están documentados, la leyenda de la cruz de Carabuco 
es sobre todo una reformulación de tradiciones hagiográ-
ficas europeas con ciertas adaptaciones de elementos mi-
tológicos andinos30. Solamente desde el redescubrimiento 
de la cruz tiene lugar el relato del fenómeno. En La Plata, 
el origen de la imagen y de la práctica devocional viene 
transmitida, desde las tradiciones europeas, a través de los 
textos y la persona de Diego de Ocaña. El hecho de que 
Ocaña viniera de la casa matriz de la Virgen en Guadalu-
pe y que hubiera estado mucho tiempo en contacto físico 
con la imagen original le confirió la autoridad para crear 
nuevas imágenes de la Virgen y establecer su culto. En 
todos los casos, los milagros son el medio principal que 
transforma los artefactos en agentes históricos que entran 
en comunicación con el respectivo medio ambiente.

La naturaleza de los tres objetos devocionales, sus ma-
terialidades, formas y estilos estéticos concretos ofrecen a 
los devotos variadas maneras de identificación. Mientras 
las imágenes, según el mensaje católico, hacen referencia 
al “prototipo” (la madre de Jesús; un santo, etc.), en el 
caso de la reliquia es su materialidad misma, por la “vir-
tud”  (energía capaz de obrar milagros) del santo o de la 
santa, que representa contacto con lo divino. Este orden 
está invertido en la percepción del devoto. Mientras la 
imagen mariana, por su representación antropomorfa y 
su estética, se dirige de forma directa y emocional al ob-
servador, la reliquia de la cruz del santo apóstol es venera-
da y tocada por ser vehículo de milagros, portadora de la 
“virtud” que opera habitualmente con la condición previa 
del acto de fe31. 

En los tres objetos se representa lo que Gabriela Sira-
cusano llama el “concierto de voces” de todos los actores 

28 Fray Diego de Ocaña, Viaje por el nuevo mundo: de Guadalupe a Potosí, 1599-1605, B. López de Mariscal y Abraham Madroñal (eds.), Universidad de 
Navarra / Iberoamericana / Vervuert / Bonilla Artigas / Instituto Tecnológico de Monterrey, 2010, p. 427.

29 Para una aproximación a manifestaciones (poéticas y otras) inspiradas con ocasión de un episodio que podría considerarse de este tipo, ver Andrés 
Eichmann, “Copacabana en el escenario de la primera mundialización”, en Migraciones y rutas del barroco. VII Encuentro Internacional sobre el Barroco, 
La Paz, ed. Norma Campos Vera, 2014, pp. 369-379. Para otros episodios, enfocados desde (entre otras) la “teoría del milagro” en Ramos Gavilán, 
ver Andrés Eichmann “Espanto y familiaridad ante lo sobrenatural en relatos de Charcas”, en Monstruos y prodigios en la literatura hispánica, Madrid, 
Frankfurt: Universidad de Navarra/Iberoamericana/Vervuert, 2009, pp. 77-89.

30 Thérèse Bouysse-Cassagne: De Empedocles a Tunupa. Evangelización, hagiografía y mitos. Evangelización, hagiografía y mitos, en: Thérèse Bouys-
se-Cassagne (ed.): Saberes y memorias en las Andes. In memoriam Thierry Saignes. Lima: IFEA 1997, pp. 157-212, pp. 162-163.

31 Sobre la virtud incorporada por las reliquias véase Arnold Angenendt: Heilige und Reliquien. Die Geschichte ihres Kultes vom frühen Christen-
tum bis zur Gegenwart. Hamburg: Nicol 2007, pp. 155 ff. 



389VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

que participaron en la producción y escenificación de los 
artefactos32. Las prácticas locales de uso devocional, entre 
ellas la fragmentación de la reliquia de la cruz en Cara-
buco, la aplicación de objetos preciosos a la pintura y el 
cambio de soporte en La Plata o de vestido y corona de la 
virgen de Copacabana, transforman de manera periódica 
el aspecto, la forma, la materialidad y las extensiones de 
significados simbólicos de los objetos, a la vez que susten-
tan su aceptación colectiva.

Más allá de la idea articulada por Lidov, que enfatiza 
la creación de espacios sagrados por medio de artefactos, 
pensamos que es necesario prestar también particular 
atención a la construcción narrativa de los espacios sa-
grados. Esta se articularía con las otras manifestaciones, 
constituidas por los espacios mismos, así como por los ar-
tefactos, rituales y las estructuras socio-religiosas.

Esto nos permite identificar varios actores históricos, 
individuales y colectivos, como co-creadores de una topo-
grafía sagrada en torno a la historia hierotópica lacustre. 
Limitándonos al texto de Ramos Gavilán, para el caso de 
los santuarios de la Isla del Sol - Copacabana, hay que con-
tar con: a) unos creadores anteriores al incario, que insta-
laron un adoratorio en la Isla del Sol; b) el anciano de la 
isla, que fue al Cusco a visitar a Topa Inga Yupangue para 
persuadirlo de que allí debía estar instalada la religión es-
tatal; c) el propio Topa Inga que tomó posesión y organizó 
dicho culto; d) en época cristiana, un núcleo de la fami-
lia real inca domiciliada en Copacabana, cuyos nombres 
conocidos son don Alonso Vircocha Inga y su hermano 

don Pablo, junto con el famoso Francisco Tito Yupangue, 
escultor de la imagen y gran difusor de la misma en nume-
rosos ejemplares que realizó junto con su taller; e) Ramos 
Gavilán, pionero del ingreso de Copacabana en el imagi-
nario mundial. 

Esta perspectiva diacrónica nos permite visualizar una 
reiterada transformación del proyecto hierotópico desde 
tiempos preincaicos. El mismo fenómeno fue investiga-
do por Verónica Salles-Reese33. Ella habla de tres “ciclos 
narrativos” –kolla, inca, y cristiano– que representaron la 
sacralidad del lago y la zona lacustre desde distintas pers-
pectivas culturales. Pero desde nuestro punto de vista, la 
construcción narrativa de espacios sagrados siempre se 
realiza dentro de un sistema dinámico de referencias don-
de los artefactos y los entornos naturales juegan un papel 
fundamental. 

Los proyectos hierotópicos de la isla del sol, de Co-
pacabana, Carabuco y La Plata incluyen sendas series de 
elementos sobre los que no podemos extendernos aquí. 
Por ahora solo hemos podido exponer algunas facetas de 
la construcción de espacios sagrados en la zona colonial 
de Charcas. Nos parece necesario atender más minuciosa-
mente las distintas formas de articulación e interpretación 
de un mismo fenómeno por diversos grupos de creyentes. 
No es lo mismo el punto de vista de un teólogo que ve 
en la imagen ante todo una representación, que el de las 
personas que entablan una relación afectiva, emocional y 
fisica, con la misma imagen. Nuestras herramientas están 
en fase de prueba, y el diálogo está abierto.

32 Gabriela Siracusano: El “cuerpo” de las imágenes andinas. Una mirada interdisciplinaria, en: Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, n°. 94 
(2009), pp. 155-162, pp. 156-157.

33 Verónica Salles-Reese: From Viracocha to the Virgin of Copacabana. Representations of the Sacred at Lake Titicaca. Austin: University of Texas 
Press 1997.



391VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

LA IMAGEN DE LA VIRGEN DE GUADALUPE 
POR DOS MIRADAS:

EL PINTOR MIGUEL CABRERA Y EL ARZOBISPO FRANCISCO 
ANTONIO DE LORENZANA - NUEVA ESPANHA, SIGLO XVIII

JULIANA BEATRIZ ALMEIDA DE SOUZA / BRASIL

En una mañana del año 1531, según la tradición, el 
indio Juan Diego salió de su pueblo para la ense-
ñanza de la doctrina cristiana. En el camino, en la 

cumbre del cerro Tepeyac, escuchó un suave canto y vio 
una resplandeciente Señora. La Señora le demandó que 
rogara al obispo la construcción de un santuario en su ho-
nor en aquel sitio. El indio pronto buscó al obispo, Juan 
de Zumárraga, pero él no creyó en Juan Diego. Así que 
Juan Diego regresó a la cumbre del Tepeyac para informar 
a la Virgen la denegación del obispo y ella insistió en su 
pedido. Juan Diego, por la segunda vez, se dirigió al obis-
po y él reclamó a Juan una prueba. En la tercera vez que 
Juan Diego volvió a Tepeyac, la Señora, aunque fuera in-
vierno y el cerro se conociera por su aridez, le ordenó que 
recolectara rosas en el cerro para llevar al obispo. Delante 
del obispo, Juan Diego abrió su tilma y cayeron al suelo 
una infinidad de rosas inexistentes en México. Además, 
en el propio lienzo surgió la imagen de la Virgen1. Es creí-
do que la primera aparición de Nuestra Señora en Améri-
ca fue esa que ocurrió en el cerro Tepeyac, tras diez años 
de la conquista de México por Cortés, en que apareció la 
Virgen de Guadalupe al indio Juan Diego.

En el siglo XVI, hizo parte de las estrategias de los con-
quistadores llevar una inmensa carga de imágenes religio-
sas hacia América y compartirlas entre los indios. Entre 

las imágenes, se destacaba la de la Virgen María que, bajo 
la invocación de Guadalupe, era una de las más queridas 
por los españoles2.

La devoción a la Virgen de Guadalupe en España tuvo 
su inicio con su aparición en Extremadura, en 1325, para 
el pastor Gil Cordero. Según la narrativa del milagro, el 
pastor, al percibir que una de sus vacas se había apartado, 
siguió en su busca y la encontró gravemente herida, en la 
cumbre del monte de Guadalupe. Triste por su muerte, 
el pastor escuchó una dulce voz y, alzando su rostro para 
mirar de donde venía la voz, percibió una bellísima Seño-
ra. La Señora, entonces, le indicó el lugar donde estaba 
escondida una imagen suya, había ya cinco siglos, desde 
que los cristianos abandonaron Sevilla al huir de los mo-
ros, y le pedió que se construyera allá un santuario. Para 
comprobar la verdad de su aparición, la Señora resucitó la 
vaca del pastor, causándole grande alegría. En este relato 
de la aparición primera de la Guadalupe de Extremadura, 
vale subrayar las semejanzas con el relato de la aparición 
en México, sobretodo en lo que se refiere a la preferencia 
de la Virgen María por hombres humildes como interlo-
cutores y la vacilación de los videntes hasta que un mila-
gro los convenza. Además, la tradición ibérica de devoción 
a la Virgen María y de hallazgos de imágenes suyas, salió 
reforzada sobremanera después de la Reconquista.

1 Ferreira, J. L. Mendes. Maria na América. Bragança Paulista: A & B Editora, 1992, p. 82-86.
2 Gruzinski, Serge. La guerra de las imágenes. De Cristóbal Colón a “Blade Runner” (1492-2019). México: FCE, 1994, p. 43-45.



392 LA IMAGEN DE LA VIRGEN DE GUADALUPE POR DOS MIRADAS...

Portada de la obra Maravilla Americana de Miguel Cabrera. 
Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes.

E. O’Gorman3 sugiere que fue decisiva la interven-
ción del arzobispo Alonso de Montúfar (1489-1572) en 
la construcción de las circunstancias de la aparición de la 
imagen de Nuestra Señora de Guadalupe en México. Él 
fray dominico asumió la plaza en 1551 y sería responsable 
de las Informaciones de 1556 que buscaron documentar el 
milagro de la aparición y de formular cánones que indi-
rectamente aprobaban la aparición. Asimismo, en 1556, 
Montúfar predicó un sermón en honor de la Virgen de 
Guadalupe donde exaltaba la legitimidad de su culto e 
intentaba persuadir el pueblo a venerarla4.

La vida del fray Alonso de Montúfar, según E. 
O’Gorman, estuvo muy relacionada al proyecto de la 
monarquía española que defendía la ortodoxia católica, 
sosteniendo a las prácticas de piedad tradicionales. La ac-
titud de Montúfar, al reconocer la devoción mexicana y 
al empeñarse en organizar un culto propio en la ermita, 
señala su disposición a estructurar la Iglesia católica no-
vohispana según las reglas canónicas de Roma. Lo mis-
mo se puede decir de las decisiones del Primer Concilio 
Provincial Mexicano, convocado por él, en 1555. Para E. 
O’Gorman, el antirreformismo y el conservadorismo de 
Montúfar creó la “posibilidad para el guadalupismo mexi-
cano”. Así pues, en la imagen de la Virgen del Tepeyac se 
logró percibir, como escribió E. O’Gorman, la más genui-
na y espectacular flor nuevo hispana de la Contrarrefor-
ma5. Tal vez sea innecesario recordar que la devoción a la 
Virgen María, en la época moderna, y la creencia en su 
intercesión, al representar la practica piadosa preferente 
y más arraigada de la tradición católica, se volvió un es-
tandarte de la reforma católica y símbolo de la identidad 
católica frente a los protestantes.

La propuesta de ese texto está en hacer un análisis de 
dos escritos del siglo XVIII sobre la Virgen de Guadalu-
pe. El primero es Maravilla americana y conjunto de raras 
maravillas observadas con la dirección del arte en la prodigiosa 
imagen de Nuestra Señora de Guadalupe de México, de 1756, 
del pintor Miguel Cabrera6. La segunda obra es la Oración 
a Nuestra Señora de Guadalupe, publicada en 1770, escrita 
por el arzobispo de México, Francisco Antonio Lorenzana 
y Butrón. A través de esos dos escritos, buscaré identificar 
sus consideraciones sobre como estaba hecha la pintura 
en el lienzo y cómo ellos interpretaron la representación 
de la Virgen de Guadalupe.

Miguel Cabrera, autor de la obra Maravilla americana y 
conjunto de raras maravillas observadas con la dirección del arte 
en la prodigiosa imagen de Nuestra Señora de Guadalupe de Mé-
xico, nació en Oaxaca, en 1695. Cabrera pintó gran canti-
dad de óleos por encargo de la Iglesia católica y de gente 
de la sociedad. Él se volvió unos de los exponentes de la 
pintura barroca en el virreinato y fue reconocido por su 
cuadros de pintura religiosa y de retratos. Además, pintó 

3 O’ Gorman, Edmundo. Destierro de sombras. Luz en el origen de la imagen y culto de Nuestra Señora de Guadalupe del Tepeyac. 2ª ed. México: UNAM, 
1991, p. 115.

4 Cardenal Norberto Rivera. Carta Pastoral por la canonización del beato Juan Diego Cuauhtlatoatzin. México, 26 de febrero de 2002. http://www.
corazones.org/santos/juan_diego_cartapastoral.htm en 20/04/2009.

5 O’Gorman,Edmundo, op. cit., p. 121.
6 Cabrera, Miguel. Maravilla americana y conjunto de raras maravillas observadas con la direccion de las reglas de el arte de la pintura en la prodigiosa imagen de 

Nuestra Sra. de Guadalupe de Mexico / por don Miguel Cabrera, pintor de el Ilmo. Sr. D. Manuel Joseph Rubio y Salinas,… México, en la Imprenta 
Real y más antiguo Colegio de San Ildefonso, 1756. http://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc1n8c4 Biblioteca Virtual Miguel de 
Cervantes, 2004.



393VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

cuadros de mestizaje donde retrató los tipos mestizos y sus 
oficios. Entre las pinturas religiosas, el tema guadalupano 
ocupó considerable parte de su obra7.

La obra Maravilla americana es la sintesís de su opinión 
acerca de la imagen de la Virgen de Guadalupe, tras rigu-
roso examen que hicieron él y seis pintores más invitados 
a juzgar el lienzo. El propósito de ese estudio, en 1751, era 
confirmar, en gran medida, el veredicto de un grupo de 
pintores, en 1666, a cerca de la imagen, desde un punto 
de vista artístico8. La cuestión central estaba en determi-
nar si la pintura había sido o no hecha por manos huma-
nas. Cabrera, sin embargo, también señalaba la supervi-
vencia del lienzo en el aire húmedo y salitroso del Tepeyac 
y la fragilidad de la tela, hecha de dos piezas cosidas con 
un delgado hilo.

La originalidad del analisis de Cabrera estaba en afir-
mar que la imagen había sido pintada con una inusual 
combinación de técnicas: las manos de la Virgen estaban 
pintadas a óleo; su túnica, el ángel y el nicho que rodeaba 
su figura estaba pintada al temple, técnica empleada en 
los frescos de paredes o paneles; su manto estaba pintado 
al aguazo, como acuarela; y la la cuarta técnica fue la pin-
tura labrada al temple usada para cobrir la superficie del 
lienzo. Para Cabrera, por lo tanto, parte del milagro de la 
pintura radicaba en la combinación única de técnicas y 
materiales europeos e indígenas empleados juntos9.

En su texto, Cabrera negó las objeciones que se habían 
puesto en contra de la pintura y para eso argumentó con 
sus conocimientos del arte y de las técnicas de la pintu-
ra. Así derrumbaba las proposiciones de que la pintura 
estuviera fuera de linea perpendicular; de que la pierna 
izquierda de la Virgen apareciera más corta; de que las 
manos de la Virgen parecieran pequeñas para su estatura; 
de que su hombro estuviera más grande de que lo que pe-
día la simetría; de que la imagen no estuviera iluminada; 

y , por fin, de que ella no estuviera perfilada en el Arte10. 
Sobre eso, Cabrera apuntaba que los insignes pintores de 
aquel tiempo, habían procurado imitarla, pero no lo lo-
graron, aunque tuvieran los medios para ello11.

Un ejemplo de como el autor se embasó en analisis 
estéticos y técnicos para comprobar el milagro en la pin-
tura está en como él citó normas académicas del arte del 
retrato y midió la pintura para concluir que en ella, se 
representaba la Virgen como una niña de catorce o quince 
años, lo que estaría de acuerdo con las descripciones de la 
aparición de Guadalupe12.

Cabrera concluye su texto con el reconocimiento de 
que la Virgen, con su “bellísimo retrato quiso adaptarse 
al estilo o lenguaje de los indígenas, acostumbrados “a las 
expresiones simbólicas o jeroglificos del pincel”. Además, 
la Virgen honró “en estos Reynos el Arte de la Pintura”, 
franqueando, “no en una sola, sino en cuatro especies 
de Pinturas, repetidos los Milagros, que comprueban su 
verdad, y la Maternal Misericordia para con este nuevo 
Mundo”, dejando “de camino a los pintores motivo de 
santa vanidad”13. Para Cabrera, por lo tanto, se debía estar 
agradecido no sólo por el esplendor de la pintura, sino 
también porque semejante favor no se había concedido a 
ninguna otra nación.

Francisco Antonio de Lorenzana y Buitrón nació en 
León, España, en 1722. Licenciado en leyes, en 1766, fue 
electo el vigésimo cuarto arzobispo de México. Lorenzana 
ocuparía la sede de México hasta marzo de 1722, cuando 
regresó a España, después de nombrado arzobispo de To-
ledo. La sede del arzobispado de México se había quedado 
vacante, en 1765, por la muerte de don Manuel Rubio y 
Salinas que gobernó la diócesis por casi dieciséis años y 
tenía a Cabrera como su pintor favorito14.

Según Malagón-Barceló, fue en México que Lorenzana 
inició su labor como autor “o por lo menos los primeros 

7 Torre Villar, E. de la, Navarro de Anda, R.. Testimonios históricos guadalupanos. México: FCE, 1999, p. 494. Alcalá, Luisa Elena. Miguel Cabrera 
y la congregación de la purísima, Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, vol. xxxiii, núm. 99, 2011. Brading, D. La Virgen de Guadalupe. Ima-
gen y tradición. México: Taurus, 2002, p. 267-273.

8 Cabrera, Miguel, op. cit., p. 1 - 4. Torre Villar, E. de la, Navarro de Anda, R.., op. cit., p. 494.
9 Cabrera, Miguel, op. cit., p. 11-15.
10 Cabrera, Miguel, op. cit., p. 18-21.
11 Cabrera, Miguel, op. cit., p. 10-21.
12 Cabrera, Miguel, op. cit., p. 7-8.
13 Cabrera, Miguel, op. cit., p. 29.
14 Los Primados de Toledo. Toledo: Servicio de Publicaciones de la Consejería de Educación y Cultura, 1993, p. 136. Arenas Frutos, Isabel. La Ilus-

tración y el nuevo universo cultural de México en la época del arzobispo Lorenzana. In: Nieto Ibáñez, Jesús-Maria (ed.). Humanismo y tradición 
clásica en España y América. León: Universidad de León/Secretariado de Publicaciones y M.A., 2002, p. 468 - 470. Soberanes Fernández, José 
Luis. Prólogo. In: Zahino Peñafort, Luisa. El Cardenal Lorenzana y el IV Concilio Provincial Mexicano. México: UNAM/Instituto de Investigaciones 
Jurídicas, 1999. Serie C: Estudios Históricos, núm. 31, p. 9 - 10. Sierra Nava-Lasa, Luis. El Cardenal Lorenzana y la Ilustración. Madrid: Fundación 
Universitaria Española, 1975, p. 113.



394 LA IMAGEN DE LA VIRGEN DE GUADALUPE POR DOS MIRADAS...

Portada de la Oración a Nuestra Senõra de Guadalupe 
de Francisco Antonio de Lorenzana. Biblioteca Nacional de Chile.

escritos de carácter eclesiástico que se le conocen, siendo 
ya prelado, datan de 1766, poco tiempo después de llegar 
a la capital de Nueva España”15. Lorenzana publicó una 
serie de edictos, pastorales y, como medio de preparar el 
Concilio IV Mexicano, logró editar los Concilios anterio-
res. Asimismo, fue autor de la Historia de la Nueva España 
escrita por su esclarecido conquistador Hernán Cortés, reunien-
do las segunda, tercera y cuarta cartas de relación del con-
quistador y anotaciones de Lorenzana basados en Torque-
mada, Gómara, Bernal Díaz de Castillo, entre otros16.

Sobre la Oración a Nuestra Señora de Guadalupe, publica-
da en 1770, no hay indicación de cuando o si Lorenzana la 
pronunció. Sin embargo, como indica Malagón-Barceló, 

debe haber sido en la Catedral, el 12 de diciembre, día 
de celebración de esa invocación. La Oración se inicia con 
la referencia a la aparición de la mujer vestida de sol del 
Apocalipsis que Lorenzana compara con la aparición de 
la Virgen de Guadalupe. “Portentosa señal vio San Juan 
en el Cielo, y no menos prodigiosa se nos ha aparecido en 
la Tierra”. Según Lorenzana, la Señora se dignó a venir a 
Tierra para libertarla del cautiverio17. En la Oración, así 
expresó Lorenzana, el milagro de la aparición: “ó Mara-
villa pasamos todos, entonces apareció estampada en la 
Tilma esta Señal de señales, esta Flor Reina de todas, este 
Asombro de todos los pintores, esta Mariposa con el color 
de las Flores, y esta Sagrada Imagen”18.

Lorenzana hace en la Oración una descripción de los 
primeros milagros de la Virgen María y la referencia a las 
diligencias de 1666 y la de 1751 –la que tuvo la participa-
ción de Cabrera–, para determinar como la imagen había 
sido compuesta y como se reconoció su naturaleza divina. 
Lorenzana cita la Descripción de Cabrera y su conclusión 
de que la pintura no había sido hecha por manos huma-
nas. Más adelante en el texto, construye su interpretación 
de los significados de la imagen y de la aparición. Loren-
zana apuntaba que la aparición tenía irrefragables pruebas 
y con ella la Virgen había honrado a todos. Así, España 
fuera honrada, “en su esclarecido Conquistador Hernán 
Cortés, cuyos trabajos premió la Reina Soberana, querien-
do que el título de esta Señora fuese de Guadalupe en la 
Extremadura, en la que está Medellín, Patria de Cortés”; 
los indios “por la ardiente Devoción, Fe y sencillez de Juan 
Diego”; los blancos “y de color quebrado por la mezcla ad-
mirable de colores del Rostro de nuestra Señora”19. Todos 
los grupos eran contemplados por la Virgen de Guadalu-
pe y, de cada uno, Lorenzana ponía en relieve aquello que 
le parecía más significativo, afirmando el patrocinio de la 
Virgen a Nueva España en sus necesidades.

La aparición, apuntaron Cabrera y Lorenzana, había 
ocurrido en la Octava de la Inmaculada Concepción, 
consagrada al misterio de la concepción de María en gra-
cia, sin la mancha del pecado original. Cabrera asoció la 
imagen no sólo al misterio, sino también interpretó como 
un señal de que se trataba de la “Octava Maravilla del 

15 Malagón-Barceló, Javier. La obra escrita de Lorenzana como Arzobispo de México (1766 - 1772). Toledo: Universidad Complutense/Publicaciones del 
Centro Universitario de Toledo, 1975, p. 12.

16 Lorenzana y Buitrón, Francisco Antonio de. Historia de la Nueva España escrita por su esclarecido conquistador Hernán Cortés. México: Joseph Antonio 
Hogal, 1770.

17 Lorenzana, Francisco Antonio. Oración à Nuestra Señora de Guadalupe. México, Imprenta del Superior Gobierno del Br. D. Joseph Antonio de 
Hogal, 1770, p. I. La ortografía fue actualizada en las citas.

18 Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. VI.
19 Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. VII - X.



395VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Bartolomé E. Murillo. La Inmaculada del Escorial (1660 - 1665). 
Óleo sobre lienzo. Museo del Prado, Madrid.

Mundo”20. Para Lorenzana, la aparición se había dado en 
esa fecha para enseñar a los fieles esa doctrina. Dijo él:

“esta Pintura Sagrada es de la Concepción, y en esto con-
gració la Reina Soberana, y premió fatigas de la Religión 
Sagrada de San Francisco en su defensa, y culto, en ser el 
Señor Zumárraga, y los doce Varones Apostólicos, que vinie-
ron con el V. Fr. Martín de Valencia [...] para la Predicación, 
y conversión de los Infieles en estas Indias Occidentales”21.

Doctrina tradicional de la Iglesia22 hasta la mitad del 
siglo XIX, cuando fue definida como dogma23, la Inmacu-
lada Concepción, entre los siglos XVI y XVIII, encontró 
entre los franciscanos grandes patrocinadores. Más que el 
estado de la cuestión alrededor de la creencia en la In-
maculada Concepción, vale subrayar que Lorenzana reco-
noció, antes de todo, la imagen como de Nuestra Señora 
de la Concepción. Así que eso interfiere directamente en 
su interpretación de la pintura. Fue Mateo de la Cruz, 
jesuita que publicó en 1660 una versión simplificada de la 
historia de la aparición, el primero a identificar, dentro de 
los marcos de la iconografía mariana, la Guadalupe como 
una imagen de la Inmaculada Concepción24.

En el siglo XVII, la pintura de la Inmaculada Con-
cepción del sevillano Bartolomé Estebán Murillo (1617 – 
1682) se volvió un modelo para su representación hasta 
consagrarse como convencional. En ella, la Virgen apare-
cía con un longo manto, manos puestas, expresión dulce, 
casi infantil, la mirada al cielo, de pie sobre el globo terres-
tre envuelto por una serpiente o sostenido por un dragón, 
con una luna de tipo creciente a los pies y, por veces, ro-
deada de ángeles como para subrayar la atmósfera celeste 
de donde Dios prepara la salvación”25. Esa representación 
tenía inspiración en la Mujer del Apocalipsis vestida de 
sol, descripta por San Juan en el capítulo 12. Lorenzana 
también hizo referencia a esa visión de San Juan al men-
cionar que del cuerpo de la Guadalupe “salen a todas 
partes cien rayos del Sol”26 y, como ya fue mencionado, 

cuando comparó, en el inicio de la Oración, el asombro de 
esas dos apariciones.

En cuanto al rostro, manto y el ángel de la imagen, 
podemos establecer comparaciones directas entre las in-
terpretaciones de Lorenzana y Cabrera. Lorenzana, como 
Cabrera, afirmó que en la imagen se figuraba una niña 
perfecta, en edad de catorce o quince años, pero, para él, 
conforme la “representación del Misterio de la Purísima 
Concepción”27. Cabrera comentó el color del manto ni 

20 Cabrera, Miguel, op. cit., p. 25.
21 Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. XI.
22 Según el diccionario de la Nova Enciclopédia Católica, doctrina de la Iglesia es la fe y la costumbre generales de la Iglesia católica en cuestiones que 

aún no son definidas. Nova Enciclopédia Católica. Río de Janeiro: Ed. Rênes, 1969, v.12, p. 1145.
23 Con varios intentos de definición dogmática, en varios concilios, con fiesta y misa desde 1476 y día santo desde 1708 para celebrar esa prerrogativa 

de María, tal creencia fue defendida por una parte de los clérigos desde tempos antiguos, aunque ni todos la tuvieron como cierta. En 1854, la 
inmaculada concepción de María fue definida como dogma en la Bula Ineffabilis Deus de Pio IX. XI Semana Bíblica Nacional. Maria na História da 
Salvação. Lisboa: Difusora Bíblica, 1989, p. 90.

24 Brading, D. A.. Orbe indiano. De la monarquía católica a la república criolla, 1492 – 1867. México: Fondo de Cultura Económica, 1991, p. 391.
25 Azevedo, Carlos A. Moreira. Vigor da Imaculada. Visões de arte e piedade. Porto: Paróquia Senhora da Conceição, 1998, p. 18.
26 Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. XXI.
27 Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. XV.



396 LA IMAGEN DE LA VIRGEN DE GUADALUPE POR DOS MIRADAS...

azul, ni verde y se opuso a la idea de que el color hubiera 
perdido su tono original, pero sí defendió que el manto 
tenía el color azul verde mar28. Según Lorenzana, el man-
to no era azul celeste, sino azul del mar, “que inclina a 
verde”, “más propio para MARÍA, que es, según una do-
minación, Señora de los Mares; según otra, Estrella del 
Mar”29. Las cuarenta y seis estrellas del manto, dijo Loren-
zana, estaban dispuestas de manera a formar “una Cruz 
cada cuatro Estrellas, para que entendamos, que en esta 
Señora se admira el lleno de Virtudes, Gracias, y Dones 
del Espíritu Santo, repartidas en los demás Santos, y todo 
en virtud de la Cruz, y Pasión de nuestro Redentor su 
Preciosísimo Hijo, que la vistió de esta gala”30. Y en su pe-
cho, pendiente del cuello, estaba, percibió Lorenzana, una 
Cruz, “que es un Cristo perfecto”31. La túnica era blanca 
al fondo, con venas de oro y con color carmín de sombra. 
Lo blanco era “porque en MARÍA Santísima nunca se vio 
la sombra negra del pecado original: es el fondo blanco 
para denotar su excelsa Castidad” y las venas de oro eran 
la caridad32.

El carmín y el blanco de la túnica y el azul del manto 
ganaron en Lorenzana un significado aún más amplio: “al 
color carmín rosado le debemos llamar color Seráfico, al 
blanco Querúbico y al azul del Manto, mezclado de verde, 
Angélico”33. De ese modo, los colores azul, rojo y blanco 
estaban cargados de sentidos religiosos. Lorenzana tam-
bién notó el ceñidor morado, color “que significa la mor-
tificación y moderación, con que MARÍA Santísima vivió, 
su modestia, y recato”34.

Una vez más, Lorenzana haría referencia a la doctrina 
de la Inmaculada Concepción. Para él, la luna, a los pies 
de la Virgen, representaba las imperfecciones y enseñaba 
que la mancha original “nunca tocó a su Santísimo Cuer-
po, y Alma”35. Sin embargo, lo que se sobresale en ese 
momento del texto de Lorenzana es su apreciación de la 
ausencia del dragón en esa representación, contrariando 
lo común de las pinturas de Nuestra Señora de la Concep-
ción. Eso era para Lorenzana un:

“consuelo para todos los Americanos: El Dragón significa 
las herejías, que destruyó María Santísima: y no habiendo 
nacido alguna, por la Misericordia de Dios, en este Reino, 
no es necesario poner al pie el Dragón: no Señores, no ha 
nacido herejía en la Nueva España, y habiendo inficiona-
do a otras Provincias del mundo, aquí jamás ha permitido 
Dios este azote de su Justicia: a la Asia la asolaron los Arria-
nos: a la África los Donatistas, y Maniqueos: a la Europa 
los Pelagianos: a Nuestra Vieja España Prisciliano: mas a 
la América la guarda nuestra Señora de GUADALUPE de 
todo Heresiarca”36.

En cuanto al ángel a los pies de la Virgen, Cabrera, al 
describirlo, llamó la atención para la expresión de su sem-
blante que manifestaba la alegría reverente com que servía 
a su Reyna. Además, apuntó que sus alas estaban mati-
zadas de un modo que, hasta aquel momento, no había 
visto ejecutado por ningún pintor: sus plumas se dividián 
en tres clases de manera que se encontraban pintadas de 
un azul finísimo, a lo que se seguían plumas amarillas y, 
por fin, las encarnadas37. Lorenzana, a su vez, interpreta-
ría los colores del ángel. Él empezaría por aclarar no ser 
el ángel una representación de san Juan, como algunos 
pensaban, sino que representaba millones de ángeles y 
comprendía todas las tres jerarquías, de acuerdo a Santo 
Tomás, y nueve órdenes: “es Trono de nuestra Señora: es 
su Virtud”, movía los “Cielos inferiores” al “Imperio de 
nuestra Señora, y por esto tiene azules las plumas exterio-
res de las Alas: es de los primeros Querubines elevados en 
la Sabiduría, y protectores de la Castidad, por esto tiene 
las plumas de el medio blancas: es de los más abrasados 
Serafines, y por esto tiene las plumas interiores rosadas, y 
de color carmín, o fuego encendido de la Caridad; y no 
hay sombra negra en ninguna de las tres órdenes de Alas, 
sino encarnada, o de fuego, porque no pecaron, y están 
confirmados en gracia”38. Azul, blanco y carmín: los mis-
mos colores y “la misma librea, y vestido” tenían ángel y 
Señora. “Túnica blanca, con el color rosado, y joya de oro 

28  Cabrera, Miguel, op.cit., p. 22, 25.
29  Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. XVI.
30  Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. XVI.
31  Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. XVI - XVII.
32  Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. XVII.
33  Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. XVII.
34  Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. XVII.
35  Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. XVIII.
36  Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. XIX.
37  Cabrera, Miguel, op. cit., p. 26-27.
38  Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770. p. XX.



397VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

en el pecho como un botón, mas sin Cruz, porque los Án-
geles no fueron redimidos por ella, como los hombres”. 
Concluía Lorenzana que fueron los ángeles los pintores 
de la imagen en la tilma, “valiéndose del jugo de las Flo-
res, que mando coger la Señora al dichoso Juan Diego”39.

Por último, en el análisis de la Oración, destacaría el 
entendimiento de Lorenzana del color del rostro de la Vir-
gen. Lorenzana buscó en el libro de los Cantares apoyo 
para la tez morena:

“séanos lícito ver ese vuestro apacible Rostro; y es el mismo, 
que pone el Esposo en los Cantares: color tostado del Sol, 
que inclina más a moreno, pues así es la Esposa, cuando 
dice: No os admiréis que tengo algo cubierta la tez, porque 
me la puso descolorida el Sol: El Señor me crió muy her-
mosa, mas los trabajos, y caminos de Egipto, adonde huí 
con mi Hijo, y los tormentos de su Pasión me pusieron des-
colorida; parezco negra, pero soy muy perfecta [...] Mi Hijo 
Santísimo también se puso moreno con el Sol del día, y 
Luna de la noche, mas no perdimos la perfección de nues-
tros cuerpos”40.

Lorenzana aun propondría la pregunta a quién la Vir-
gen se parecía más ¿“a una Española, o a una noble In-
dia?”. A él le parecía claro que para atraer a “los recién 
conquistados” era de la costumbre salir, algún día, con el 
ropaje de ellos y “esto mismo ejecutó la Reina Soberana 
con estos sus hijos, los Naturales, recién ganados para el 
Reino Celestial”. Además si el color moreno “no afea, an-
tes bien agracia”, también no era, según Lorenzana, una 
absoluta novedad: “morenas y más morenas, que este Ce-
lestial Retrato son Imágenes más celebradas de España, 
para guardar la misteriosa representación de la Esposa de 
los Cantares”41.

Tras el análisis de la imagen, Lorenzana aún añade 
otras materias en torno a la aparición. Él señala el mo-
mento oportuno de la aparición, pues, mientras “en la 
Europa los perversos Lutero, Calvino, Bucero, y otros vó-
mitos del Infierno apartaron del Seno de la Iglesia muchas 
Provincias, ganó nuestra Señora”42 nuevos dominios, más 
vastos y amplios. Lorenzana, así, evocaba el contexto de la 
Contrarreforma y como las conquistas espirituales obte-

nidas por la Iglesia católica en otros continentes compen-
saban, en cierta medida, la contestación de su poder en 
Europa por el protestantismo.

¿Y por qué la Virgen había aparecido a un indio? Según 
Lorenzana, fue “para manifestar la Reina Soberana, que 
quería admitir en su regazo a esta Nación recién converti-
da, y dichosa, con lo que se desagravaría su Hijo Santísimo 
de los ultrajes, que en otros Reinos se le hacían”43. Ade-
más, la aparición ocurrió en el cerro del Tepeyac porque 
“se daba culto en el a la Madre de los Dioses falsos” y la 
Virgen habría querido “en justo desagravio” ser venerada 
allí. Efectivamente, el lugar había abrigado el templo de 
la diosa azteca de la fertilidad, Tonantzin, diosa asociada 
a la luna que poseía el poder de proteger su pueblo, lo 
que, según Jacques Lafaye, hizo posible a los indígenas la 
construcción de lazos de similitud con la Virgen de Gua-
dalupe44.

Lorenzana apunta igualmente que el sitio se volvió un 
centro de peregrinaciones de vecinos y autoridades civiles 
y eclesiásticas. El poder de sus milagros, hizo del templo 
en Tepeyac un sitio de encuentro de los varios grupos so-
ciales de Nueva España. Como señaló Jacques Lafaye, si 
para los doctores de la Iglesia, de una parte, ella no era 
sino una imagen a más de la Virgen Inmaculada; a los ojos 
de los indios, por otra parte, la Guadalupe representaba 
la esperanza de salvación, quizás el regreso de Tonantzin 
y, todavía más, una señal de que también ellos podrían 
salvarse, como los españoles, por medio de su adhesión 
al cristianismo45. La Virgen les garantizaba un lugar en 
el orden espiritual y en la organización social de Nueva 
España, además de ofrecerles una promesa de liberación 
frente a la opresión colonialista.

Por fin, Lorenzana sugirió que el nombre Guadalupe 
de la imagen era lo más adecuado “para fervorizar la De-
voción de los Españoles”. Eso porque la Virgen de Gua-
dalupe en Extremadura, “donde nació Hernán Cortés” y 
donde se la venera como una de las imágenes más milagro-
sas de España, era muy parecida a la novahispana, “no en 
la figura, pero sí en las circunstancias” de la aparición46. 
Así, el nombre Guadalupe no sólo era de fácil identifi-
cación para los españoles, sino también, para Lorenzana, 
era un homenaje a Hernán Cortés. El conquistador que, 

39 Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. XXI.
40 Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. XXIV.
41 Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. XXV.
42 Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. XXVI.
43 Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. XXVII.
44 Lafaye, Jacques. Quetzacóatl y Guadalupe. México: Fondo de Cultura Económica, 1992, passim.
45 Lafaye, Jacques. Quetzacóatl y Guadalupe. México: Fondo de Cultura Económica, 1992, p. 388.
46 Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. XXIX - XXX.



398 LA IMAGEN DE LA VIRGEN DE GUADALUPE POR DOS MIRADAS...

para Serge Gruzinski, organizó la primera acción evange-
lizadora en México y tomó iniciativas en un terreno que, 
adelante, se reservaría a la Iglesia católica. El proyecto de 
Hernán Cortés se expresó alrededor de las imágenes: des-
trucción de imágenes indígenas y sustitución de ellas por 
imágenes cristianas47.

Lorenzana terminó su Oración, pidiendo “por la con-
servación de la Monarquía en la verdadera Religión”, que 

concediera felicidad a los monarcas, “cuyas Leyes todas 
respiran amor y piedad a estos Naturales”, y “acertado go-
bierno” para el virrey, sus sucesores y demás legisladores. 
Sin embargo, el más necesitado de “los divinos auxilios”, 
según Lorenzana, en aquel momento, era él para el Con-
cilio Provincial que deseaba empezar para “mayor gloria 
de Dios, exaltación de la Santa Iglesia Americana, extirpa-
ción de los vicios y salud de todas las Almas”48.

Es viable pensar, por lo tanto, que la Guadalupe pre-
sentada por Lorenzana en su Oración, antes de representar 
la oportunidad de incorporación de los diferentes grupos 
jugaba papel importante en la enseñanza de la doctrina 
cristiana. Frecuentemente se afirma que la Guadalupe, 
con su color de piel morena, congregó españoles, criollos, 
mestizos e indios a través de la fe, sin eliminar las dife-
rencias culturales que había entre ellos49. Lorenzana, no 
obstante, al llamar a los indígenas para alegrarse con los 
españoles por la aparición y apuntaba que “aunque en la 
Túnica tiene unidos dos círculos, que parecen un ocho, 
son los dos Mundos, que protege”50, subrayaba la separa-
ción entre los grupos.

La imagen de la Guadalupe y su aparición tenían 
fuerza de ejemplo e instrucción y Lorenzana reconocía 
el poder predicador de las imágenes. En Reglas que deben 
observar los pintores cristianos para cortar todo abuso en las sa-
gradas imágenes del Concilio IV Mexicano, se afirmaba que 
el “pintor bueno en lo sagrado es un predicador mudo, 
alguna vez tan eficaz como el que habla, que hace más im-
presión en el que mira, y que su obra es más permanente y 
estable que la de un orador panegírico”51. La pintura más 
devota, se creía, era aquella que, además del primor del 
arte, congregaba la verdad de los misterios de la fe católica. 
¿Qué imagen, por lo tanto, podría hacer eso mejor que 
una imagen fruto de una aparición y arrogada como un 
retrato divino pintado por los ángeles, como había dado 
testemonio Cabrera? La aparición de la Virgen de Guada-
lupe, en los inicios de la conquista espiritual, había tenido 
el papel de hacer vigorosa las verdades de la Iglesia católica 
delante de los indígenas. En el siglo XVIII, la obra de los 
evangelizadores aún no se había completado y recordar su 
mensaje permitía no sólo revivir la promesa de salvación 
entre los creyentes, sino también reforzar el alcance de la 
Iglesia católica para la dilatación del cuerpo místico del 
imperio hispánico.

Imagen de Nuestra de Senõra de Guadalupe de su Santuário 
en la Ciudad de México.

47 Gruzinski, Serge, op. cit., 1994, p. 43-45.
48 Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. XL-XLI.
49 Lafaye, Jacques.Mesías, cruzadas, utopías. El judeo-cristianismo en las sociedades ibéricas. México, Fondo de Cultura Económica, 1984, p. 135. Wolf, 

Eric. The Virgin of Guadalupe: a Mexican symbol. In: Cessa, A. W., Vogt, E. Z. Reader in comparative religion. New York, 1965, p. 229.
50 Lorenzana, Francisco Antonio, op. cit., 1770, p. XXIX-XXXI.
51 Zahino Peñafort, Luisa. El Cardenal Lorenzana y el IV Concilio Provincial Mexicano. México: UNAM/Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1999. 

Serie C: Estudios Históricos, núm. 31, p. 279.



399VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

LA COCINA BARROCO MESTIZA DE AREQUIPA*

ALONSO RUIZ ROSAS / PERÚ

En 1698, en una esquina con vista a la plaza mayor y 
mercado matinal de Arequipa, se terminó de edifi-
car la iglesia de La Compañía. El imponente templo 

jesuita, con su claustro contiguo, era y es todavía la mayor 
expresión arquitectónica del barroco mestizo en la región. 
Como señala Mario J. Buschiazzo: “El tercero de los centros 
artísticos del Virreinato del Perú (...) es Arequipa  (...) crisol donde 
se fundieron los elementos españoles con los indígenas para dar 
lugar al absoluto predominio del  mestizo  (...). Pero donde resulta  
más visible esta fusión es en su arquitectura, sin duda la más ori-
ginal de toda esta parte de la América colonial”1. Sometida de 
modo recurrente al embate de los terremotos y al desafío 
de las reconstrucciones, la ciudad veía incrementarse en-
tonces las edificaciones de sillar, tufo volcánico cuyo uso 
en la arquitectura civil pública y privada estaba generali-
zándose y condicionaba las variantes propias de su estilo. *

La catedral será también del mismo estilo hasta inicios 
del s. XIX. En el barroco mestizo la asimilación de la esté-
tica europea corre pareja con la impetuosa afirmación de 
lo nativo, en un curioso juego que encubre y desordena 
para liberar y vivificar. Estamos en el último tramo del 
apogeo virreinal: primaba en Arequipa un espíritu em-
prendedor, alentado por la bonanza económica. A partir 
de la producción intensiva de vinos y aguardientes, la pro-

ducción textil de los obrajes y una incipiente minería, se 
había logrado articular un amplio eje comercial en todo el 
sur andino. O, para decirlo  en términos de Travada, “(...)
por ser esta ciudad una de las principales gargantas por donde 
la Capital comunica sus comercios a las ciudades y lugares de la 
sierra, como por estar afamada entre los de la familia de Mer-
curio”

 
2. El comercio intensivo y la floreciente agricultura 

en el entorno inmediato de la ciudad barroca favorecían 
también el desarrollo de la buena mesa local.   

El siglo XVII, que había empezado con estremecimien-
tos de tragedia por la explosión del volcán Huaynaputina, 
terminaría por convertirse en “el siglo de la consolida-
ción” al decir de Ramón Gutiérrez. “Arequipa  –precisa– 
ya presenta una traza plenamente ocupada, un tejido urbano 
que comenzaba a fragmentarse y un paisaje cultural que iba 
adquiriendo el perfil que la caracterizaría entre las ciudades del 
Perú”3. Conviene retener también esta observación de Te-
resa Gisbert sobre las artes de la época: “A medida que el  
tiempo transcurre los nativos aculturados van cobrando mayor 
fuerza, hasta constituirse, junto con los otros americanos –mesti-
zos y criollos– en factor importante dentro de las artes (...) para 
desembocar a fines del siglo XVII en una liberación final que 
se resuelve en expresiones originales tanto en arquitectura como 
en pintura (...) por la persistencia de los valores indígenas que 

*   Esta ponencia condensa parte del estudio introductorio del libro La gran cocina mestiza de Arequipa. Arequipa, Gobierno Regional-Cuzzi Editores, 
2da. edición, 2012.

1 Mario J. Buschiazzo. Historia de la arquitectura colonial en Iberoamércia. Buenos Aires, Emecé, 1961, p. 98. 
2 Ventura Travada y Córdova. Suelo de Arequipa convertido en Cielo. Ed. facsimilar. Lima, Ignacio Prado Pastor, Editor, 1993, pp. 178.
3 Ramón Gutiérrez. Evolución histórico-urbana de Arequipa (1540-1990). Lima, Universidad Nacional de Ingeniería, 1992, p. 52. 



400 LA COCINA BARROCO MESTIZA DE AREQUIPA

pugnan por sobrevivir frente a la gran avalancha de los aportes 
culturales de Occidente”. El mestizaje, añade Rossana Barra-
gán, “fue el crisol de interacciones continuas (...), de estrategias 
desplegadas para escapar a las obligaciones impositivas y de for-
mación de estratos urbanos en base a la movilidad social” 4.

Ahora bien, ¿tienen algo en común la decoración mu-
ral de la capilla de San Ignacio en el templo de La Com-
pañía, con su colorida profusión de plantas, aves y otros 
elementos, y la colorida suculencia que muestran algunos 
potajes tradicionales de la culinaria local, como el chupe 
de camarones, el chaque de tripas o ciertas sarzas pican-
teras? Más allá de las obvias diferencias, salta a la vista en 
su compartido abigarramiento la impronta barroca que 
comparten y que les permite integrar en una singular y 
vistosa amalgama distintos elementos. El barroco como 
estilo dominante se enseñorea en las artes de la región 
hasta mediados del siglo XVIII y luego va siendo abando-
nado para dar paso a expresiones neoclásicas con varian-
tes locales. La arquitectura abandona el barroco cuando 
la cocina arequipeña termina de asimilarlo y se asienta 
en sus logradas expresiones, que, con las modificaciones 
y adaptaciones del caso, consolidará entre los siglos XIX y 
XX proyecta hasta el presente. El proceso, similar en parte 
al de otras expresiones culinarias americanas, reviste algu-
nas características propias en las que conviene detenerse.

GEOGRAFÍA E HISTORIA

El valle de Arequipa donde se asienta la ciudad es una 
suerte de oasis intermedio entre el mar y la puna altipláni-
ca. Su singular ubicación le permite anudar desde tiempos 
remotos diversos pisos ecológicos; de allí provienen los pro-
ductos nativos que aún ahora la sustentan. Esta confluen-
cia, articulada por las etnias y culturas andinas establecidas 
en la zona (puquinas, aimaras, quechuas, entre otras), re-
cibirá a partir de la conquista española un cargamento de 
técnicas y productos culinarios que irán fusionándose con 
la sobria, variada y proteica dieta ancestral. En medio de 
los dramas y de la catástrofe demográfica de entonces, el 
naciente Virreinato del Perú impulsará las muy jerarquiza-
das “república de indios” y “república de españoles”. La se-
paración, sin embargo, será socavada por el continuo flujo 
de lo mestizo, que incorpora también a la nueva población 
de origen africano; aunque aquí, por las propias caracterís-
ticas de la economía local, predomine la fusiones hispano 
indígenas, representadas también en la cocina.    

La región cuenta con un litoral especialmente extenso 
y rico: lenguados, corvinas, otros pescados frescos o en 
charquesillos, erizos, lapas, machas, tolinas, cochayuyo (al-

gas) y cau-cau (hueveras) abundan, por lo mismo, en sus 
preparaciones. De los valles costeños próximos obtiene los 
nativos ajíes, porotos (frejoles), pallares, camotes, yucas, 
zapallos, caiguas, maní y los abundantes camarones de 
río, a los que sumará numerosas frutas y verduras venidas 
de España, incluyendo cuatro nuevos cultivos de especial 
impacto: vid, olivo, caña de azúcar y arroz. La pródiga 
campiña contigua a la ciudad (hoy reducida a su mínima 
expresión aunque compensada en parte por nuevas irri-
gaciones), le procura abundancia de papas, maíz, rocotos, 
lacayotes, huacatay, tumbos, guayabas y otros frutos an-
cestrales, a los que añadirá después trigo, ajos, cebollas, 
habas, coles, lechugas, perejil, orégano, hierbabuena, cu-
lantro y otras verduras, además del nuevo ganado (bovino, 
ovino, porcino) y de las nuevas aves de corral que irán 
reemplazando el consumo de aves nativas. De los valles in-
terandinos próximos recibe variedades de maíz y de tubér-
culos, carnes o salazones de alpaca y llama, así como frutas 
originarias o provenientes de la nueva huerta hispana. De 
las alturas altiplánicas, otras papas, chuños, quinua, cañi-
hua, racacha, murmunta, tarhui, pescados del lago, carne 
y cecinas de alpaca, charquis de llama y, más tarde, carnes 
de res y cordero y los quesos y mantequillas derivados de 
la nueva ganadería. Con toda esta despensa, a la que el flo-
recimiento comercial añadirá otros productos y especias, 
las cocineras indígenas, mestizas y criollas de Arequipa ha-
rán una amalgama excepcional.

LA CONSOLIDACIÓN

En términos agrícolas, la citada explosión en 1600 
del volcán Huaynaputina tuvo con el tiempo un efecto 
benéfico. Según Calancha, que residió más tarde en Are-
quipa como prior agustino: “Derribó el temblor lo mejor de 
los edificios y abrasó la ceniza las raíces de las cepas; pero si 
antes daban las sementeras ocho fanegas por una, dieron con la 
ceniza treinta por dos, piedad del castigo, multiplicando el pan 
lo que quemaba al vino la fertilidad de la tierra”

 
5. El drama, 

con todas sus implicancias y repercusiones socio econó-
micas, había sido revertido. La ciudad definía su nuevo 
perfil arquitectónico y consolidaba en su cocción mestiza 
los visos de una naciente tradición. El nuevo despegue 
agrícola potenciaría también el condumio local en trance 
de afirmación. A partir de 1625 la economía local reci-
be un espaldarazo con el hallazgo de las minas de plata 
de Caylloma. En 1658, por gestión de los caciques de las 
inmediaciones de la ciudad, se crea un beaterio para indí-
genas en la otra banda del río, donde florecerán también 
los obrajes textiles.

4 Beatriz Rossells Montalvo. La Gastronomía en Potosí y Charcas siglos XVIII, XIX y XX. La Paz, Instituto de Estudios Bolivianos, 203, pp. 86 - 87.
5 A. de la Calancha. Crónica moralizadora. Lima, I. Prado Pastor Editor, 1977. T IV, p. 1455.



401VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

¿Qué pasaba entonces con la población indígena de 
Arequipa? ¿Cómo participaba en la nueva dinámica eco-
nómica? La catástrofe demográfica experimentada a partir 
de la conquista había sido especialmente severa en la re-
gión. Más que las guerras, la explotación y otros abusos, 
la carencia de inmunidad genética ante las nuevas enfer-
medades como el sarampión o la viruela resultó devasta-
dora. “De 1550 a 1620 –detalla K. W. Brown– la población 
indígena arequipeña decreció de 200,000 a 35,000 personas”. 
Luego, durante el siglo XVII, logra estabilizarse “pero en 
1718 sufrió una terrible epidemia de influenza, que acabó con la 
vida de más de la mitad de los indígenas (...). De ahí en adelante 
la población creció rápidamente, alcanzando la cifra de 65,000 
personas en la década de 1790”. Con este incremento, “el 
sistema de reducciones de Toledo se quebró gradualmente. Los 
indígenas, al vivir cerca de ciudades españolas como Arequipa o 
Moquegua, aprendieron a hablar español, adoptaron el vestido 
hispano y participaron de manera activa en la economía euro-
pea. Los que permanecieron en pueblos aislados conservaron su 
cultura en mayor medida, ganándose el sustento a través de la 
agricultura de panllevar o apacentando el ganado”.

De manera paralela, “(…) la diversificada economía are-
quipeña estimuló un lento pero constante crecimiento de la po-
blación no indígena. Hacia  1630, la ciudad de Arequipa tenía 
1,800 habitantes no indígenas (300 vecinos españoles por 6...). 
A mediados del siglo XVII, Arequipa y sus suburbios albergaban 
una población de 30,000 habitantes: 2,000 negros y mulatos, 
4,000 indígenas y el resto de españoles y mestizos. (...). Los es-
pañoles, europeos y americanos  dominaban  la  sociedad como  
propietarios de viñedos, de  comercios locales o formando parte 
de la burocracia local”. Es necesario incidir en el impacto 
que tuvo en este proceso el desarrollo de la vinicultura 
en el entorno regional de Arequipa. A fines del siglo XVI 
sus vinos dominaban el mercado virreinal. Brown señala: 
“Las grandes ciudades del Altiplano, en especial Potosí, La Paz 
y el Cuzco, cayeron en su órbita; Lima consumía también canti-
dades considerables del vino arequipeño (...) estos éxitos iniciales 
de Arequipa se disiparon pronto y la viticultura se extendió a 
otras regiones del virreinato. Hacia 1600 los viñedos de Ica y 
Pisco, mucho más cerca del mercado limeño, empezaron a desa-
fiar el dominio arequipeño en el norte...”.  Los precios bajaron 
por la competencia y, como hemos visto, hubo luego que 
sobreponerse a la desgracia. La vinicultura local fue, sin 
embargo, recomponiéndose hasta “recuperar su vitalidad 
alrededor de 1700”.

Brown explica el por qué: “Aunque la recuperación pro-
vino de varias fuentes, incluyendo la expansión minera y el 
crecimiento demográfico, la clave fue el aguardiente. Antes de 
1700 los peruanos lo utilizaban, por lo general, solo para fines 

medicinales. El aguardiente no se hizo popular en Europa hasta 
el siglo XVII y se difundió lentamente en el Perú. Hasta 1698 
la subsistencia de los viticultores dependió de su producción de 
vino. Arequipa no envió aguardiente al Altiplano hasta 1701, 
pero ya en 1717 un viajero francés (A. Frézier) hizo cometarios 
sobre su popularidad: los españoles en los campos mineros bebían 
más aguardiente que vino, creyendo que los protegía de los rigores 
del clima. El vino resultaba nocivo y lo dejaban a los indios y a 
los negros”. La ausencia del monocultivo será también un 
elemento clave para el desarrollo de la cocina local. Lo 
que Brown llama “el complejo agrícola arequipeño”, base 
de su solvencia alimentaria, contaba entonces con algunas 
particularidades favorables. Primero, la citada diversidad 
de pisos ecológicos que facilitaba la variedad de produc-
tos. “Los agricultores arequipeños –recuerda Brown– no solo 
producían vino y aguardiente; también cultivaban la mayoría de 
productos básicos que se consumía localmente...”. Un segundo 
aspecto era la accesibilidad de los mercados: “Los agriculto-
res de la campiña tenían poca oportunidad para vender su trigo, 
maíz y papas fuera de la región (...) eran demasiado pesados y 
su valor demasiado reducido como para que resultara rentable 
comercializarlos a largas distancias...”. El crecimiento demo-
gráfico abarataba a su vez la mano de obra y expandía el 
mercado interno. Por último, la propiedad de las tierras 
agrícolas seguía fragmentándose: “A diferencia de la mayor 
parte de la América colonial o española, en Arequipa –anota–
no predominaban las grandes haciendas o latifundios. Aunque 
la distribución original de la tierra entre los españoles, en 1540, 
se había hecho en fanegas (2.9 hectáreas), en el siglo XVIII la 
progresiva subdivisión de las propiedades había obligado a que la 
mayoría de los dueños midiera sus propiedades agrícolas en topos 
(un topo era equivalente a 0.36 de hectárea). Muchos residentes 
poseían tierras y su tamaño podía variar muchísimo, pero ningún 
individuo o pequeño grupo tenía por si solo las suficientes como 
para dominar la economía rural”6.

Expresión cabal del mestizaje, la cocina arequipeña 
muestra también una especial simbiosis entre la peque-
ña ciudad y su envolvente campiña minifundista de alto 
rendimiento, a la que suma como hemos visto el aporte 
del entorno regional. En tres espacios primordiales gestará 
esta cocina sus más apreciados valores: casas, conventos y 
chicherías, luego convertidas en las célebres picanterías. 
De la cocina casera tradición de Arequipa queda un testi-
monio excepcional en La mesa peruana, por cierto el pri-
mer recetario de cocina que se publicó en el Perú, y en los 
recetarios manuscritos que conservan algunas familias7. 
En el caso de los conventos de monjas de clausura, su 
contribución más celebrada por diversos autores se refie-
re especialmente a la repostería, pero no debe desdeñarse 

6 K. W. Brown. Borbones y aguardiente. La reforma imperial en el sur peruano: Arequipa en vísperas de la Independencia. Lima, BCR-IEP, 2008, pp. 26-29 y 46-69. 
7 La mesa peruana. Arequipa, Imprenta de Francisco Ibáñez, 1867. 



402 LA COCINA BARROCO MESTIZA DE AREQUIPA

su aporte al desarrollo de la cocina local. Tres fueron los 
monasterios de la ciudad: el de Santa Catalina (1579), el 
primero de monjas dominicas en el Virreinato del Perú, 
el de Santa Teresa (1710) y el de Santa Rosa (1750). A fi-
nes del s. XVIII el monasterio de Santa Catalina sumaba 
“cincuenta y tres monjas de velo negro, veintiocho de velo blanco, 
doce hermanas donadas, setenta y dos seglares ocupadas en el ser-
vicio del convento y otras setenta, incluyendo esclavas, al servicio 
particular de las monjas”8. Convivían, en lo que Mariano A. 
Cateriano llama una “Babel de mujeres, con hábito unas 
y en traja de seglar otras”9, cerca de doscientas cincuenta 
personas, de las cuales al menos un tercio debía dedicarse 
a las labores propias de la cocina y la repostería en la im-
ponente cocina tenebrista que aún conserva. 

En lo que se refiere a las picanterías, hay que señalar 
que su personalidad, expansiva y campechana, acogerá 
con su talante democrático a un abanico social media-
namente integrado, donde llevan la voz cantante el lonco 
o chacarero y sus pares urbanos, cholo y cala, entonando 
al unísono yaravíes y pampeñas mientras se atiborran de 
chupes y picantes y beben la ancestral chicha de güiñapo. 
En las “tabernas de chicha” de Arequipa –que censura el 
virrey Toledo hacia 1575–, que suman 3000 locales con-
tados a vuelo de pájaro por Travada hacia 1750 y siguen 
proliferando en los arrabales urbanos y la campiña hasta 
pasar de ser llamadas chicherías a picanterías en el siglo 
XIX, la bebida ancestral se irá convirtiendo en compañera 
inseparable de la copiosa comida. La picantería suma a 
la obtención tradicional de sus productos principales, la 
aplicación de saberes culinarios ancestrales –evidenciados 
en la preparación de la chicha y en la secuencia diaria del 
jayari, el almuerzo y los picantes o platillos vespertinos– y 
una singular ritualidad popular que convoca al conjunto 
del espectro social y cabe resumir en el verbo picantear. 
La chomba de chicha es el ancla de la picantería en su 
recorrido por el tiempo; chicha y picantes, picanteras y 
picanteros son el alma y el cuerpo de este “patrimonio 
inmaterial” que se materializa diariamente bajo el pendón 
colorado que lo identifica. 

Esta compenetración gastronómica y cívica, entrela-
zada con un recargado calendario festivo, alcanza en la 
Arequipa del siglo XIX una reconocida plenitud que pre-
domina hasta mediados del siglo XX y continua vigente, 

aunque coexista ahora con otras expresiones culinarias. 
Sin ahondar aquí en sus particularidades, es necesario 
subrayar al menos dos puntos relevantes que se observan 
en el proceso de consolidación de esta cocina. Como es 
sabido, los mestizajes culinarios operan a partir de tres 
procedimientos básicos: sustitución o incorporación de 
ingredientes, aplicación de técnicas e incorporación o 
sustitución de sazonadores. La observación de los platos 
locales permite concluir que no cabe hablar aquí de ma-
trices pasivas o activas de manera general; el predominio 
de la influencia andina o de la hispana, para referirnos a 
los principales referentes de la cocina local, o el equilibrio 
entre ambas, varía según el caso. La tradición andina an-
cestral perdura en la cocina arequipeña en muchos de sus 
productos, técnicas, utensilios, costumbres y nomenclatu-
ra, pero está debidamente entrelazada con la impronta po-
pular española y su caudal de influencias, de la que es por 
igual tributaria y heredera. Suele considerarse también 
que el sistema cálido-frío que subyace en muchas de nues-
tras preparaciones proviene del sistema galénico que llegó 
de España y que habría sido relanzado allí por la presencia 
árabe. Más sugerente parece, sin embargo, el planteamien-
to de Edita V. Vokral, para quien “el criterio estructurante de 
la oposición en el pensamiento andino”, común por lo demás a 
muchas culturas agrarias, supo adaptar la concepción galé-
nica al sistema nativo de dualidades (“‘dulce no puede existir 
sin picante o amargo’; ‘seco/espeso’ no existe sin ‘aguado’; ‘claro’ 
no existe sin ‘oscuro’ y ‘cálido sin frío’”

 
10), tal como se aprecia 

en la composición de diversos platos locales. El barroco, 
la amalgama que encubre para incluir o que descubre en 
el despliegue de ingredientes y sabores, vuelve a la carga y 
perdura, porque ese es el destino de las cocinas regionales. 
Sus platos emblemáticos: chupes, ocopas, sarzas, solteros, 
sus combinaciones prolijas de pequeñas porciones de car-
nes, vegetales, aderezos, sus combinaciones conjuntas de 
vinagre y aceite, diversas hiervas y otros ingredientes que 
redondean sus sabores, están signados por ese espíritu y 
así permanecen y son también recuperados, con las de-
cantaciones y afinamientos del caso. Como buena parte 
de la cocina peruana, pero acaso con un énfasis mayor y 
una serie de particularidades claramente observables, la 
cocina arquipeña puede también considerarse inserta en  
el proceso del barroco mestizo.

 8 A. Ruiz Rosas. La gran cocina…Op. cit. pp. 83-85. Una rápida revisión del “Libro de cuentas” correspondiente a los años 1785 y 1786, echa luces 

sobre los condumios allí elaborados y, en ciertos casos, permite tomar nota de los principales ingredientes. Así, por ejemplo, figuran: Ocopa, Con-

grio, Charquesillo, Puchero (tocino, cebollas, garbanzos, tomates, ají verdes, especerías), Potaje de camarones, Potaje de frijoles o pallares, Blanco de charque, Jigote 

(carneros, pan, cebollas, huevos, especerías, manteca), Quinua, Potaje blanco (carnero, cebolla, racacha, especias, tomates, ají verde, tocino, garbanzos, manteca), 

Almóndigas, Ensalada de frijolitos o de pallares, Blanco de pescado, Locro, Caldo de camarones, Olla, Pepián de ave, Tamales, Fritanga, Mondongos y entre los 

postres, Dulce de turrones. En 1658, por gestión de los caciques de las inmediaciones de la ciudad, se crea además un beaterio para indígenas en la 

otra banda del río.
9 Mariano Ambrosio Cateriano. Obras. Arequipa, Universidad Nacional de San Agustín, 1998, p. 379.
10 E. V. Vokral. Qoñi.Chiri. La organización de la cocina y estructuras simbólicas en el Altiplano del Perú. Quito, Ediciones Abya-yala, 1991, p. 24.



403VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E

MAÍZ, CHUÑO Y PAPAS: (DIS)GUSTO ADQUIRIDO 
Y LA RETÓRICA DE LA DIFERENCIA 

EN LA AUDIENCIA DE CHARCAS

MÓNICA VALLIN / ESTADOS UNIDOS

El presente artículo hace parte de un proyecto mayor 
–mi tesis doctoral– en la cual exploro el mestizaje 
y la negociación de identidades en la colonia ame-

ricana a través de la comida y sus diferentes procesos de 
producción, consumo y representación. Parte de mi inves-
tigación analiza los procesos de cambio en los hábitos de 
consumo europeos a partir del descubrimiento de Améri-
ca y cómo éstos se van modificando durante la colonia al 
integrarse con las costumbres alimenticias, ingredientes y 
métodos de preparación americanos. Los ejes de interro-
gación se acercan a las ideas que surgen sobre los habi-
tantes y frutos del “Nuevo Mundo” y por qué ciertos pro-
ductos son aceptados o rechazados. Un objetivo central 
es el trazar en qué manera, en la colonia, se representa la 
negociación de lo exótico, lo comible y lo palatable (tér-
minos que desarrollaré más adelante), para establecer un 
patrón de gusto o preferencia, que a su vez se usará para 
demarcar roles sociales y estructuras de poder. ¿Qué es lo 
que determinaría la combinación, adición o eliminación 
de los diferentes ingredientes y la manera de prepararlos? 
¿Qué hay detrás de estas diferencias? ¿Por qué algunos au-
tores, como veremos, determinan que el maíz era bueno 
para animales, pero no para los europeos? Es importante 
distinguir entre lo que es apto para el consumo humano 
y lo que no lo es. ¿Qué hace que un producto sirva de 
alimento o por el contrario sea considerado venenoso o 

prohibido? ¿Es esto algo intrínseco al él o a la manera de 
prepararlo o consumirlo? Finalmente, ¿De qué manera 
informa el gusto la construcción social? Es al rededor de 
estas preguntas que me acerco a los textos que analizo hoy.

En Gustü, el restaurante de comida novoandina en La 
Paz, Bolivia, se pueden degustar entradas como “conejo 
suave con crema de choclo, limón y hierba luisa”, “leche 
de tigre con chicharrón y maíz cancha” y “papas nativas 
cocidas en sal rosada, flores y alcaparras de saúco”1. Estos 
platos hacen parte del proyecto de rescate gastronómico 
de dicho restaurante (usar productos olvidados o en peli-
gro de serlo), y el utilizar productos conocidos de maneras 
novedosas. La crema de choclo que acompaña el conejo, 
por ejemplo, tiene además granos enteros que han sido 
rostizados ligeramente y cuya inicial textura crujiente da 
paso a un grano suave que se deshace en la boca después 
de ser mordido. Si esta descripción suena apetitosa y si en 
este momento se les ha antojado probar esta salsa, no es 
solo porque mi descripción ha tenido éxito en su elocuen-
cia, sino porque conocen el sabor de un maíz tierno, les 
gusta y por lo tanto su registro palatal, su memoria de sa-
bor, asocia placer y satisfacción con el concepto. Y es que 
si bien hoy en día el maíz y la papa son productos ubicuos 
mundialmente, para personas criadas en la zona andina, 
son, además, productos constituyentes de la gastronomía 
desde tiempos ancestrales. Casi todos los habitantes del 

1 http://restaurantgustu.com/comida/a-la-carta/



404 MAÍZ, CHUÑO Y PAPAS: (DIS)GUSTO ADQUIRIDO...

altiplano boliviano, por ejemplo, han probado en algún 
momento un api2 de maíz, comido una huminta3 o toma-
do una sopa de chuño4.

Para gran parte de los habitantes de los Andes estos 
productos son comunes y –para algunos más, para algu-
nos menos– deliciosos. Pero esto es porque son conoci-
dos, parte básica de su alimentación. Sin embargo, al en-
contrarse con productos comestibles nuevos y diferentes, 
la mayoría de los seres humanos los evitan. Aquello que 
es desconocido puede ser nocivo o puede no gustar. Pue-
de incluso ser letal. A menos que se tenga una disposi-
ción particularmente aventurera (de ahí que ahora esté 
de moda el turismo gastronómico) o que se esté en un 
punto de inanición donde se come lo que sea, un producto 
comestible nuevo o extraño tiende a no ser aceptado. Éste 
fue el caso en el que se encontraron los europeos, cuando 
a su llegada al continente americano se encontraron con 
la cornucopia de alimentos del nuevo mundo. 

A pesar de ser parte integral de la dieta americana, 
muchos ingredientes, como la papa y el maíz, no fueron 
aceptados por los europeos inmediatamente y la reacción 
inicial fue de rechazo. Un ejemplo claro de ello es la des-
cripción que hace del maíz Michele de Cuneo, acompa-
ñante de Colón en su segundo viaje, para quien dicho gra-
no “tiene el sabor de la bellota” y el cual, a él y a los demás 
miembros de la expedición “no nos parece muy bueno”5. 
Cuneo no es el único en describir al maíz en términos 
negativos. La jerarquización y la consecuente inferioridad 
cultural indígena, bien conocida en las discusiones acerca 
de la cultura y el continente americano, se extiende tam-
bién a la flora y la fauna de Indias. El propio Colón, en su 
primer viaje, prueba variedad de comidas americanas pero 
a partir de 1493 empieza a transferir animales, plantas y 
otros artículos europeos al Nuevo Mundo. En su “Memo-
rial de Torres”, único documento fiable del segundo viaje, 
les pide a los Reyes que permitan una continua transfe-
rencia de ganado, plantas y semillas6. Al transferir estos y 
muchos más ingredientes y al escribir sobre aquellos en-
contrados en el Nuevo Mundo, se establecen dos ámbitos 
alimenticios, en principio separados, pero que más tarde 
llegarán a crear nuevas formas y usos característicos de la 
América. 

 

Hubo frutas, granos y animales que desde el principio 
fascinaron o aterraron a los europeos. Por ejemplo, el ma-
mey y la piña fueron siempre fuente de gran admiración. 
Cuneo la describe como “fruto exquisito ... [que] parece 
ser muy sano”7 y al cronista Fernández de Oviedo no le 
alcanzaban las palabras y los símiles para explicar lo que 
era una piña: 

... y huele esta fruta mejor que melocotones, y toda la casa huele 
por una o dos de ellas, y es tan suave fruta, que creo que es una de 
las mejores del mundo, y de más lindo y suave sabor y vista, y pare-
cen en el gusto como los melocotones, que mucho sabor tengan de 
duraznos [...] y son tan sanas, que se dan a dolientes, y les abre mu-
cho el apetito a los que tienen hastío y perdida la gana de comer8.

 El mismo maíz, casi dos siglos después de que Cuneo 
lo desestimara de la manera en que lo hizo, encuentra en 
el jesuita Bernabé Cobo el cantante de sus alabanzas. El  
jesuita escribe en su Historia del Nuevo Mundo que: 

 
en una ocasión que en un pueblo de indios de este reino nos faltó el 
pan, mandó el cura a las indias que nos hiciecen tortillas de maíz 
como las solían hacer antiguamente para sus caciques y hiciéronlas 
tan regaladas y sabrosas, que parecían fruta de sartén9.

Esta relación ambivalente con los productos alimen-
ticios americanos tendría implicaciones mucho más allá 
de lo nutritivo o fisiológico, puesto que las diferencias so-
ciales, raciales y políticas durante la colonia pueden verse 
también bajo el lente de la comida. El arte, la literatura y 
los documentos legales apuntan a una intención regula-
dora de la sexualidad, de los cuerpos y de los alimentos 
asociados a diferentes grupos en la colonia.

Un ejemplo de esta intención reguladora y de la dis-
tinción social alimenticia aparece en las actas del Cabil-
do Secular de Potosí, con fecha de 12 de marzo de 1610. 
En dicha sesión, los miembros del cabildo discutieron 
la necesidad de regular la venta de pan, no sólo porque 
éste estaba siendo vendido por múltiples individuos no 
autorizados, sino porque la harina se había encarecido: 
Sin embargo, este último punto no era considerado pro-
blemático en lo que tocaba a los indios dado que “no 

2 Bebida caliente hecha a base de maíz morado, que se consume mayormente para el desayuno.
3 Pequeño pastelillo hecho con masa de maíz. Puede ser dulce o salado, envuelto en hoja de maíz y al vapor, o al horno en una fuente.
4 Papa deshidratada.
5 Cuneo, Michele de. Carta del segundo viaje. Fotocopia, p. 150.
6 Colón, Cristobal. Los cuatro viajes y testamento. Tucson: Acedrex Publishing, 2012. Kindle Book, ub. 2117.
7 Cuneo, pp. 148-151.
8 Fernández de Oviedo, Gonzalo. Sumario de la historia natural de las Indias. World Classics, 2011. Kindle Book, ub. 1748.
9 Cobo, Bernabé. Historia del Nuevo Mundo. Ed. Marcos Jiménez de la Espada. Sevilla: Sociedad de Bibliófilos Andaluces, 1890, p. 344. 



405VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

son agraviados en ello porque su mantenimiento es maíz, 
chuño, papas y otras comidas que no pueden comer los 
españoles”10 es decir, el problema de la carestía de harina 
era un problema considerado específicamente español, ya 
que –según ellos– la dieta de los indios era diferente. Lí-
neas más adelante, en el mismo acuerdo se nombra a un 
Alonso de Astufillo como Teniente Alguacil mayor, con 
el expreso mandato de que en dicho cargo, “pudiese po-
ner tasa a las comidas de los españoles e yndios”11. Una 
vez más, una expresa separación alimentaria. Separación 
alimentaria que los mismos españoles no habían podido 
realmente instituir, dado que no siempre se podían ob-
tener productos “para españoles”, con lo cual había que 
consumir productos “para indios”.

Ejemplo de esto, años antes de que el Cabildo Secu-
lar de Potosí intentara regular el consumo separado de 
alimentos mediante su ordenanza, en un documento de 
la Audiencia de Charcas de 1592, leemos cómo un corre-
gidor, llamado don Francisco de Toledo y Luna, lleva a 
jucio a un capitán Arias Pardo Maldonado por no haber 
entregado completos los pagos en especie destinados para 
el alimento de los soldados apostados en la región de Sora-
ta. Dichos pagos eran “maíz, coca y chuño” y los soldados 
específicamente “lanzas y arcabuçes gentil hombres”12. Sa-
bemos que los gentil hombres consumían el maíz, chuño 
y coca mencionados (y no es que lo vendían), porque en 
el juicio, para verificar que efectivamente los pagos ha-
bían sido menores a lo debido, se llama a un sacerdote 
a testificar sobre el precio de venta de dichos productos. 
Éste responde que “no sabe a como se han vendido ni 
rematado este año ni los demás atrás las comidas de los 
gentiles hombres lanzas”13. Como sabemos, el término 
“gentil hombres lanzas y arcabuçes” se refería a soldados 
españoles encargados de mantener el orden, no sólo por 
el apelativo “gentil hombres”, sino por la reglamentación 
de que los indios no podían portar armas. Y si bien no 
podemos saber si a dichos lanzas y arcabuçes les gustaban 
el maíz y chuño con que se les alimentaba, lo cierto es 
que si se les daba de comer eso era porque se percibía que 
podían comerlo, es decir, los alimentos “indígenas” eran 
permitidos y utilizados para españoles. 

Ahora bien, hay quien podría hacer el argumento de 
que estos dos ejemplos puntuales, no necesariamente di-
cientes de una diferenciación a través de los alimentos. 
Sin embargo es precisamente por eso que los he escogido. 
La mayor parte de mi investigación ha arrojado informa-
ción sobre diferenciación alimenticia a través del pan y el 
trigo como productos restringidos a la población indígena 
y hasta mulata y negra. El hecho de que se nombre espe-
cíficamente al maíz, la papa y el chuño como alimentos 
aptos sólo para indígenas profundiza la separación que la 
evidencia me va mostrando y hace más particular el hecho 
de que los lanzas y arcabuces se alimentaran de lo mismo 
veinte años antes que en el Cabildo Secular de Potosí se 
preocupara por reglar y distinguir las dietas de españoles 
e indios.

Más de un siglo después del ya mencionado acuerdo de 
Potosí, observamos la dieta de los seminaristas del Semi-
nario de San Cristobal de Charcas, en lo que hoy es Sucre. 
Aquellos, quienes según las constituciones escritas en su 
fundación, debían ser “pobres y de familias nobles”14 con-
taban con que su diario alimento fuera “a medio día una 
escudilla de caldo, su platto de olla, un locro o otro potage 
de carnero y su platillo de miel, así a mediodía como de 
noche; y de noche su ensalada, con otro Potage”15 ¿Qué 
había en este potage? El manuscrito que relata la anterior 
instrucción (hecha por el arzobispo), no lo dice. Pero una 
mirada a los libros de contaduría del Seminario da alguna 
idea. Para el mes de mayo de 1734, leemos, que el primer 
sábado se compraron, “un costal de queso, tres cargas de 
chuño, un sesto de ají, una chipa de charque” y “seis car-
neros” entre otros. El sábado siguiente, otra vez los car-
neros y el charque, y además “seis costales de papas y tres 
cargas de chuño”. En el tercer sábado, también “quatro 
cargas de quinua y dos cargas de maíz morocho”, además 
de los carneros, el charque y las papas16.

¿Cómo explicar esta relación ambivalente con los nue-
vos productos encontrados en América y que –como es-
pero haber mostrado en los anteriores ejemplos– fueron 
insertándose en el universo culinario del conquistador y 
sus descendientes, a pesar de éstos parecer resistirse? Re-
greso a mi introducción y a la asociación que establecí con 

10 Actas del Cabildo Secular de Potosí. 12 de marzo, 1610. ABNB, CPLA 12. Sucre, Bolivia. 15 de Mayo, 2015, 342r-342v.
11 Ibidem.
12 “Juicio por alcances de contribución”. 1592. ABNB, EC 1592-15. Sucre, Bolivia. 22 de Mayo, 2015, 5v.
13 Ibid, 7v.
14 Barnadas, Josep M. El seminario conciliar de San Cristobal de la Plata - Sucre (1595-1995). Sucre: Archivo - Biblioteca Archidiosesanos “Monseñor 

Taborga”, 1995, p. 266.
15 Ibid, pp. 98-99.
16 “Gasto Ordinario y extraordinario del primer sexenio desde 19 de mayo de 733 hasta fines de 1738”. Archivo Eclesiástico, Archivo del Seminario, 

Volumen 6 1733.1738. Sucre, Bolivia. 13v-r.



406 MAÍZ, CHUÑO Y PAPAS: (DIS)GUSTO ADQUIRIDO...

el maíz y el registro palatal de sabores. Sugiero una lectura 
a través de la teoría del gusto y de la formación de prefe-
rencias alimentarias.

Donde terminan las papilas gustativas, empieza lo 
cultural. Lucy M. Long, autora de “Culinary Tourism: A 
Folkloristic Perspective on Eating and Otherness”17, pro-
pone que la reacción ante un producto alimenticio puede 
verse según tres categorías intrínsecas a cada cultura: Lo 
exótico, lo comible y lo palatable18. 

Lo exótico mide la comida a partir de la distancia entre 
lo familiar o cultural propio, o lo distante. Cuanto me-
nos conocido sea en la cultura propia, más exótico será 
el producto. Lo comible –y uso este término para diferen-
ciarlo de lo comestible– no necesariamente tiene que ver 
con si un producto puede ser comido, sino si es aceptable 
el que sea comido (por ejemplo, pocos adultos dirán que 
sí a tomar un vaso de leche materna. Es completamente 
consumible por el ser humano, pero la sociedad restringe 
su consumo a la niñez, haciendo que sea rechazada por 
adultos). Aquí entran, por supuesto, las reglamentaciones 
alimentarias religiosas. El último elemento, lo palatable, 
es algo más bien estético, ligado al sabor. Algo gusta o no 
gusta. Y si bien repetida exposición a un producto –o la 
misma presión social– tienden a hacer que los gustos cam-
bien, poca gente accederá a comer algo que –no importa 
cuántas veces haya probado– definitivamente no le gus-
ta. De este modo, estas categorías nos permiten ver cómo 
para una cultura particular algunos productos pueden ser 
considerados comibles, palatables o exóticos, en sus varias 
combinaciones19. Ya que los productos y las costumbres 
alimenticias son parte integral de una cultura, propongo 
que en el contexto de la conquista de América, la reacción 
europea hacia los productos americanos y su ambivalente 
relación con ellos pueden ser explicadas a través de estas 
categorías. Categorías influenciadas por la teoría de los 
humores y la medicina hipocrática imperante en la Euro-
pa del XVI.

Como es bien conocido, en la concepción medicinal 
de los humores, el cuerpo estaba formado por los elemen-
tos constitutivos del universo: tierra, agua, aire y fuego. 
Cada uno de ellos, presente en el cuerpo humano, agluti-
naba sus características y propiedades (seco, caliente, hú-

medo y frío) en diferentes líquidos: los humores. La bilis 
negra (cuyo elemento era la tierra), la flema (el agua), la 
sangre (el aire) y la bilis amarilla (el fuego)20 (Fig. 1).  Todo 
aquello presente en el universo conocido tenía alguna 
combinación de dichos elementos. De este modo, cual-
quier cosa que una persona tocara, consumiera e incluso 
viera o escuchara, tenía un efecto debilitador o fortalece-
dor en su cuerpo. Por esta razón, se debía tener cuidado 
en los hábitos alimenticios.

Aristóteles, en Metereologica y en Problemata, escribe 
que en el ciclo de la vida todos los seres vivos son parte 
de un sistema en el cual un alimento crudo debe ser co-
cido21. El cuerpo humano actúa bajo el mismo principio: 
El estómago “cocina” la comida a través de la acción de la 
sangre, en la digestión22. Por lo tanto, lo mejor para un ser 
humano era permanecer en su lugar de origen. Cambiar 
de residencia y consumir productos desconocidos tendría 
consecuencias en los humores. El mismo Colón, en el ya 
mencionado “Memorial de Torres”, apunta que si la em-
presa expedicionaria va fallando es por la enfermedad de 
aquellos que vinieron con él. Para el Almirante, “las cau-
sas de las dolencias tan general de todos es de mudamien-
to de aguas y aires”, y más abajo que:

por consiguiente, la conservación de la santidad, después de Dios, 
está que esta gente sea proveída de los mantenimientos que en Espa-
ña acostumbraba, porque de ellos ni de otros que viniesen de nuevo 
Sus Altezas se podrán servir si no están sanos23.

17 “Turismo culinario: Una perspectiva folclorista sobre el comer y la otredad”.
18 Utilizo este anglicismo para referirme a lo que es de “gusto agradable o aceptable”.
19 Long, Lucy M. “Culinary Tourism: A Folkloristic Perspective on Eating and Otherness”. Southern Folklore 55.3 (1998), p. 185.
20 Pinkard, Susan. A Revolution in Taste: The Rise of French Cuisine. Cambridge: Cambridge University Press, 2009, p. 8.
21 Laudan, Rachel. Cuisine and Empire: Cooking in World History. Berkeley: University of California Press, 2013, p. 48.
22 Earle, Rebecca. The Body of the Conquistador: Food, Race and the Colonial Experience in Spanish America, 1492-1700. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2012, p. 28.
23 Colón, Kindle ub. 2061.

Sangre - Aire Bilis Negra - Tierra

Agua
Flema

Bilis Amarilla
Fuego

Fig. 1  Los humores y sus correspondientes elementos.



407VIII ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

No es sorprendente, por lo tanto, que los europeos, al 
encontrarse en un espacio natural distinto, rechazaran los 
alimentos americanos. 

Este rechazo, patente en mi ejemplo inicial de Cuneo 
y en el Memorial de Torres de Colón, en el cual él insiste 
en la necesidad de la importación de productos europeos 
para la manutención de sus hombres, se convierte en un 
topos que aparece en múltiples textos coloniales, como el 
del cabildo secular de Potosí de 1610. Si bien como hemos 
visto hay cronistas y documentos variados que cantan las 
virtudes y las delicias que se encuentran en América, otros 
tantos las rechazan. Y es un patrón que se repite a lo largo 
de la colonia. El “pueden” de la frase “maíz, chuño, papas 
y otras comidas que no pueden comer los españoles” (énfasis 
mío) no es un “poder comer” como habilidad de ingestión 
o peligro alimenticio al humano (sabemos que los produc-
tos son comestibles, se pueden comer) sino un “no deber”, 
es decir, no eran comibles, según las categorías de Long.

Sin embargo, como espero haber mostrado también, 
este disgusto adquirido, este inicial rechazo dio paso a una 
aceptación. Y es que las categorías anteriormente estable-
cidas, son fluídas. Con los años, los productos americanos 
dejaron de ser exóticos; los hijos y descendientes de los 
españoles –ellos mismos más de aquí que de allá– entra-
ron en una nueva dinámica del gusto: los productos ya 
no eran exóticos, eran conocidos. Los años de sobrevi-
vencia ya marcaban una comestibilidad y en términos de 
palatabilidad, el disgusto se convirtió en gusto adquirido. 
Un proceso en el cual aquello que se había considerado 
desagradable se vuelve delicioso; un cambio cultural –y 
aquí cito a la filósofa Carolyn Korsmeyer– en el cual “algo 
que inicialmente evadimos por terrible o desagradable, se 
convierte a algo significativo y sabroso”24. Es decir que en 
la construcción cultural que es el gusto, como propone 
Long, el cambio de disgusto a gusto se da a través del sa-
bor (de la palatabilidad) y la repetida exposición social al 
producto (su ahora expirado exotismo). Incluso si volvié-
ramos a las reglas de comida de Aristóteles, los semina-

ristas, la población de la Audiencia de Charcas, estaban 
siguiendo las reglas. Consumían aquello producido en la 
tierra donde habían nacido.

Así, la dieta de los seminaristas presenta la cooptación 
de lo local al nuevo habitante y a sus descendientes, en 
una especie de conquista invertida a partir de papilas gus-
tativas y de la construcción de una sociedad mestiza, que 
por mas que los españoles querían mantener separada y 
regulada, no podían.

Propongo, entonces, que la incursión del maíz, la papa 
y el chuño en la dieta española, ejemplificada tal vez en el 
potage que consumían los seminaristas de Charcas, puede 
verse como la concretización de lo que Homi Bhabha nos 
dice en su ensayo Signs Taken for Wonders25, en su reflexión 
frente a la negociación de las relaciones de poder entre 
culturas enfrentadas. Bhabha sostiene que el poder colo-
nial se establece a través la creación de diferencias, indi-
vidualidades e identidades que permiten crear un mapa  
de poder26, pero que al mismo tiempo crean procesos de 
hibridez en los cuales se invierte el proceso de domina-
ción a través de la negación y subversión27. Es decir que la 
hibridez es un estado que el poder colonial no puede con-
trolar y es el resultado directo de su deseo de control y de 
integración del objeto colonial dentro del patrón colonial 
de poder. En su deseo de hacer del sujeto colonial uno 
homogéneo y perteneciente al imperio, el poder colonial 
crea un sujeto híbrido que por dicha naturaleza escapa a 
su control y a su patrón de comportamiento e identidad28. 
De este modo, la combinación de productos alimenticios 
aquí nombrados ejemplifica ese espacio intersticial donde 
se negocian sabores para crear una costumbre alimentaria 
que ni pertenecía a los indígenas originalmente, ni a los 
europeos. En este caso los productos americanos (maíz, 
papas y chuño) y europeos (la carne de carnero y los lác-
teos), adelantándose a la tendencia de comida fusión del 
siglo XXI, negocian una combinación para llegar a las 
papilas gustativas, resultando, desde el siglo XVII, en un 
mestizaje del sabor. 

24 Korsmeyer, Carolyn. “Delightful, Delicious, Disgusting”. The Journal of Aesthetics and Art Criticism. 60.3 (2002), 220.
25 “Señales interpretadas como maravillas”. 
26 Bhabha, Homi. The Location of Culture. New York: Routledge, 2004, p. 158.
27 Ibid, p. 160.
28 Ibid, pp. 163-164.



408 MAÍZ, CHUÑO Y PAPAS: (DIS)GUSTO ADQUIRIDO...

BIBLIOGRAFÍA

–––––  Actas del Cabildo Secular de Potosí. 12 de marzo, 1610. Archivo 
y Biblioteca Nacionales de Bolivia. CPLA 12. Sucre, Bolivia. 
342r-342v.

Barnadas, Josep M. (1995), El seminario conciliar de San Cristobal de la 
Plata - Sucre (1595-1995). Sucre: Archivo - Biblioteca Archidio-
sesanos “Monseñor Taborga”.

Colón, Cristobal. (2012), Los cuatro viajes y testamento. Tucson: Acedrex 
Publishing, Kindle Book. Digital.

–––––  (2015), “Comida a la carta”. Gustu.com. Página en internet. 
3 de junio.

Cobo, Bernabé (1890), Historia del Nuevo Mundo. Ed. Marcos Jiménez 
de la Espada. Sevilla: Sociedad de Bibliófilos Andaluces. 

Cuneo, Michele de, Carta del segundo viaje. Fotocopia.

Earle, Rebecca (2012), The Body of the Conquistador: Food, Race and the 
Colonial Experience in Spanish America, 1492-1700. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Fernández de Oviedo, Gonzalo (2011), Sumario de la historia natural de 
las Indias. World Classics. Kindle Book. Digital.

–––––  (1733. 1738), “Gasto Ordinario y extraordinario del primer 
sexenio desde 19 de mayo de 733 hasta fines de 1738”. Archivo 
Eclesiástico, Archivo del Seminario, Volumen 6, Sucre, Bolivia.

–––––   (1592), “Juicio por alcances de contribución”. Archivo y Bi-
blioteca Nacionales de Bolivia, EC 1592-15. Sucre, Bolivia. 

Korsmeyer, Carolyn. “Delightful, Delicious, Disgusting”. The Journal of 
Aesthetics and Art Criticism. 60.3 (2002) pp. 217-225.

Laudan, Rachel (2013), Cuisine and Empire: Cooking in World History. 
Berkeley: University of California Press.

Long, Lucy M. “Culinary Tourism: A Folkloristic Perspective on Eating 
and Otherness”. Southern Folklore 55.3 (1998), pp. 181-204.

Pinkard, Susan (2009), A Revolution in Taste: The Rise of French Cuisine. 
Cambridge: Cambridge University Press.



ACTIVIDAD ARTÍSTICA



EXPOSICIÓN FOTOGRÁFICA
Mestizajes: Recombinaciones
Fotos de: Danilo Barragán Rocha y María Daniel Balcázar
Curaduría: Teresa V. de Aneiva.

EXPOSICIÓN FOTOGRÁFICA
Proyectos de conservación en la ruta del Barroco Andino.
World Monuments Fund.

MÚSICA
Orquesta Filarmónica El Alto. Bolivia. 
Dirige: Maestro Fredy Céspedes. Bolivia.



Ensamble Barroco de Arequipa. Dirige: Alejandra Lopera. Perú.

Coro de Niños San Rafael Arcángel. Dirige: Pilar Lopera. Perú.

TEATRO
David Mondacca y Claudia Andrade. Bolivia. 
Los secretos del Convento.






